# LA PASSION D'AL-HOSAYN-IBN-MANSOUR

# AL-HALLAJ

# MARTYR MYSTIQUE DE L'ISLAM

EXÉCUTÉ A BAGDAD LE 26 MARS 922

ÉTUDE D'HISTOIRE RELIGIBUSE

PAR

LOUIS MASSIGNON

avec xxviii planches et un Index

TOME II

LIBRAIRIE ORIENTALISTE
PAUL GEUTHNER
13, RUE JACOB, PARIS-1922

# TABLE DES MATIÈRES

## SECONDE SECTION

| , 1                                                                                                                    | Pages |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Avertissement préliminaire                                                                                             | 461   |
| CHAPITRE XI                                                                                                            |       |
| THÉOLOGIE MYSTIQUE                                                                                                     |       |
| I. — Introduction:                                                                                                     |       |
| Les origines chez al Ḥallâj                                                                                            | 464   |
| II Psychologie:                                                                                                        |       |
| a) L'homme selon le Qor'an : le cœur                                                                                   | 477   |
| b) Théories contemporaines sur le corps et l'âme                                                                       | 480   |
| c) Doctrine hallagienne                                                                                                | 484   |
| III. — La « science des cœurs »:                                                                                       |       |
| a) Les événements intérieurs de l'âme selon le Qor'an.                                                                 | 488.  |
| b) Les théories contemporaines                                                                                         | 490   |
| c) Doctrine hallagienne: le shâhid                                                                                     | 494   |
| <ul> <li>IV. — Les conclusions : les degrés de la présence divine dans<br/>l'âme et l'union transformante :</li> </ul> |       |
| a) Les données coraniques utilisées : le problème de l'ac-                                                             |       |
| cord entre la langue et le cœur                                                                                        | 498   |
| b) Les solutions minimistes du problème                                                                                | 504   |
| c) Les théories de l'union transformante,                                                                              | 506   |
| d) Formation de la doctrine hallagienne                                                                                | 514   |
| CHAPITRE XII                                                                                                           |       |
| THEOLOGIE DOGMATIQUE D'AL HALLAJ                                                                                       |       |
| Note préliminaire                                                                                                      | 535   |
| I. — Examen des données métaphysiques employées:                                                                       |       |

| a) Le but : la connaissance de Dieu ; ses voies :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Pages       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | No et O     |
| 1. Les deux voies naturelles, et la troisième voie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>53</b> 6 |
| 2. Tableau des questions discutées                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 542         |
| 3. Textes hallagiens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 547         |
| b) Les différentes sortes de choses nommables :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| 1. Les postulats de la scolastique islamique                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 549         |
| 2. Les modes d'existence des choses, ad extra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 559         |
| 3. Les degrés de réalité des choses, ab intrà                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ă65         |
| c) Les ressources de la langue arabe:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| 1. Les matériaux de la grammaire,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 574         |
| 2. La mise en ordre des idées                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 577         |
| 3. Les graphies synthétiques : l'alphabet philoso-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •           |
| phique $(jafr)$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 588         |
| II. — Cosmogonie (qadar, 'adl):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| a) L'image de Dieu (soûrah):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| 1. Les doctrines, l'amour « essence de l'essence                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>:</b>    |
| divine », selon al Hallal.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 599         |
| 2. Le jour du Covenant (mîthâq)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 607         |
| b) La création des actes humains :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| 1. Leur attribution à Dieu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 610         |
| 2. Leur attribution à l'homme : le flat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 612         |
| 3. L'attitude de Dieu à l'égard des hommes : doc-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
| trine mystique de la souffrance; ses origines;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| questions soulevées                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 616         |
| c) La genèse de la création (bad' al khalq).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 623         |
| III. — Théodicée (tawhîd, şifât):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
| a) La confession négative de la transcendance divine :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| 1. L'aqîdah d'al Ḥallâj                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 635         |
| b) Sa doctrine des attributs divins.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 645         |
| c) La science et la puissance ; la parole ; l'esprit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 652         |
| IV. — Eschatologie (wa'd, wa'id):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
| a) La promesse et la menace divines :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| 1. La notion du repentir; tawbah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 664         |
| 2. Le rôle de la foi ; la condition de la menace                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 004         |
| divine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 668         |
| b) Les fins dernières :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 500         |
| 1. Ce qui survit de l'homme après la mort                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 678         |
| a sprovide the second of the s | 910         |

|                                                            | Pages      |
|------------------------------------------------------------|------------|
| 2. Les Assises du Jugement : le Juge, ses asses-           |            |
| seurs                                                      | 682        |
| 3. Les deux récompenses, en Paradis                        | 689        |
| V. — Juridiction (bayn: asmā wa aḥkām):                    |            |
| a) Le « voile du nom »:                                    |            |
| 1. La définition du mot comme nom                          | 698        |
| 2. L'acception du nom comme statut juridique               | 706        |
| 3. La prédication légitime du nom comme jugement           |            |
| pratique                                                   | 710        |
| b) Tableau des preuves préconisées au me/xxe siècle.       | 714        |
| VI. — Politique (amr, nahy):                               |            |
| a) La loi (shari'ah):                                      |            |
| 1. Origine divine de l'autorité : la bay'ah                | 719        |
| 2. L'imâmat                                                | 725        |
| b) Les relations politiques d'al Hallaj avec les Qarmates. | 730        |
| c) La mission de prophète:                                 |            |
| 1. Le rôle d'envoyé                                        | 736        |
| 2. L'enchaînement des missions                             | 740        |
| 3. salât 'ala'l Nabî; shafâ'ah                             | 744        |
| d) La sainteté :                                           |            |
| 1. Sa définition; la ghibtah; questions posées             | • 747      |
| 2. La doctrine hallagienne du dévouement à la              |            |
| Communauté                                                 | 755<br>768 |
| 5. Ses comormites avec le type coranique de Jesus.         | 700        |
| CHAPITRE XIII                                              |            |
| LES CONSÉQUENCES JURIDIQUES; ET LES                        |            |
| OBJECTIONS ADRESSÉES A CETTE DOCTRIN                       | E          |
| I. — Les conséquences en droit canon (foroû' al fiqh):     |            |
| a) Subordination des rites prescrits à une règle de vie :  |            |
| ses principes directeurs                                   | 772        |
| b) Particularités rituelles propres aux mystiques          | 778        |
| c) Le symbolisme des rites                                 | 781        |
| d) Réalité finale des rites                                | 783        |
| 1. La critique hallagienne de la shahâdah                  | 784        |
| II. — Les critiques portées contre cette doctrine :        |            |
| a) Les notes d'hérésie relevées contre al Hallâi:          |            |

|                                                          | Pages |
|----------------------------------------------------------|-------|
| 1. Par les théologiens (mo'tazilites).                   | 791   |
| 2. Par les Imâmites                                      | 792   |
| 3. Par les mystiques sunnites postérieurs                | 793   |
| b) Les critiques générales touchant sa règle de vie :    |       |
| 1. Le pur abandon et l'acte unique                       | 794   |
| 2. L'individualisme anarchique                           | 795   |
| 3. L'équilibre mental                                    | . 79ธ |
| 4. La chasteté du regard                                 | . 796 |
| c) Les critiques générales de son mysticisme             | 800   |
| CHAPITRE XIV                                             |       |
| LES ŒUVRES D'AL HALLAJ                                   |       |
| 1. — Critique des textes :                               |       |
| a) Leur transmission orale primitive                     | 804   |
| 1. Valeur des isnâd.                                     | 804   |
| 2. Liste des râwis (tab agât al rowât)                   | 806   |
| b) Les deux recensions : Wâsițî et Fâris                 | 809   |
| c) Les catalogues des opuscules                          | 815   |
| II. — Histoire des textes conservés :                    |       |
| a) Les sentences détachées.                              | 822   |
| $b$ ) Les $Riw \hat{a}y \hat{a}t$                        | 823   |
| c) Le dîwân des « poèmes et oraisons extatiques »        |       |
| d) Les longs fragments dogmatiques et le recueil factice |       |
| des Tawāsîn                                              | 826   |
| III — Traduction des Tawasin:                            |       |
| a) Chapitre I <sup>er</sup>                              | 830   |
| . 1. Note sur la « clarté mohammédienne »                | 830   |
| 2. « L'Eloge du Prophète, ou la métaphore su-            |       |
| prême»                                                   | 835   |
| b) Chapitres II et III                                   | 840   |
| c) Chapitres IV et V                                     | 846   |
| 1. Note sur l'Ascension Nocturne                         | 846   |
| 2. « Par l'Etoile, à son déclin »                        | 853   |
| d) Chapitres VI et VII                                   | 864   |
| 1. Note sur le péché de Satan                            | 864   |
| 2. Tâsîn al Azal.                                        | 867   |

| BIBLIOGRAPHIE HAL                       | LA   | GlI | EN | NE |   |   |     |
|-----------------------------------------|------|-----|----|----|---|---|-----|
| I. — Introduction:                      |      |     |    |    |   |   |     |
| a) Plan suivi                           |      |     |    |    |   | ı | 2*  |
| b) Bilan des recherches opérées :       |      |     |    |    |   |   |     |
| 1. Les fonds examinés                   | •    |     |    |    |   |   | 2*  |
| 2. Catégories d'ouvrages cons           | sult | és  |    |    |   |   | 3*  |
| 3. Desiderata                           | •    |     |    |    |   |   | 3*  |
| c) Les précédents essais bibliograp     | hiq  | ues | :  |    |   |   |     |
| 1. En arabe , .                         |      |     |    |    |   |   | 4*  |
| 2. En persan                            |      |     |    |    |   |   |     |
| 3. En langues occidentales .            |      |     |    |    |   |   | 4*  |
| II. — Auteurs arabes (nos 101-1001)     | •    |     |    | •  |   | • | 5*  |
| III. — Auteurs persans (n°s 1021-1235). |      |     |    |    |   |   | 44* |
| IV. — Apocryphes persans (nºº 1261-126  | 3).  |     | •  |    | • |   | 52  |
|                                         |      |     |    |    |   |   |     |

| V. — Auteurs turcs (n° 1301-1374)           |   |  |  |   | Pages<br>53* |
|---------------------------------------------|---|--|--|---|--------------|
| VI. — Auteurs malais (nos 1391 et 1399)     | , |  |  |   | 58*          |
| VII. — Auteurs hindis (nos 1408-1414)       | , |  |  |   | 58*          |
| VIII Auteurs syriaques (nº 1421 et 1426).   |   |  |  | * | 59*          |
| IX. — Auteurs israélites (n°s 1451 et 1453) |   |  |  |   | 59*          |
| X. — Auteurs européens (nºs 1471-1736)      |   |  |  |   | 59*-74       |

#### Errata.

Index des noms propres.

des termes techniques.

# TABLE DES PLANCHES

#### DU SECOND VOLUME

| XX.     | Tombe d'Ibn al Fârid au Qarâfah                  |    | Pages<br>530-531 |
|---------|--------------------------------------------------|----|------------------|
| XXI.    | Lapidation d'al Ḥallâj                           |    | 622-623          |
| XXII.   | Ḥallaj au gibet                                  |    | 758-759          |
| XXIII.  | Ḥosayn-ibn-Manṣoûr Ḥallâj sous les traits de Jés | us |                  |
|         | crucifié                                         |    | 770-771          |
| XXIV.   | Corrections au texte des « Tawasîn »             |    | 830-831          |
| XXV.    | Qâb qawsayn                                      |    | 852-853          |
| XXVI.   | Satan refuse d'adorer Adam                       |    | 870-871          |
| XXVII.  | Ḥallāj au gibet                                  |    | 916-917          |
| XXVIII. | Hallaj conduit au supplice                       | •  | 934-935          |
|         |                                                  |    |                  |

#### SECONDE SECTION

#### LA DOCTRINE D'AL HALLAJ

#### A VERTISSEMENT PRÉLIMINAIRE

Les dix chapitres de la première section ont donné de la vie d'al Hallâj une silhouette, — accusant le trait autant que le permet l'état fragmentaire des sources consultées. Du moins avons-nous tenté de l'esquisser, avec toute la floraison post mortem de son influence historique, convaincus que la biographie réelle d'un homme ne peut être terminée à sa mort, — et que, détachée de ses actions et réactions lointaines, des fruits posthumes de son exemple, — une existence humaine s'avère insaisissable, inintelligible, stérile.

Si donc, comme nous le pensons, c'est dans le rayonnement graduel de son influence, dans le flamboiement croissant de ses exemples a parte post, que l'on peut apercevoir, avec son originalité incomparable, ce qui est la vraie personnalité immortelle d'un homme, — nous ne nions pas pour cela l'utilité d'un examen de ses origines traditionnelles et de ses méthodes intellectuelles; et nous allons essayer d'exposer les conditions a parte ante de sa formation et de sa

croissance parmi les hommes de son pays et de son temps. Cette analyse suivie des éléments qui ont été communs entre al Hallâj et tel ou tel de ses contemporains ou devanciers fait l'objet des chapitres de la seconde section. Elle constitue une maquette de sa méthode de construction doctrinale; — ce n'est pas la mise en pièces numérotées, comme sur un chantier, de ses parties isolées, considérées dans leurs mises en œuvre individuelles (1); c'est la présentation de leur structure organique, un montage destiné à rendre compte des équilibres fonctionnels de l'ensemble.

Cet exposé se développe dans l'ordre suivant : I (chap. XI) : théologie mystique, taṣawwof — II (chap. XII) : théologie dogmatique, Kalâm, oṣoûl al fiqh — III (chap. XIII) : droit canon et conséquences pratiques, foroû'.

Il donnera des références explicites aux autres systèmes théologiques et philosophiques du temps, permettant ainsi de mieux situer al Ḥallâj dans l'essor de la réflexion musulmane.

La loyauté de pensée la plus stricte a été observée dans cette étude; j'ai renoncé à tout concept descriptif ne faisant pas expressément partie de l'expérimentation mentale que j'ai voulu m'assimiler; reproduire en moi-même (2) et transposer en français. Je dois préciser que je n'aurais certes pas persévéré dans cette entreprise, si je n'avais éprouvé, chemin faisant, la vérité de quelques postulats qu'il me faut bien énumérer ici:

- a. Il y a quelque chose de commun entre les mots qui résument les faits pour notre mémoire; l'authenticité objective de la plupart des sensations qu'ils y fixent : base expérimentale de toute documentation (3).
  - (1) Voir notre Essai.
  - (2) Cfr. là-dessus, RMM, XXXVI, p. 50-51, 53.
  - (3) Comp. le scepticisme, fidéiste ou nihiliste.

- b. Il y a quelque chose de commun entre les procédés de signalisation, entre les symboles qui permettent l'échange des idées entre les hommes : le parallélisme des processus logiques individuels, l'invariance (1) historique et géographique de la raison discursive : possibilité scientifique de classements cohérents, auxquels travailler collectivement.
- c. Il y a quelque chose de commun entre les intentions maîtresses amenant les volontés humaines à s'unir ou à s'opposer: leur capacité permanente de choisir, leur liberté à l'égard des motifs que la mémoire recèle et que l'intelligence compare: réalité historique de chaque personnalité (2).

Enfin j'ajouterais qu'à mon sens l'élément proprement sociologique que la « science comparative des religions » doit dégager de chaque cas étudié pour permettre la comparaison, c'est: non pas le lexique décoratif des événements, thèmes de folklore, aventures s'imposant à chacun, comme la naissance, la douleur, la mort (3); — ni la schématisation théorique des problèmes, lieux-communs philosophiques, qui en découlent forcément pour tous, comme la création, l'expiation, le jugement (4); — mais (5) l'ordre particulier de préséance réelle où ces questions sont abordées et résolues hic et nunc, — ordre différent suivant tel ou tel. Car c'est ainsi que l'on peut goûter, à travers les paraboles, l'intention maîtresse d'une doctrine, son dessein, son but. Or c'est ceci même qui seul nous importe, en définitive: ce vers quoi nous allons.

- (1) Comp. Lang et Gobineau.
- (2) Comp. le monisme dit sociologique.
- (3) Cela, c'est l'affaire des philologues sensu stricto.
- (4) Cela, c'est l'affaire des logiciens et esthéticiens.
- (5) Une fois ces deux enquêtes préalables closes.

#### CHAPITRE XI

## THÉOLOGIE MYSTIQUE

#### SOMMAIRE

D- ---

|                                                                                                   | Pages |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| I. — Introduction:                                                                                |       |
| Les origines chez al Ḥallâj                                                                       | 464   |
| II Psychologie:                                                                                   |       |
| a) L'homme selon le Qor'ân : le cœur                                                              | 477   |
| b) Théories contemporaines sur le corps et l'âme                                                  | 480   |
| c) Doctrine hallagienne                                                                           | 484   |
| III. — La « science des cœurs »:                                                                  |       |
| a) Les événements intérieurs de l'âme selon le Qor'ân.                                            | 488   |
| b) Les théories contemporaines                                                                    |       |
| c) Doctrine hallagienne: le shâhid                                                                | 494   |
| IV. — Les conclusions : les degrés de la présence divine dans<br>l'âme et l'union transformante : | i     |
| a) Les données coraniques utilisées : le problème de                                              |       |
| l'accord entre la langue et le cœur                                                               | 498   |
| b) Les solutions minimistes du problème                                                           | 1504  |
| c) Les théories de l'union transformante                                                          | 506   |
| d) Formation de la doctrine hallagienne                                                           | 514   |

I

#### Introduction.

## Les origines chez al Ḥallaj.

A travers tous les aspects de sa vie et de sa doctrine, al Ḥallâj n'a cessé d'être, par tempérament, par éducation et par vocation, un homme de propos ferme et déterminé. Ne se suffisant pas de constater la présence ou l'absence des faits, ni d'enchaîner ou classer ses idées, — mais un homme de désir, avide de goûter ce qui subsiste des choses qui passent. Sa méthode de pensée est expérimentale; c'est une introspection mentale, se servant du vocabulaire coranique pour rendre compte des états d'âme de Mohammad, pris comme type du pur croyant (1), et des intentions requises pour parfaire le culte.

Jusqu'à quel point cette position d'esprit est-elle admise en Islam, c'est ce qui peut être discuté. Ce qui nous importe, dès l'abord, c'est qu'al Hallâj a bien été, spécifiquement, un musulman. Non seulement les termes originaux de son lexique, et le cadre de son système, — mais tout l'élan de sa pensée sort d'une méditation solitaire, exclusive, lente, profonde, fervente et pratique du Qor'ân (2); il a commencé par écouter les paroles de Dieu retentir en son cœur, comme Mohammad lui-même l'avait dû faire; par refaire l'expérience mentale du Prophête.

Faute d'avoir suffisamment pratiqué le Qor'ân, bien des Européens ont étudié les penseurs musulmans « du dehors », sans entrer dans le cœur de l'Islâm lui-mème; n'ayant pas su devenir franchement les hôtes de celte Communauté, toujours vivante, depuis treize cents ans que ses membres ont « voulu vivre ensemble », ils n'ont pu saisir ni la structure rayonnante, ni l'interdépendance centrale, des vies que leur patiente érudition disséquait.

De fait, ce code religieux est le lexique unique offert au

<sup>(1)</sup> Hown howa; non pas du saint.

<sup>(2)</sup> Cette édition arabe de la Bible, réservée aux descendants charnels d'Abraham par Ismaël. « fî'l Qor'ân 'ilm koll shay' » proclame al Ḥallāj (in Qor. VII, 1; XLVII, 21): « Dans le Qor'ân est la science de toutes choses créées » : car toutes y sont montrées périssables ; et le Qor'ân, viâ remotionis, atteste le mystère essentiel de Dieu : al Ghayb.

croyant en terre d'Islam, le « text-book » essentiel de ses sciences, la clef de sa « weltanschauung » (1). On ne saurait trop insister, dans une biographie sociologique, sur l'importance maîtresse qu'a le Qor'an pour l'élaboration de toute doctrine musulmane, même la plus hétérodoxe en apparence. Appris par cœur dès l'enfance (2), le Qor'àn est un « système du monde » positif et révélé, réglant l'expérimentation, l'explication et l'appréciation de tout événement. C'est pour tous les croyants, un memorandum, une mémoire toute faite pour la vie courante, un répertoire verbal, « le dictionnaire du pauvre ». C'est pour beaucoup aussi un enchiridion, un manuel de définitions, garanties, constamment applicables et permettant à la réflexion de s'exercer. Et c'est, chez quelques-uns, enfin, un vade mecum pour la volonté, un recueil de maximes d'action pratique, à méditer à part soi, concentrant l'attention sur les preuves incessantes de la gloire divine.

Le Qor'ân simplifie donc le problème de la méthode pour le croyant; ce code révélé nourrit la mémoire et déclenche l'action sans que la réflexion, entre deux, ait à hésiter long-temps. Cette conclusion brusquée du problème de la recherche scientifique, cette table rase de toute expérimentation étrangère au bénéfice de la vérification d'un vocabulaire homogène soumettant tout à l'action divine, directe et souveraine, a rendu possible, en Islam, un essor de la théologie aussi original que fécond; de même que, en Grèce, l'essor de la philosophie est issu de la physique matérialiste des Ioniens.

Nous voudrions indiquer ici, de façon sommaire (3), à

<sup>(1)</sup> Une fois pour toutes; chaque allusion au Qor'an est à vérisser au moyen des Concordantiæ Corani arabica de Flügel.

<sup>(2)</sup> Après treize siècles, ce n'est que depuis vingt ans que le maktab, école coranique, faiblit; et seulement en Egypte.

<sup>(3)</sup> Cfr. Essai.

quelle place situer la doctrine d'al Hallaj, dans l'ensemble des systèmes théologiques construits aux premiers siècles de l'hégire. « La science, dit un hadith célèbre, est un devoir d'obligation, faridah, pour tout musulman » (1). Pour al Hallàj, l'objet de la « science » n'est pas seulement de transmettre au croyant, par l'audition (sam') de traditions, la lecture correcte du Qor'ân, la lettre des règles qu'il énonce pour la vie sociale, actes cultuels (2), partage des successions, contrats, etc.; ni de faire comprendre les significations de la Loi, l'enchaînement causal de ses prescriptions, en exercant son intelligence  $(i'tib\hat{\alpha}r)$  (3); son but est finalement de trouver la Réalité elle-même, et d'y participer à jamais, en l'isolant de ce qui passe, choses sensibles et possibles, concevables, en conformant du dedans nos intentions au Commandement divin (amr), hic et nunc. Sa méthode n'est donc pas un simple enregistrement empirique et littéral (asmâ) de coutumes établies, de traditions autorisées, - ni une pure comparaison rationnelle de concepts bien définis (ma'anî); c'est aussi et surtout une introspection morale de soi-même. Elle n'exclut d'ailleurs ni l'emploi d'une dialectique rationnelle pour mener la discussion, ni le recours à l'autorité traditionnelle pour en poser les termes; mais elle les subordonne toutes deux à un critère d'expérimentation intérieure, afin d'en vérisier les données et les démonstrations par les résultats.

Al Hallaj est bien, par ses mattres Sahl et Jonayd, l'héri-

<sup>(1)</sup> Makki, qoût, I, 129-130.

<sup>(2)</sup> Théorie khárijite mitigée, celle de Sofyan Thawrî, Ibn al Mobarak, et Malik: le figh: la coutumière interprétation, correctement suivie.

<sup>(3)</sup> Recherche des « motifs rationnels » des prescriptions, 'ilal, si notable chez Aboù Ḥanîfah, Tirmidhî (mystique), Ibn Bâboùyeh (imâmite). C'est l'idée-mère du kalâm: l'adhésion purement intellectuelle à la vérité théorique (dogme) est toute la religion: c'est l'idée des mo'tazilites et d'Ash'arî; d'Aboù Thawr, Dàwoùd et Karâbîsî.

tier direct de la pensée maîtresse, conçue par Ḥasan Baṣrî lorsqu'il jeta les bases de la « science des cœurs et des mouvements de l'âme », 'ilm al qoloub wa al khawûţir (1).

Il convenait donc éminemment de commencer l'exposé de sa doctrine par sa théologie mystique; elle coordonne et oriente toutes ses thèses. Si al Hallâj s'attache à décrire l'aspect extérieur des choses, à repérer le contour des phénomènes, s'astreint exactement aux rites du culte (2), c'est pour constater que la puissance divine (qodrah) est une activité simple, radicalement différente des traces sensibles (rosoûm, dyat) qu'elle laisse gravées en notre mémoire (3). - S'il énonce et entrechoque des concepts, des définitions logiques et des arguments dialectiques, c'est pour conclure que la parole divine est une vérité positivement transcendante, masquée par l'abstraction (tajrîd) même, et par ce concept discursif de Dieu qu'elle fait concevoir à notre intelligence (4). S'il oriente par des effusions d'amour tous ses désirs vers Dieu, c'est pour attester que l'Esprit divin seul peut « réaliser » ces désirs, les vivifier par ce don surnaturel de soi, ce sacrifice efficace, sans lequel nos protestations d'adoration (da'wa) et de renoncement, notre abandon plé-

<sup>(1)</sup> Niyah, avant 'amal; sonnah supérieure à farîdah. Cfr. Tirmidht, 'ilal, f. 196 seq. — fâsiq = monâfiq. — Armawi l'appelle « science de l'ikhlâs ».

<sup>(2)</sup> Akhb. 11; cfr. suprà, p. 70. Dieu veut que le saint continue à pratiquer la loi, « afin de pouvoir rayonner par ses œuvres » (Sol. 198).
(3) Tanzih.

<sup>(4) «</sup> Il est au delà des âmes (nafs = l'esprit propre), car l'Esprit (roûh) les transcende, de toute sa primauté! L'âme n'implique pas l'Esprit. O vous, que votre âme aveugle, si vous regardicz! O vous, que votre vision aveugle, si vous saviez! O vous, que votre science aveugle, si vous compreniez! O vous, que votre sagesse (=ma'rifah) aveugle, si vous arriviez! O vous, que votre arrivée même aveugle, si vous L'y trouviez! Vous vous aveuglez pour toujours sur Celui qui subsiste à jamais » (Shath. f. 131).

nier au choix divin sont sans valeur (1) pour nous unir à Dieu.

Al Hallaj use délibérément d'un vocabulaire très riche, puisé non seulement aux sources traditionnelles de la « science des cœurs » primitive, mais aux écoles théologiques contemporaines les plus variées; depuis les kollabiyah et karramiyah jusqu'aux mo'tazilites, depuis les Imamites modérés jusqu'aux Qarmates et aux adeptes de la philosophie hellénistique. Ce n'est pas, chez lui, essai de syncrétisme, — c'est par esprit apologétique (2): il accepte et éprouve tous les mots mis en circulation, il les combine pour en remanier les définitions, mais c'est pour aboutir à procéder à un choix parmi les intentions esquissées et les applications réalisées. Exemples:

- a) Citations et utilisations de termes isolés: FIQH: tawbah, da'wä, qiyâm (Khârijites) (3); KALAM: noûr al'ayn, khamr, hilâl (Noseïris) (4); şayhoûr (= bîkâr), âfâq, ghâyat al ghâyât, qiyâmah spirituel, jamî' al milal (Qarmațes (5).
- b) Appropriation de méthodes, définitions et distinctions doctrinales: NAHW (6): af'âl, a'mâl shakk, yaqîn hâl, na't tajânos, tajâwoz, tajallî ma'rifah, nakirah majâz (maqâl), haqîqah mofaṣṣal, mojmal maqroûn, manoûț iḍmâr mohmal la'all mithâl, shâhid iqtirân ism manqoûş (7) ma'toûf 'awâmil —
- (1) Les protestations sincères de pur monothéisme, chez Satan, da'wä ṣaḥtḥah, avaient en réalité un sens inverse ('aks al ma'ānt), pour Dieu qui y découvrit de l'orgueil (Taw. VI, 7).
  - (2) Cfr. suprà, p. 72, 77, 113.
  - (3) Elements anciens, empruntés par les élèves de Ḥasan au khârijisme.
- (4) Trois images du zohoûr divin : cfr. Taw., p. 130, 133, 135 avec le rituel des Kelâzıyah.
- (5) Théorie des cycles, permettant de comparer les religions. Cfr. théorie de l'horoscope des religions, de Pierre d'Abano. Cfr. Taw. X, 2.
  - (6) Cfr. Howell, Grammar, s. v.; Taw. XI, 1, 14; Shath. f. 127, 131.
  - (7) Taw. IX, 4.

BAYAN: in qolta, man qâla — horoûf-al faqih (1): waw, ilő, in; faqad; ka'annaho; lunna; famá?; må (lú)... illá (siwä).

KALAM: (brocards): ism bilâ zamân (2) — khaţţ (noqaţ mojtami'ah) (3) — lâ shajarah illâ min bizrah (4) — lâ yotaba"ad wa lâ yotajazzä Bâk. 47 = Taw. XI, 12). — (mots traditionnels) (5): sirâj — dorrat bayḍâ — kibrît aḥmar — shirk khafî — (procédés dialectiques) (6): mo'âraḍah, moṭâlabah, taḥqîq; plutôt que tashkik (3° degré qarmaţe) ou takâfou'al adillah.

(Mo'tazilites) (7): qidam, hadath — 'adl wa tawhid — istiwa = istila — khalq wa i'tibar — dhat. — Allah Nour = hadi. haykal — nafy al istithna — tawbah fard — sihhat 'iman al moqallid — noboùwat abadiyah.

(Kollábiyah (8): sifát azalíyah — sifát dhát (ex.: kalám, irádah) — sifát fi'l qadimah — dhát mawsoúf bisifát — nafí al maqádir — tajwiz — Kalám nafsi li Moúsä — taklif má lá yoṭâq (= makr) — riḍâ, irádah — ism, mosammä — mowáfáh - - Ḥaqq, haqíqah — tá'ah mowáfaqat al amr.

(Karrâmiyah) (9): shahâdat al dharr (= mîthàq) — tak hsiş

- (1) Qarafî, tanqîh, éd. Qasimî (in motoûn oşoûliyah, p. 44). Cfr. Taw. VIII, 7-10, X, 7-15, XI, 3-13.
- (2) Taw. IX, cfr. la définition aristotélicienne (Ikhwan al șafă, II, 107).
  - (3) Id. (1, 31, 43); et Akhb. 9.
- (4) Ibn al Mar'ah, sharh al urshad, III, s. v. « moqaddam ». (Ifr. Taw. III, 6.
  - (5) Ḥadîth déjà discutés au troisième siècle de l'hégire.
- (6) Cfr. Goldziher, introd. du Mostażhirî de Ghazâlî, p. 62: et Schreiner, ZDMG, XLII, 657-659.
  - (7) Cfr. infrà, chap. XII-II, III, v.
- (8) Cfr. infra, chap. XII-11, IV. Ḥallāj dit « azaliyah » comme lbn Kollāb. On lui a reproché d'ailleurs l'emploi du mot « azal » (Baqli, shaṭḥiyāt, f. 160°; 155°, 162°) Ibn Sālim, Ash'arī et Mātoridī diront « qadīmah ».
  - (9) Cfr. infrà, chap. XII-II, et XII-v.

al qodrah — Jawhar rabbânî — tablîgh (iblâgh) — zallât al anbiyâ — ikhtirâm.

(Hanbalites) (1): wojoûd = ithbât - hodoûr = 'ilm (en Dieu).

(Imamites) (2): ism âkhir — Mîm — ashkhâs — lâhoùt, nâsoût — borhân — żohoûr — ḥijâb — les XII boroûj — mahall Moḥammad (= makân) — noboùwah azaliyah — noûr sha'sha'ânî — ta'yìd al Roûḥ — 'ikhâ (offrande du pain consacré: pour les morts) — tamlîḥ — ghàmiḍ al 'ilm — sanâ al lâhoût — dhallat laho al 'omoûr — en tête de lettre (Akhb. 52 = lettre ap. Maqrîzî, itti'âz, 120).

(Khârijites) (3): isqàt wasà'it al hajj — fâsiq monàfiq — madhhab al aş'ab (tutiorisme).

(Philosophes et médecins hellénisants) (4): a) symboles: cercles (dawà'ir) — formules en sigles sur une portée — décomposition des noms en lettres isolées (soryàniyah) — b) logique et sciences: catégories et universaux (jawàhir, kayf, lima, ayn, matä — jins, naw') — takhyîl — annî (= annîyah) — howî (= howîyah) — howa howa — dahr, miqdàr — itmâm — 'adad nâqiş (5) — hisbân — khaţt al istiwâ (6) — khalâ, malà — haḍmah roûhâniyah — qiyâm: bi naſsihi, bi ḥaqqihi — isti'dâd lil noboûwah — talâshî — taṣâtîf, 'ilal — jawlân.

- c) Convergence d'intentions maîtresses : pensées reprises et accentuées :
- Hasan Başrî (7): distinctions: amr, irâdah sonan, fard 'irziqnî, cfr. Akhb 1. (torziqanî) taklîf, tafwîd.
  - (1) Cfr. 'aqidah hanbalite de l'an 432/1040 (ici, infrà, chap. XII).
  - (2) Mots techniques des Noserris et Druzes.
  - (3) Cfr. suprà, p. 281, avec farq, 86. -- Akhb. 10, 11.
- (4) Taw. IV, 1; X, 1, 16. cfr. Asin, Abenmasarra, 63, 69. Taw. IX, 1, X, 21. Taw. I, 15, VI, 26; probablement à l'école des Qarmațes (cfr. suprà, p. 71).
  - (5) Numerus imminutus. Cfr. Ikhwan al safa, I, 39.
  - (6) Akhb. 34, 35.
  - (7) Cfr. monyah d'Ibn al Mortada, 15.

- Ja'far (1): 'aqîdah fi'l tanzîh Dieu = al Ḥaqq commentaire de (Qor. I, 5) « ihdinâ » (= orshodnâ ilä maḥabbatika) tilâwah du saint comparée à la voix du Buisson Ardent ghamḍ al'ayn (Taw. II, 7, VI, 2).
- Sofyân Thawrî (2): « la fonction du tahlil dans le croyant est celle de l'eau dans le monde (i. e. : vivisier) cfr. « la fonction de la basmalah dans le saint est celle du fiat » (i. e. : créer) (ap. Sol. in Qor. 1, 1).
- Ibn Ad-ham (3): Ilah al ilahàt, Rabb al arbàb; cfr. QT., p.  $59^*$ —; al'ârif fârigh min al donyà wa'l àkhirah: cfr. QT., p.  $54^*$ ; acte de contrition: cfr. ici p. 251.
- Ibn'Iyâd (4): man aṭâ'a Allah, aṭâ'aho koll shay' cfr. théorie du Motâ'.
- Dârânî et Mansoûr ibn'Ammâr (5): kashf al Wajh al Karîm cfr. Akhb. 1.
- 'Aḥmad Ibn 'Aṣim Anṭâht(6): Allah... alladhî yata-waddad ilä man yoûdhi'oho, fakayfa biman yoûdhä fihi cfr. ici p. 305, et n. 5.
- Bistâmî (7): sirâj miu al ghayb: cfr. Taw. I, 1 mokhâţabat Allah.
  - Aboû Ḥamzah (8): gorb.
- (1) Kåshif al ghiṭā, da'wah ıslamiyah, p. 70 seq. (comp. les 'aqidah dites d'Ali, ap. Tabarsi, iḥtijāj, 99 seq.); Tabarsi, l. c., 189; Makki, qoūt, I, 47 (comp. farq, 288); Baqli, tafsir. XVII, 1. Ḥallāj s'est servi, comme Ibn 'Aṭā du tafsir fragmentaire attribué à Ja'far, et que Solami cite en tète du sien (œuvre d'Ibn Ḥayyān, Ibn Ghànim, ou Yamān-b-'Adi).
  - (2) Tostari, tafsir, 39.
- (3) Ihyâ, I, 223; Mohasibî, mahabbah (in Hilyah, s. v. Mohasibî). Et encore Ihyâ, I, 223.
- (4) Makkî, qoût, II, 41. La théorie du Moțâ' a été reprise par Ghazâli, mishkât.
  - (5) Qosh. 18. Sarraj, masari', 113-114.
  - (6) Hilyah, ms. Leide, 311, f. 175b.
  - (7) Baqli, tafs. t. I, p. 14.
  - (8) Qosh. 50.

- Kharráz (1): Dieu connu 'ala haddayn; cfr. 'aqîdah, ici infrà 'ayn al jam': cfr. ici p. 260. fanâ, bagâ.
- Sahl Tostari (2): lisán dhât (et fi'l). Cfr. lisán hojjah (ou ishârah) (QT., 70\*) aṣl, far' tajallî dâ'î al Ḥaqq qiwâm al Maṣmoûd ilayhi rabbânî.
- Tirmidhi (3): étymologies alphabétiques (soryânîyah). — ṭayrân — ism a'zam — moḥiqq — faḍl al qalb — wilâyah.
- Jonayd (4) ; shabaḥ (Cfr. Ḥallâj, in Sol. Qor. LVI, 23). waḥdâniyah, taṣârîf.
- $Ibn'At\hat{a}$  (5): vocation des saints à la douleur, balâ, qui est une probation.
- Al Ḥallâj me paraît être personnellement le premier à avoir défini les six thèses suivantes : isqâț al wasâ'iţ (6) ţoûl, 'arḍ (7) Roûh nàtiqah ghayr makhloûqah qiyâmî bi haqq al Rabb shâhid ânî mahabbah, dhât al dhât. L'allégorie célèbre du « papillon et de la lampe » serait aussi de lui. Il se considérait comme autorisé à pratiquer en fiqh, non seulement le talțiq, mais
  - (1) Baqlî, tafs. in Qor. LVIII, 22.
- (2) Ms. Köpr. 727 (notamment « Båb al tajallî »). Yåfi'i, nashr, 42°. Tostarî: ta/sir, 49; 69, 80, 125; 40. Najdî, p. 256.
  - (3) Cfr. 'ı/al al sharî'ah, f. 197.
  - (4) Dawâ al arwâh.
  - (5) Cfr. ici, p. 46. Nåbolosi (radd matin) a hien rendu cette pensée.
- (6) Disparition des moyens (rites) quand les sins sont réalisées (taḥqtq al ḥaqđ'iq) (cfr. Baqlt, tafs Qor. XLVIII, 10 et Solamt, id. Qor. VII, 158; et ici p. 277; et Riw. XI, XIV).
- (7) « Longueur et largeur » de l'entendement ; distinction déduite de l'analyse de l'acte cultuel (Taw. XI, 16), elle joue un peu le rôle, chez al Ḥallâj, de la distinction aristotélicienne entre la matière et la forme. Et, de même qu'Ibn Sab'în déduira de l'hylémorphisme que Dieu est la forme et le monde la matière (Aloûsî, jalâ, s. v.), de même Ibn 'Arabî déduira de cette dichotomie d'al Hallâj que : le monde spirituel et le monde matériel sont les deux dimensions de l'Apparition où l'Unique se contemple ; ce n'est pas l'idée d'al Ḥallâj (Taw. p. 142, n. 5).

l'ijtihâd (1). — Il en a usé pour réfuter diverses doctrines : — d) Polémiques ; thèses réfutées :

En FIQH (2): shobohât al rizq, khoroûj (Khârijites) — culte littéral du dhikr, de la shahâdah, de la taşliyah (Hashwiyah et Bokhârî) — koll mojtahid moşîb (Mo'tuzilites) — fanâ al taklîf (Qarmates).

En KALAM (3): tanzîl (Hashw), ta'wîl (Mo'taz.), ta'ţil, tajrîd (Qarm.) en tawhîd — limitation du nombre des şifât azaliyah (Kollâbiyah) — jihat al 'oloûw (Hashw.) — réduction de l'îjâd au takwîn, du wojoûd au wâjib (et momkin) (philosophes) (4) — liesse à raisonner (5) attribuée à Dieu (id.) — non-éternité du Roûh (Kollâbiyah, etc.) — morcellement et traducianisme du Roûh (taqsîm al 'Aql al akbar, de Tirmidhî; holoûl joz'î, tashakhkhoş des Sabéens, et Qarmațes) (6) — matérialisation et traducianisme de la « lumière de Moḥammad » (Imâmites moḥammadîyah) (7).

En résumé, al Ḥallaj, tutioriste en fiqh, se sert du vocabulaire des us et des formes des rites tels que Kharijites et sunnites l'ont élaboré; mais, selon sa règle de l'isqat al wasa'it (8): c'est pour que leur appareil cérémoniel se consume à nos yeux dans la réalisation même de l'intention divine (shahâdah (9) — ddhân (10) — hajj (11) — bay'ah) (12).

- (1) Akhb. 11.
- (2) Cfr. suprà, p. 128; et infrà, XII-v.
- (3) Infra, XII-II.
- (4) Théorie du « kon ! ». Cfr. 1ci, infrà.
- (5) Ladhdhah 'aqliyah, niée ap. son comm. de Qor. XXXVI, 55.
- (6) Cfr. infrà, XII-11.
- (7) Cfr. Taw. I.
- (8) Cfr. suprà, p. 277.
- (9) Cfr. chap. XIII.
- (10) « Alhadta! » (Qor. III, 16). Cfr. chap. XIII.
- (11) Cfr. ici, p. 275-279.
- (12) Cfr. chap. XII-v.

Il allie aux schèmes métaphysiques du Kalâm diverses données de la philosophie hellénistique, — mais c'est pour faire adhérer de façon plus serrée à la transcendance et l'omnipotence divines. Il reprend et combine les pensées d'autrui, — mais c'est pour conseiller de choisir et d'exclure, pour prècher une règle de vie qui mène à Dieu.

Dans les développements amples de sa pensée, tels certains chapitres des *Tawâsin*, l'intention maîtresse est une invitation méditée à l'action réfléchie et persévérante, un don nu des trois puissances de l'âme, mémoire, intelligence et volonté, tournées droit, à travers la nuit noire, vers Dieu seul. Exemples:

Problème de la voie mystique: où chercher Dieu? En passant outre aux choses (1), aux signes (2), au vouloir propre (3) (chap. II).

Problème de la connaissance mystique: comment connaître Dieu? En reconnaissant qu'il est réellement transcendant, à l'épel, lettre par lettre, de ses Noms (4), — à l'épuration conceptuelle de ses attributs (5), — et même à notre intention pure d'affirmer son Essence (6) (chap. VI-X).

Problème de l'union mystique: comment s'unir à Dieu? Comme c'est Lui qui crée et maintient la multiplicité de l'Univers, c'est'par Lui et non en elle qu'il faut regarder (7); comme c'est Lui pour qui elle est explicable, c'est vers Lui et non en elle qu'il faut faire plonger l'intelligence (8); comme

- (1) Taw. III, 1 6.
- (2) Taw. IV, V.
- (3) Taw. III, 8 40.
- (4) Contre Ibn Hanbal, Sahl; même au h, dont s'enivrent les derviches dans les séances du dhikr (Taw. IX, 2).
  - (5) Taw. IX et X.
  - (6) Taw. VI, 6-9.
  - (7) Taw. II, 7; XI, 10-12.
  - (8) Taw. V, 8-10, 21. Doctrine de l'isqat al wasd'it.

c'est Lui et non elle qui la centralise et la meut, c'est Lui seul qu'il faut laisser vouloir au fond de notre cœur (1), où il ne peut se fixer (2) s'Il ne le transforme (3) (chap. XI).

Quantaux courtes définitions qui condensent sa pensée, elles nous font assister, en raccourci, à une mise en marche de la preuve; d'un mouvement violent et persuasif, il imprime à ses phrases une coupe dynamique, une articulation enchaînée, une formation militante. Cela ressort d'une comparaison avec les définitions plus statiques de Sahl. plus théoriques de Jonayd.

Ex.: définition du mot hobb, mahabbah, amour:

- « L'amour, c'est étreindre l'obéissance, et s'écarter de l'orgueil » (Sahl) (4).
- « L'amour, c'est la pénétration des qualités de l'Aimé, par permutation avec les qualités de l'amant » (Jonayd) (5).
- « L'amour, c'est que tu restes debout, auprès de ton Bienaimé, quand tu seras privé de tes qualités, et que la qualification vienne (alors) de Sa qualification » (Ḥallâj) (6).

Plus que des aphorismes mnémotechniques, ou des formules théoriques, ses définitions sont des invitations à l'action:

« Contrôle (7) tes respirations, tes minutes, tes heures, cela qui te revient, ceci dont tu t'occupes. Celui qui sait d'où il vient sait où il ira; celui qui connaît ce qu'il fait, connaît ce qui sera fait de lui; celui qui connaît ce qui sera fait de

<sup>(1)</sup> Taw. III, 11; V, 34-39; XI, 8.

<sup>(2)</sup> Taw. XI, 15.

<sup>(3)</sup> Taw. XI, 19-24.

<sup>(4)</sup> Tafsîr, p. 36; cité Qosh. 171.

<sup>(5)</sup> Sarraj, loma', 59.

<sup>(6)</sup> Ap. Sol. in Qor. III, 29. « Qiyâm », c'est rester debout, pour la prière ou la lutte (opp. qo'oût). « Ittisaf », c'est qualification.

<sup>(7)</sup> Ap. Sol. tafs. Qor. XXVIII, 73, et Sol. jawami, ms. Laléli, 1516, f. 167a.

lui, connaît ce qui lui est demandé; celui qui connaît ce qui lui est demandé, connaît ce à quoi il a droit; celui qui connaît ce à quoi il a droit, connaît ce qu'il doit; et celui qui connaît ce qu'il doit, connaît ce qui est sien (et le restera).— Mais celui-là qui ne sait d'où il vient, ni où il est, ni comment il est, ni à qui il est, ni en quoi il est (fait), ni ce qu'il est, ni ce pour quoi il est (fait), — celui-là fait partie de ceux dont les instants de vie passent, inemployés, de ceux qui ont délaissé l'invite pressante de Dieu « Qui, dans Sa miséricorde, a établi pour vous la nuit (non perpétuelle, mais alternant) avec le jour, pour que (pendant la nuit) vous vous reposiez (du travail du jour). Lui demandiez avec désir Sa faveur, et que vous Lui rendiez grâces » (Qor. XXVIII, 73).»

#### П

### Psychologie.

a) L'homme selon le Qor'an : le cœur.

Voici l'inventaire des données coraniques:

Insân, l'homme. Au dehors, żâhir, corps (iism), frêle vase d'argile (Qor. LV, 13), enveloppe matérielle précaire, asservie de plus à des misères charnelles, bashar (1). Au dedans, bâţin, vide intérieur central (jawf) (2).

Qalb, le cœur (3). L'essentiel de l'homme, c'est, au dedans d'un morceau de chair (4) placé dans ce creux central, un

- (1) La distinction entre *insân* et *bashar*, entre l'Adam idéal montré aux Anges, réalisé dans le Saint, l'homme pur et simple, capable d'être transfiguré,— et l'homme pécheur et charnel, est développée par Ḥallaj.
- (2) zahr, bain: chez l'homme, il renferme les semences des descendants.
- (3) Qor. XXXIII, 4, etc. cfr. les Psaumes; S. Antoine (Apophtegm. Verb. Senior.); et, au xvii siècle, le lexique des mystiques comme Pascal, le B. J. Eudes, Ste Marguerite-Marie.
  - (4) Modghah.

mouvement: oscillation régulatrice, pulsation permanente et incommunicable, ressort caché des gestes: le cœur, qalb, tajwif, foù'âd. C'est le lieu secret et caché, sir(1), de la conscience, dont les confidences (najwâ) (2) seront mises à nu au jugement.

Nafs, l'âme (3). Dans ce creux intérieur et secret, s'accumulent, de par la digestion qui s'y opère des sensations et des actes, divers résidus: amas incohérent et obscur d'illusions flottantes, pensées et désirs, qui n'ont ensemble en propre que cette inconstance perpétuelle, ce vacillement particulier que leur imprime l'oscillation individuelle du cœur, taqlib, vie précaire: c'est l'âme, le « moi ».

Sharh al sadr, le dilatement de la poitrine. L'âme, embryon factice d'une personnalité immortelle, ne peut prendre consistance que grâce à une intervention divine, instantanée et renouvelable; réitération de cette impulsion créatrice initiale qui mit le cœur en branle. Par cette intervention, due à l'« aide d'un esprit », à « l'insufflation de l'Esprit » (4), Dieu met à nu la paroi du cœur, écarte ses voiles (5), le circoncit (6); comme au moyen d'une étincelle, la foi. La foi, pendant le temps où elle brille, transfigure la na/s. Elle la cohère et l'unifie; elle en fait une mémoire où l'homme

<sup>(1)</sup> VI, 3; XX, 6; XXVI, 7; LXXI, 8.

<sup>(2)</sup> IX, 79; XLIII, 80; LXXXVI, 9.

<sup>(3)</sup> Intimement liée au sang, à la vie. cfr. infrd, p. 518, n. 2.

<sup>(4)</sup> La concision du Qor'an permet les deux interprétations, simultanément, quoique la tradition sunnite (en dehors des Ḥanbalites) ait, depuis le quatrième siècle, favorisé exclusivement la première.

<sup>(5)</sup> Voir infrà, p. 486, n. 4. Il les referme sur le cœur rebelle: tab' (Qor. IV, 154).

<sup>(6)</sup> Gholf auparavant (Qor. II, 82; IV, 454). Le cœur est mis à nu; mais ce n'est pas encore l'infusion surnaturelle en dedans du cœur, iftidad al sirr = holoûl al damîr jawfa'l foù'adi (cfr. Taw. 133; et ici, p. 518).

retrouve sa vocation prééternelle de croyant; où elle la lui fait lire, pour l'énoncer en une langue ordonnée et construite, où elle lui fait prendre conscience, hic et nunc, de sa vocation primordiale (mîthâq) (1), de la prédétermination divine de ses actes et de ses gestes, où elle les lui fait comprendre comme des signes, âyât, incomparables, irrécusables et directs de l'omnipotence divine. Le cœur a été fait pour permettre à l'homme de « porter le poids », surnaturel, « récusé par la terre et les montagnes », du « dépôt de la foi » (haml al amânah) (2): pour être le lieu (3) de l'inévitable comparution de l'homme devant Dieu.

L'homme est saisi par le Qor'an dans l'unité même de son mouvement, dans l'ébauche inachevée de son geste, dans la démarche même de son acte, au point d'insertion de l'esprit dans la matière, cela qui est le cœur, qalb, d'où le mouvement surgit comme d'une source pour tonaliser les déplacements des membres. Dans le « mode de passage » particulier à chacun.

Le Qor'ân admet comme résolues, sans les expliquer, les énigmes fondamentales de la vie : naissance (4), douleur, sommeil (et rêve), mort (5), survie d'outre-tombe, résurrection. Son but est d'enfermer dans ses limites légales l'activité humaine. Il ne traite aucune des questions théoriques suivantes :

<sup>(1)</sup> Cfr. infrà, XII-II.

<sup>(2)</sup> Qor. XXXIII, 72: comp. commentaire d'al Hallâj (in Solamî). Ce verset fut très tôt critiqué par les zanādiqah (Țabarsî, 122). Gfr. Hodhayfah (Ḥanbal V, 363) et Bistâmî (ap. Sha'râwî, 1, 75).

<sup>(3)</sup> Le Qor'an ne dit pas cela explicitement, mais l'interprétation paraît s'imposer dès Jonayd (Baqli. ta/s., f. 300<sup>4</sup>) (Ghazali, ihyà, III, 11).

<sup>(4)</sup> Decrite comme une embryogénie à plusieurs stades (XXIII, 12-14; XL, 69).

<sup>(3)</sup> Ambiguïté de la mort des saints (III, 463), notamment de Jésus (IV, 156); ils sont enlevés à Dieu (cfr. Sahl, ici p. 487; et Ḥallaj, in Oor. XL, 67).

- a) Comment accorder le désir, qui croît du dedans, et le geste qui happe au dehors : la langue et le cœur, le charnel et l'immatériel, le périssable et l'immortel ; la solution par le dualisme de l'âme et du corps, qui ressort si nettement en Chrétienté du récit de la résurrection de Jésus, s'introduira en Islam au moyen de la considération, chez les Imâmites, du sens divin, ma'nä, à donner aux événements.
- b) Comment concilier la qualification légale des conséquences directes de l'acte humain (imputabilité, Jugement dernier), avec l'irrévocabilité de son déclenchement originel par une prémotion divine (Justice divine, décret prééternel); c'est Ḥasan Baṣrî qui trouvera la solution du tafwid, de « l'investiture » divine de l'homme comme agent libre (1), solution tronquée par les mo'tazilites et leur thèse de la liberté psychologique, privilège d'indifférence, droit de ne pas choisir.
- c) Comment coordonner, en nous-mêmes, la genèse de nos actes; la perception (mémoire) avec la réflexion (intelligence) et avec l'action (volonté); le problème d'une « règle de vie », tel que Mohâsibî le formulera.

Mais, contrairement à l'opinion pharisaïque de beaucoup de foqahâ, acceptée depuis soixante ans par bien des arabisants, j'ai dû reconnaître, avec Margoliouth (2), qu'il y a dans le Qor'ân les germes réels d'une mystique, germes susceptibles d'un développement autonome, sans fécondation étrangère.

- b) Théories contemporames sur le corps et l'âme.
- 1° Théorie atomiste (Jahm, 'Allâf, Jàḥiż, Ash'arî et la plupart des motakallimoûn) (3):
- (1) C'est-à-dire que sa liberté le dépasse, qu'il ne peut en user bien que s'il l'abandonne à Dieu. Cfr. Essai.
  - (2) Early development of Mohammedanism, 199.
- (3) Shâmil, ms. Leyde, 1945, f. 13b Hazm V, 65, 66, 74.

L'homme n'est qu'une enveloppe matérielle superficielle (1), badan, un cadavre inerte, jasad. Cette étendue, cet agrégat d'atomes n'a par le dedans aucune réalité durable : son seul principe de cohésion est que : la volonté divine lui constitue, du dehors, un contour modelé, lui pétrit (2) une forme variable d'équilibre extérieur, haykal mahsoûs wa makhşoûs: fantôme d'âme (3), irréel assemblage de simples accidents (4) ('arad), que Dieu fait censément mourir et ressusciter par la séparation et réunion de ces atomes; haykal = nafs = roûl = 'aql = qalb.

2º Théorie émanatiste (Imâmites):

L'homme est un système factice d'enveloppes matérielles concentriques, ghilâf (5), sans autre unité commune que la volonté de Dieu qui les emboîte les unes dans les autres, après les avoir découpées dans la matière de ses émanations lumineuses successives, en les rangeant dans un ordre de « subtilité » décroissante, du centre à la périphérie : (a) la gaîne centrale, altaf ghilâf, enveloppe transparente de l'action créatrice, fragment de la première émanation divine, qui oriente mécaniquement l'ensemble : le « sens » : ma'nä (6). (b) la seconde gaîne, le « moi » conscient, nafs = shakhs;

- (1) Pour eux, rien n'existe (en dehors de Dieu) que le matérialisé, l'étendu, kawn. Il n'y a pas de substances immatérielles.
- (2) Soit créée une fois pour toute la vie (tabi ah idtirariyah de Jahm); soit recréée à chaque respiration, à chaque instant ('adah : Nazzam (farq, 126); Ash'ari-Baqillani-Ibn'Arabi, fotoûhat, I, 211; IV, 23).
- (3) Le haykal n'est pas une substance, c'est un simple accident, ou assemblage d'accidents. Ibn Kaysan nie même son existence.
- (4) Sous sa forme modérée, c'est celle de la plupart des orthodoxes, jusqu'à Ghazáli: ash'arites, zâhirites et hanbalites considèrent la nafs et le roûḥ comme des corps subtils qui meurent et ressuscitent avec le corps (Ibn al Farrâ, mo'lamad); Bâqillânî identifie la na/s au tanassos (respiration) et le roûḥ à la vie (ḥayât; siège dans le cœur).
  - (5) Ce qui paraît une exégèse de Qor. XXIV, 35.
- (6) Les premiers Imamites, jusqu'à Hisham inclusivement, sont jabarites (Ibn Qotaybah, mokhtalif, 59).

- (c) la troisième, le fonctionnement vital :  $ro\hat{u}h = 'aq/=qalb$ ;
- (d) la gaîne extérieure, le « corps », luminosité pâle, encrassée, obscurcie : jism = sanam = haykal (1) = barzakh = noûr zolâmî.

Cette théorie servit aux premiers médecins musulmans, qui, comme les Imâmites, admettent la précellence de la nafs sur le roûh (2), de l'âme parlante (nafs nâliqah) (3), qui « personnalise », sur l'esprit vital matériel qui circule dans le corps avec le sang comme un agent d'exécution (4).

3º Théorie de Ḥasan, Bakr, et de certains mo'tazilites:

L'homme est certes une enveloppe matérielle, qâlab, un moule. Mais ce moule reçoit de Dieu, du dedans, une certaine unité personnelle, par l'hébergement d'un ou plusieurs principes d'activité, latâ'if, corps subtils; ils sont, durant la vie, le siège de son autonomie subjective, — ils résident dans ce corps comme l'astre dans sa sphère d'action (haykal), ils lui survivent et le rejoignent, pour le transfigurer à la résurrection. Ici, quelques divergences:

- a) Aswârî, Foûțî, Ibn Ḥâyiţ, Ibn al Ràwandî (5), n'admet-
- (1) Haykal, litt. « temple, résidence », est un terme d'astrologie, peutêtre harranien; il désigne la masse astronomique de l'astre, au centre de son ciel (falak), c'est-à-dire de l'enveloppe sphérique de son orbite (théorie de Ptolémée. Cfr. Shahrast, II, 123).
- (2) Seuls quelques imâmites et mystiques, les Roûhâniyoûn comme Jâbir et Rabâḥ, soutinrent la primauté du roûḥ immatériel: Tostarî et les Sâlimiyah les suivirent, avec Kharrâz.
  - (3) Al Ḥallaj dira au contraire: Rouh națiqah.
- (4) Jibra'il Bokhtyeshou', ms. Paris 3028, f.  $40^a$   $40^b$ . 'Alî-ibn-Rabban, firdaws al hikmah, II, §2. Țabarsî, ihtijâj, 181; Năsir-i-Khosroû, zâd al mosâfirîn, Supp. pers. Paris 2318. Même discussion pour la précellence de la soûrah entre les Imâmites (pour qui soûrah = l'apparence matérielle, et ma'nâ, l'acte divin) et les philosophes (soûrah = forme spirituelle, et hayoûlä = matière). Voir ici, p. 297, n. 4, la curieuse correction «al soûrah hya (pour fihâ) al Roûh », d'un hanbalite philosophe (probablement Ibn 'Aqîl).
- (5) Cfr. Tahanawi, Kashshaf, s. v. rouh. Comp. la glande pinéale de Descartes.

tent qu'un seul principe interne d'activité, et le placent, atome subtil, dans le cœur : galb = `aql.

- b) Un spiritualisme croissant, imité des platoniciens, incline, amène certains (1), Nazzàm, 'Aţţâr, Mo'ammar, Jowaynî, Ghazâlî, Mosaffar, Râghib, Fakhr Ràzî, 'Izz Magdisî, Jildakî, à professer que l'essence de l'homme est uniquement une raison immatérielle, parcelle de substance spirituelle et impassible, 'agl = rouh = galb, indépendante du corps passible, misérable et illusoire (shabuh, mithâl), qui est son vêtement (thawb) d'humiliation momentanée, sa prison d'occasion, de qui la mort la délivre pour toujours ; l'unité apparente du corps, pendant la vie d'ici-bas, ne dérive pas de l''aql, mais d'un équilibre hylique, d'un mélange entre quatre humeurs,  $akhl\hat{a}t = arw\hat{a}h$ , circulant à travers les tissus et soumise aux influences astrales, aflåk. De plus, il y a tendance, par syncrétisme, chez les Druzes, les ishrâqiyoûn et les philosophes, à considérer l'aql comme une parcelle de la deuxième émanation divine (2), sorte de pensée impersonnelle, illuminatrice, d'idée angélique: ' $aql = ro\psi h$  (3) = noûr gâhir.
- c) Les disciples mystiques de Ḥasan, sous l'influence de nombreuses traditions admises aussi par les lmâmites et les
- (1) L'idée s'ébauche dès Hishâm-ibn-al-Ḥakam (contre 'Allâf); farq, 117, 119, 256, 261; Ḥaqqt, roûḥ al bayân, II, 300. Les Imâmites, Karrâmiyah et Sâlimiyah affirment, contre 'Allâf et Ash'ari, que l'âme (nafs, chez les Imâmites; roûḥ, chez les Sâlimiyah) demeure immortellement vivante après le décès du corps (Hazm, IV, 215; tabṣirah, 391). Cfr. Qoṣṭâ-ibn Louqâ (farq bayn al nafs wa'l roûḥ, éd. Cheikho), qui est troublé par le conflit entre Platon et Aristote, sur les définitions.
  - (2) Même Ghezâlî (ladonîyah, extr. ap. tabşirah, 399).
- (3) Kharrâz s'est opposé avec beaucoup de force à cette identification: « C'est le roûh qui communique au corps le mot de la vie, c'est par lui que l'acte y germe, c'est lui qui fait prouver; sans le roûh, l' 'aql resterait inopérant (mota'aṭṭɪl), sans recueillir ni administrer de preuves » (Baqli, tafsir, f. 210a).

žâhirites, admirent la pluralité des principes internes, des lata'if (1). Les considérant comme des gaînes distinctes, de provenances différentes (2), emboîtées les unes dans les autres (comme les Imâmites), nafs < qalb < rouh < sirr (3), ils y virent des « voiles » (4) les séparant du foyer divin, destinés à être levés, successivement, par la grâce; Bisţâmî, par une ascèse intérieure intense, essaya même d'enlever le dernier voile, sirr, mais il n'aboutit qu'à l'éblouissement aveuglant supprimant toute vision.

#### c) La doctrine hallagienne.

La psychologie hallagienne, comme celle de Mohâsibî, paraît fortement influencée par le spiritualisme de Nazzâm. Elle admet en l'homme la domination directrice et l'unité fondamentale d'un principe immatériel ; qalb, cœur ; ou roûh, esprit (5). « Dieu a créé ces corps (hayâki/) sur le type causal; astreints à des déformations (dfât), et d'une réalité qui périt. Il a fait croître en eux les esprits (arwâh) jusqu'au temps fixé (ajal ma'doûd). Il s'est assujetti les esprits par la

- (1) Hojwiri, Kashf, 197.
- (2) 'Amr Makkî admet pour elles une évolution qui rappelle la cosmogonie des Noseiris (Hojwîrî, l. c., 309). Ḥallāj rectifie (ap. Sol. in Qor. XXIV, 35): action de l'ilâhiyah (sirr), roboûbiyah (roûḥ), noû-riyah (qalb: noûr al tadbîr) et ḥarakah (nafs). Cfr. Tostarî, ms. Köpr. 727: l'homme a été créé de quatre choses: hayât, roûḥ, noûr, ţîn.
- (3) C'est la liste d' 'Amr Makkî (l. c.) et d'Ibn 'Ațâ (Baqlî, tafsîr, t. I, p. 547). Tostarî préfère: qalb, 'aql, sam'.
- (4) Au rebours des philosophes, pour qui les Intelligences séparées, 'oqoûl, sont des sphères d'influence concentriques, dont la dignité croît, comme pour les astres, avec l'expansion, du centre du système vers la périphérie. Chez eux, le roûh humain = 'aql bi'l milkah, baigne dans l' 'aql supérieur qui l'illumine.
- (5) Inséré au dedans: qalb. Isolé au dehors:  $ro\hat{u}h$ . D'accord avec Mohâsibî, Kharrâz et leurs successeurs, al Ḥallâj se refuse à le confondre avec l' 'aql, comme Nažžâm et Jâḥiż.

mort, et les a ligotés, au moment même où Il les parachevait (1), avec l'impuissance ( $\alpha jz$ ) » (2).

L'homme a donc un double aspect, une double affinité (nasab) (3); — uni à un corps étendu, il doit devenir charnel, il est voué à tomber sous l'esclavage de la matière (raqq al kawn) et sous le mépris divin (4); et il y est tombé. Mais en revanche, destinée à être unie à un esprit, la forme de son corps a été mise d'avance à part des animaux (5), ennoblie (6), affranchie de l'esclavage (7), vouée à la liberté, avant sa création; car le vêtement idéal de gloire divine que Dieu, imaginant le type d'Adam, présenta aux adorations des Anges comme une image divine, soûrah, est la préfigure de l'affinité réelle (8) que Dieu réserve aux hommes avec Lui, s'ils deviennent purs (9): l'affinité dans l'Esprit de sainteté.

- (1) Itmâm; litt<sup>t</sup>: où Il en faisait les « entéléchies » de leurs corps ; c'est le mot aristotélicien.
- (2) Hallâj, ap. Solamî, ghalațât, f. 79<sup>b</sup>. La terminologie de ce passage est tirée de Nažžâm: « l'homme (l'esprit de), vivant par lui-même, et autonome, ya jiz li âfatî, est astreint par une déformation à l'impuissance » (Baghdâdî, farq, 119). L'impuissance, chez Nažžâm comme chez Hallâj, désigne le corps; la déformation, le terme fixé à la vie ici-bas.
- (3) Développé par Wâsiţî et Naşrâbâdhî. Wâsiţî est très explicite sur l'immatérialité du roûh (Baqlî, tafsîr, ms. Berlin, f. 198a, 210a).
- (4) La création est une humiliation volontaire de la pensée divine, surtout la création de la matière; aussi Ḥasan Baṣrî méprise la création matérielle « parce que Dieu la méprise » (risâlah ap. Ḥulyah), tant que l'Esprit ne la transfigure pas. Le secret de la création, c'est que Dieu est humble. Dans cette relation entre le matériel et le charnel, on retrouve l'idée du péché originel d'Adam; mais Bistâmt est le premier à la formuler explicitement (loqmah).
  - (5) Sol. 25.
  - (6) Sol. 99-100.
- (7) Sol. 181. Théorie déformée par Wâsiți, « esprits, affranchis de l'avilissement du fiat » (Baqlî, tafsîr, ms. Berlin, f. 210a).
  - (8) Intibá' al Haqq, note Ibn Bâboûyeh.
  - (9) Investiture, symétrique de l'acceptation par Adam du faix de

Comment s'opère la purification de l'homme en son cœur? Al Hallâj conserve le vocabulaire des précédents mystiques, qui, absorbés par leur effort ascétique, subdivisent (1) et morcellent le cœur en « emboîtements » successifs, au risque de le confondre et de le détruire avec ses « voiles », en voulant atteindre, au delà, Dieu. Al Hallâj maintient et développe la donnée coranique que le cœur est l'organe préparé par Dieu pour la contemplation (2). La fonction ne peut s'exercer sans l'organe. Si donc il mentionne les enveloppes successives du cœur (3), c'est sans s'arrêter à ces repères qui mesurent (4) les progrès de la purification intérieure. Et, au terme, il proclame que l'union mystique est réelle; bien loin d'être cette disparition totale du cœur, demandée en vain à Dieu par Bistâmì, elle en est la résurrection sanctifiante: le renoncement total du cœur aboutit à son immortalisation par Dieu.

Al Hallaj a tenté de décrire cette dernière opération; l'ultime enveloppe du cœur, au dedans de la nafs, appétit concupiscible, c'est le sirr, personnalité latente, conscience implicite, subconscient profond, cellule secrète murée à toute créature (5), « vierge inviolée » (6).

l'amânah (cfr. ici, p. 479). Non pas émanation divine (Ibn al Qâriḥ): Ḥallâj, comme Nibâjî, discerne parfaitement le roûḥ créé du Roûḥ divin (Sarrâj, loma', 222).

- (1) 'Alà al Dawlah distinguera sept enveloppes successives, dont les couleurs sont visibles pour l'extatique (Fleischer, ZDMG, XVI, 235).
  - (2) Suprà, p. 477.
- (3) Qalb, jannah, lobb, latî îah, tamulloq (Baqlî, Shath. 162b). Le sirr, siège du tawhid (ishârah), est emboîté dans le qalb, siège du ma'rifah ('ibârah); de l'un à l'autre le Roûh s'écoule, par les anfâs (cfr. Akhb. 34-33; Baqlî, l. c., f. 151b).
- (4) La nafs correspond aux aghtiyah, le qalb aux akinnah qu'ouvrent les anwar, le roûh aux hojob qu'ouvrent les adhkar, le sirr aux aqfal qu'ouvre la gorb (ap. Sol. XXIV, 37).
  - (5) Il faut agir préalablement pour nous communiquer nos pensées.
  - (6) « Asrarona bikro, la yaftaddoha wahm wahimi » (ap. Sarraj,

Tant que Dieu n'a pas visité le sirr, la personnalité latente de l'homme reste informe: c'est la sarîrah (1), sorte de « pronom personnel » incertain, de « je » provisoire: anni, anniyah; howî, howîyah (2): une heccéité, une illéité.

Lorsque l'homme accepte de renoncer à cette ultime enveloppe du cœur, Dieu la féconde, y fait pénétrer le damir (3), sa personnalité explicite définitive, son « pronom personnel » légitime, le droit de dire « Je »: droit qui unit le saint à la source même de la parole divine, à son « fiat ».

Je n'indique qu'en passant sa théorie des trois tawaffi (4) du sommeil, de la mort et de l'ascension spirituelle. Empruntée à son maître Sahl, elle établit : d'abord à l'encontre de l'évolutionnisme de Râzî, qu'il n'y a pas tanâsokh, métempsycose, entre les animaux et les hommes (5). Ensuite, que l'âme séparée peut être confrontée à Dieu directement (6). Ce que Nażżâm, le premier en Islâm, avait soutenu par sa

loma', 231; comp. au contraire l'image cynique d' 'Allaf, ap. WZKM, IV, 221). « asrar khâfiyah, abkar ma iftaddaha khâṭir Ḥaqqi qaṭṭ » (ap. Solami, in Qor. LXXIV, 52).

- (1) Cfr. ap. Solamî, tabaqât (vers Mawâjid Ḥaqqî).
- (2) Cfr. Taw. 162, 204; corr. Taw. 165.
- (3) Dieu est le Surr al sirr, Damîr al damîr. Cfr. Taw. III, 41, IX, 2; et ici, p. 526.
- (4) In Qor. XL, 67; XXV, 22; LXXIV, 31. Cfr. Tostarî, ta/sîr, 123-124: en fait les trois degrés de la maîtrise croissante du roûḥ lumineux, qui ne vit que du dhikr (louange divine), sur la nafs de la matière charnelle, qui ne voudrait que manger et boire. Tostarî affirme la primauté effective du roûḥ sur la nafs, contre Mobarrad, qui croit que tous deux meurent avec le corps (cfr. suprà, p. 483, n. 1).
- (5) Ce n'est pas le même ange qui recueille leurs âmes (Sol. 103) : contre Mâlik (Haytamî, fatâwa ḥadîthîyah, 3) et Bâqillânî (Ḥazm, IV, 216).
- (6) C'est la noqlah, transfert (Tostari, l. c. Jonayd, ap. Sha'rāwi, latā'if, I, 126). Pas au sens qarmațe et druze, qui fait de ce transfert le passage d'une âme d'un homme à un autre (Mo'izz, monâjât); ne sachant où loger les âmes séparées (cfr. ici, p. 488, n. 1).

théorie du « bond », tafrah (1). Les âmes séparées ne sont pas astreintes à passer par B, C, D..., pour aller de A à Z, mais ravies devant Dieu directement (2):

" Spatialisé (haykali) quant à la pulpe, — Lumineux quant au noyau, Eternel quant à la sève vitale, — Doué de jugement et de science, L'homme (qui meurt) rejoint par l'Esprit, ceux (= les élus) en qui Il réside;

Tandis que le corps gît, en la terre, pourriture » (3).

### Ш

# La « science des cœurs ».

a) Les événements intérieurs de l'âme selon le Oor'an.

Dieu, le créateur (khâliq) immédiat de tous les événements qui caractérisent l'existence particulière d'un individu, l'auteur de toutes ses actions (a'mâl), aussi bien au dehors (biens matériels) qu'au dedans (vertus, vices), en est aussi la providence (râziq); Il les a créées d'avance pour chacun en un tout, et les lui distribue avec ordre, comme des lots préparés: ce sont les arzâq, « provisions de voyage », les aksâb, ressources, « gains » de chaque homme, qui entretiennent sa capacité d'action (qodrah).

Dieu, enfin, est Celui qui fait vivre et mourir (molyî, momît): il fixe un début et une sin à ces arzâq, un terme précis: ajal mosamma: chiffre prévu, auquel la mort arrête et totalise les actions, telles que le Jugement dernier (4) les pèsera en sa balance, suivant la loi.

L'important est donc de pouvoir apprécier la qualification

<sup>(1)</sup> fary, 124, l. 3 seq., et 15 seq.— Shahrast. I, 71. Théorie scolastique classique pour les Anges.

<sup>(2)</sup> La pensée, déjà, saute d'un objet à l'autre sans transition. C'est la solution spiritualiste de l'antinomie des Éléates: « la flèche qui vole ».

<sup>(3)</sup> Hallaj, ap. Sohrawardî d'Alép (in Daoûwanî, Ibn 'Aqîlah).

<sup>(4)</sup> Qor. VI, 2.

légale des arzâq qui sont mis à notre disposition, utiles ou nuisibles, licites ou illicites, durant cette vie. Pour cela, l'homme doit avoir reçu et conserver certains arzâq préalables, en lui-même, en son cœur: la foi (1), d'abord, sans laquelle il est incapable d'effectuer cette appréciation, fiqh; la mémoire de ces arzâq, la science, 'ilm, des notions révélées. Il doit rejeter de son cœur d'autres arzâq nuisibles, le penchant égoïste, hamm, żann, shakk, la suggestion satanique, waswasah (2), qui obscurcissent la vision de son cœur, le maintiennent dans l'ignorance, jahl, l'empêchent d'écouter l'avertissement divin, 'ibrah (3), ilhâm (4), notifiant au croyant la qualification légale des arzâq qu'il reçoit, discernant le « bon » du « mauvais ».

Ces « ressources » intérieures de l'homme sont choses momentanées (5), adventices, inassimilables, comme les extérieures; elles n'appartiennent à son cœur que par attribution arbitraire, tout au plus usufruit habituel, il n'y a pas naturellement droit.

En résumé, le Qor'an fait du cœur le principe de la science et de la conscience (6): comme rien ne « retient » en lui la dissipation irréversible et irrémédiable de ses ressources (gestes, sensations), l'homme ne peut se ressaisir qu'au dedans de soi-même, en son taqlib, dans son cœur (7); ce

- (1) Par emprise du dehors, Wahy (Qor. LXVIII, 1-2).
- (2) Qui « circule » en nous comme le sang (hadith célèbre ; Raghib pasha, safinah, 272). Sur fiqh, Qor. XVII, 46-47.
  - (3) Qor. III, 11; XII, 111; LXXIX, 26.
  - (4) Voix du bon ange, selon Khafajî (sharh al shi/d, IV, 584).
  - (5) Dieu les change à son gré : hadith « Yá Moqallib al qoloûb! »
- (6) Lieu d'union sacramentelle entre le corps et l'âme, point d'insertion du spirituel dans le temporel.
- (7) Au rebours des émotions charnelles qui ont leur contre-coup situé par tous les romans d'auteurs musulmans dans le foie et la bile (cfr. ici, p. 178 n. 2). Qor. XXIV, 37.

continuel rebroussement « sur place », cet incessant retour au temps 1, lui donne un point de départ fixe pour la construction de son unité mentale ; cette inversion de sens perpétuellement réalisée lui sonne le rythme qui mesure, avec sa respiration, son temps ; lui déroule la trame historique où tisser son dessein personnel, l'étoffe de sa vie consciente.

Le cœur, selon les données coraniques, retient (yadhkor), connaît (ya'qil) et accepte ('orf) directement les notions qui lui sont communiquées, sans qu'aucune distinction bien nette apparaisse entre des « facultés » (1). Il y en a seulement une ébauche à propos des résultats des « maladies » qui altèrent l'acte de foi : manque de la mémoire (ghaflah, opp.: dhikr), erreur de l'intelligence (shirk, opp.: tawhid), duplicité de la volonté (riyà, opp.: ikhlàs) (2). Ce qu'on peut dire, c'est que le Qor'an pose le problème fondamental de la « science des cœurs », la purification de l'acte de foi (3).

# b) Les théories contemporaines.

Les Khârijites, suivis en cela par Jahm d'une part, et par les Zâhirites, et de nombreux moḥaddithoùn de l'autre, — considèrent que la « science des cœurs » est incertaine et inutile. Les qualifications légales s'appliquant uniquement aux gestes externes du corps, aux conséquences sociales de nos actes, — il suffit d'étudier nos arzâq du dehors, selon le témoignage de nos sens (prière vocale, jeûne, infractions ou aveux publics). Car, pour les arzâq intérieurs (du cœur :

<sup>(1)</sup> Les actes sont constamment désignés par des verbes sous forme personnelle, non par des noms d'action.

<sup>(2)</sup> Maladies du dhikr: hawa, fitnah; du fikr: makr, wahm; de la niyah: shakk, ra'i.

<sup>(3)</sup> Traité par Ḥasan Baṣrî (ap. Tirmidhî, 'ilal, 162a; cfr. les chapitres sur le « scrupule » matériel, chez des imâmites comme Ṭabaṭabâ'î, 'orwat wothqā, Bagdad, 1328, 331-363). Et Ibn 'Iyaḍ (ap Tahanawî, s. v. KHLĀŞ).

connaissances, vertus), Dieu, qui nous les concède et nous les retire à sa guise, comme les autres, et sans qu'ils nous transforment, — ne leur attache pas de qualifications légales précises dans le Qor'àn.

Cette théorie simpliste et commode fut contredite dès le début par les études expérimentales des grammairiens (1); en enregistrant l'usage, ils constatèrent l'existence de deux séries différentes de verbes : verbes de sens, af'âl al hiss, comme « voir, entendre »; et verbes de cœur, af'âl al qoloûb; se divisant eux-mêmes en verbes d'opinion ou certitude (shakk wa yaqîn) qui évaluent le degré de réalité de nos actions, — et verbes conversifs ou factitifs (tahwîl wa tasyîr) (2), qui instituent pour nos actions des changements de qualification, « du dedans », hors du temps et de l'espace.

Et donc, puisque sans les « ressources » du cœur, l'homme est incapable d'évaluer (ou définir) et de qualifier (ou choisir) ses « ressources » externes, — il doit, s'il veut obéir à la Loi, étudier d'abord ce qui se passe en son cœur. Telle est la théorie de Ḥodhayfah (+ 36/656) (3), que Ḥasan Baṣrî reprit et précisa.

Deux courants dominèrent, parmi les élèves de Ḥasan Basrî: les uns, les mo'tazilites, admettent bien la « science des cœurs », — mais en l'intellectualisant. Les principes de la religion, osoûl al din, sont les « actes des cœurs » (4), — étudiés comme les déterminations d'une raison laissée par Dieu absolument libre et sans entraves « au dedans ». Tandis que les modalités externes du culte, les gestes des membres

- (1) Voir Howell, l. c.; Ibn Malik, alfiyah, etc.
- (2) Comme « faire, instituer, appeler, nommer ».
- (3) Etudes des imperfections dans les actes du culte.
- (4) A'mal al qoloûb (opp. aux a'mal al jawârih) selon 'Amr-ibn-'Obayd (Goldziher, éd. du Mostazhirî, 109) et 'Allaf (farq, 110). Comp. la liste de leurs osoûl (Mas'oudî, moroûj, VI, 20) avec celles des soûfis (Sarraj, loma', 357).

(prière, jeûne, etc.), n'en sont que les applications, foroû', discutables (1) et secondaires. Les mo'tazilites réduisent donc tous les « actes des cœurs » au seul travail de la pensée; dont : le but est la perception vide de l'Unité divine, taw-hid,—l'origine est la liberté laissée à l'intellect par la Justice divine, 'aıll —, et le lieu est l'état de suspens (bayn) où la pensée se place dans l'alternative entre les deux motifs suggérés, khâţirân. L'étude des deux khâţir (2), ou suggestions instantanées, fut poussée très loin. Nazzâm, étudiant le dilemme de la délibération, suspend la pensée en équilibre entre la suggestion qui pousse à l'action, khâţir iqdâm, et celle qui en dissuade et retient, khâţir kaff (3). Pour lui, d'ailleurs, la pensée les domine et maîtrise tous deux. Bishr, moins convaincu de l'autonomie plénière de la pensée, attribue les deux khâtir au démon.

L'autre groupe des élèves de Hasan Basri, les mystiques (soûfis) (4), suivant l'action divine jusqu'au fond même de leur travail de pensée, revisèrent le vocabulaire mo'tazilite. Le dilemme de la délibération se pose chez eux comme l'alternative morale entre le « premier mouvement » et le « second ». Lequel des deux faut-il suivre (5)? Jonayd, pensant à la prémotion de la grâce, dit que l'on doit suivre toujours le premier mouvement; Ibn'Atâ, par humilité et défiance de la chair, dit : le second, car la grâce divine ne

<sup>(1)</sup> Car ils ne sont pas libres, dépendent au dehors, de Dieu et d'autrui.

<sup>(2)</sup> Pl. khawāṭir, syn. hājis, qādiḥ, lammah. Provenant de Dieu ou d'un bon ange, ilhām; du démon, waswasah, ou de l'égoisme de l'âme elle-même, ḥadīth al nafs; de la raison (cfr. Sohrawardî, 'awārif, IV, 184 seq.; Kīlānī, ghonyah, I, 89-90; Makkî, qoūt, I, 129). Les mo'tazilites niaient l'efficacité de la waswasah, et la possession (Nasafī, baḥr al kalām, 63). Cfr. Aswārī, ap. Shahr. I. 74.

<sup>(3)</sup> Ap Ash'ari, ms. Paris, 1453, f. 142b; cfr. Akhb., 34-35. Sh. I,68.

<sup>(4)</sup> Voir Essai.

<sup>(5)</sup> Cela prouve bien qu'ils n'étaient pas arrivés à l'union mystique.

se détruit pas elle-même, — mais a augmenté de force lorsqu'elle nous présente le « second mouvement » après le « premier ». Ibn Khafîf, par occasionnalisme, dira que les deux khâţir opposés, venant tous deux de Dieu, sont également acceptables. Al Hallâj le premier, rejetant la position mo'tazilite du dilemme, dit que la grâce quand elle nous a sanctifiés ne nous place plus dans l'alternative, — et que le khâtir al Haqq, la « suggestion véridique », se présente sans contrepoids à la pensée : « c'est celle devant laquelle aucun doute ne s'élève ». « Dieu protège la conscience du sage, afin que seule la suggestion véridique y soit conque, yasnah fîhi » (1).

Les mystiques, d'ailleurs, constatèrent que, contrairement à la thèse fondamentale des motakallimoùn, énonçant que tous les arzâq étant des « accidents », sont instantanés et ne durent pas (2), certaines suggestions persistaient et duraient. Ils appelèrent le khâţir qui persiste, qaşd, but, — fâ'idah, avis profitable (3), — laţifah, grâce. Ils se trouvèrent ainsi amenés à définir certains « états » psychologiques permanents, aḥwâl (sing. ḥâl): des stades, karrât, — des stations, maqâmât, périodes parfois assez longues où l'action répétée des mêmes suggestions transforme, de façon passagère ou définitive, le cœur du croyant. C'est la question des « connaissances », des « vertus », des « dons » personnels à tel ou tel: ridâ, taslim (ou tawakkol), şabr (4); khawf, ḥayâ; wara', faqr, hozn, ghorbah, balâ, ḥobb (5).

- (1) Ap. Sol. tabaqat; Qosh. 167; et in Qor. L, 36.
- (2) Cfr. infra.
- (3) Pl. fawd'id: syn. waridat.
- (4) Telles sont les trois premières bases de la Sonnah selon Ibn' 'Oyaynah, Wâqidî et Ibn 'Okkâshah,— et d'après Ibn Ḥanbal (ap. Malaṭî, tanbih, f. 28, 29, 368, 374). Gholâm Khalîl dit: ikhlâs, ridâ, sabr (ap. sharh al sonnah, ms. majm. Zah. 13); Mohâsibî préférait: şabr, ridâ, shokr (wasâyâ, f. 2b).
- (5) Gfr. Essai. Jonayd en admet huit: sakhâ, ridâ, şabr, ishârah, ghorbah. labs al şoùf, siyâḥah, faqr (Hojwîrî, kashf, 39).

Réagissant contre l'influence mo'tazilite qui leur avait fait considérer au début les ahwâl comme de simples « ressources » adventices, surajoutées au cœur du dehors (1), — les soûsîs établirent, avec Mohâsibî, qu'ils y étaient insinués du dedans par une inspiration divine (2), pour transfigurer réellement le cœur (taṣarrof), en transformant chacun de ses actes, dirigeant leur genèse elle-même (3). Il s'ensuivait que ces « aḥwàl » étant des moyens divins employés par la grâce, à son heure, pour agir sur les cœurs, le but final d'une règle de vie mystique ne pouvait être la possession spéciale de tel ou tel état, mais une disposition générale du cœur à rester malléable, constamment, à travers la succession de ces états (4); qu'il ne fallait pas s'attarder à comparer leurs mérites respectifs, ni à s'attacher comme à une fin à tel ou tel de ces moyens de la grâce.

### c) Doctrine hallagienne: le shahid.

C'est ce qu'al Hallâj assirme et développe avec insistance. Fidèle aux données coraniques, — il sépare fortement l'action divine elle-même des prises diverses qu'elle exerce sur le cœur. Il ne refuse pas à priori, comme Jonayd et les motakallimoûn, toute réalité aux « états » mystiques (5); il admet qu'il peut être utile au débutant de les considérer, —

- (1) Conquises à force d'ascèse.
- (2) Méthode de causalité appliquée là, comme en médecine, alchimie, logique, à la même époque (cfr. Hojwîrî, kashf, ms. Paris, Supp. pers. 1086, f. 992).
- (3) Genèse de l'acte selon Tostarî: hâjis (= nîyah), hamm, 'azm, irâdah, qaşd (lbn 'Arabî, fotoûhât, I, 238); Allah qiblat al nîyah, al nîyah qiblat al qalb, al qalb qiblat al badan (Sh. I, 76); selon Makkî (qoût, I, 127): himmah, khatrah, waswasah, nîyah, 'aqd (iṣrâr), 'azm, sa'ä; selon Ghazâlî (iḥyâ, III, 31): khâţir, mayl al ṭab', 'aqd (i'tiqâd), qaşd.
  - (4) Mohasibi, waşaya, ms. Londres Or. 7900, f. 2b.
  - (5) Cfr. ici, p. 60.

mais il lui interdit de se complaire en leur beauté, car ils ne lui appartiennent pas; ce sont des étapes transitoires, des moyens de la grâce, non pas la source même de la grâce. Il préfère ne retenir de ces états que les grâces actuelles renouvelées qui les font durer, les touches divines, tawâli, bawâdi; il les appelle dawâ'i, « appels » (de Dieu), shawâhid (1), « attestations » incessantes qui sollicitent le cœur à passer outre, à aspirer à Dieu par des aspirations, arwâḥ, anfâs; en se dépouillant de ces états eux-mêmes, en se dénudant de plus en plus, pour joindre Dieu qui est là et qui l'appelle.

L'important pour lui n'est donc pas de s'attarder aux états mystiques, ni aux transformations sensibles qu'ils opèrent en nous, mais de se mettre au pas de leur rythme, pour marcher au travers, sans arrêt, « sans dévier » (2), jusqu'à Dieu seul.

Se détacher des œuvres que l'on fait, pour s'attacher à Celui pour qui on les fait (3); aller des vertus qu'on reçoit à Celui qui les donne. Il applique cette doctrine avec grande fermeté, notamment pour l'extase, wajd, phénomène complexe. Il se refuse à goûter une secrète délectation de l'âme, un rêve solitaire, un loisir d'aimer Dieu hors de la vie réelle. Il estime que le ravissement, istilâm, est une purification et non une destruction de la mémoire (4); que l'illumination, tajalli, est une transfiguration (5) et non un stupéfiement aveuglant de l'intelligence; que la ligature, idtirâr, est un exaucement et non une désorientation (6) de la volonté.

- (1) Ou shohoùd; sg. shâhid. Le mot est coranique (XII, 26; XLVI, 9); visc une fois Gabriel et trois fois Moḥammad. En grammaire, shâhid c'est l'exemple catégorique, qui fait constater la règle (opp. mithâl).
  - (2) Lâ ta roj (Ne devie pas).
  - (3) Sol. tabaqat: al Ma'moul laho.
  - (4) Contre Fâris (cfr. ici, p 337, n. 7) qui minimise cette donnée.
- (5) Alternant avec des moments d'obscurité, islitâr; par éducation progressive (tarbiyah) (cfr. ici, p. 123).
  - (6) Comme l'ibâḥah suspecte, prêchée par d'autres (cfr. Malați,

Mais, au fond de toute extase. comme de toute action, il ne veut voir que Celui pour qui il est lié(1), qui extasie, man fi'l wajdi Mawjoûd (2); — Dieu, qui, d'extase en extase, ne cesse de le rapprocher de Lui.

Voici ce qu'il dit des dawd'î, appels divins (3):

- « L'appel de la foi ('îmân) appelle à marcher droit. L'appel de la soumission à la loi ( $\imath sl \hat{a} m$ ) appelle à se donner. L'appel du bienfait gratuit ( $\imath l s \hat{a} n$ ) appelle à la contemplation.
- « L'appel de l'amour (mahabbah) appelle au désir (shawq), l'appel du désir au ravissement (walah), et l'appel du ravissement appelle en Dieu (Allah)! (5). Quant à ceux qui ne ressentent pas d'incitation intérieure répondant à cet appel, leur attente sera frustrée; ils perdent leur temps dans les déserts de l'égarement: ce sont ceux dont Dieu ne fait pas cas. »

tanbîh wa radd...: extr. de Khashîsh al Nisâ'î (+ 253/867), istiqâmah wa radd..., s. v. Roûḥaniyoûn).

- (1) Baqli, in Qor. XXVII, 63. Cfr. Sol. in Qor. X, 33.
- (2) Ms. Londres 888, f. 327a.
- (3) Ap. Solamî, jawâmi', ms. Laléli, f. 167a-b.
- 4) La ziyâdah, c'est la vision béatifique (cfr. infrà, chap. XII-IV).
- (5) C'est une mise au point dynamique et un regroupement du symbole attribué à l'imâm Ja'far (Baqli, tafsir, ms. Berlin, f° 272ª) et imité par Ibn 'Atâ, des XII mansions zodiacales parcourues par le cœur gravitant autour de la vision de Dicu, qui reste inaccessible: 'îmân, ma'rifah, 'aql, nafs, islâm, iḥṣân, tawakkol, khawf, rajd, 'mahabbah, shawq, walah (fihà salàh al nafs) (cfr. Ibn 'Aṭā, ap. Baqli, ia., f. 265ª).

La doctrine d'al Ḥallâj sur les shawâhid, preuves divines, et les arwâḥ, aspirations divines, — a suscité des discussions qu'il faut examiner.

Il s'agit ici, en effet, de surprendre, sous l' « état » mystique, sous toute grâce conférée, le secret mouvement divin qui l'anime, le battement perpétuel d'amour qui en est l'essence et la source: mouvement à deux temps, shâhid, la preuve d'amour, venant de Dieu au cœur, et roûh, l'aspiration, revenant du cœur à Dieu. Sont-ce là choses créées?

Aboû'Amr al Dimishqî (+ 320/932)(1) dénonça aux foqahâ l'opinion de certains contemporains, partisans de cette terminologie hallagienne (2), enseignant que shawâhid et arwâh étaient prééternelles (taqaddom), donc incréées.

De fait, ces termes nous mènent au seuil de la consommation de l'union transformante, dans la doctrine d'al Ḥallâj. Et ses œuvres en prose (3), et surtout en vers (4), unissent, par une identification souvent totale, la personnalité défail-

- (1) Ap. Ibn Fadl Allah, masalik, t. VII, s. v. Solami le suit en ses ghalaidt, f. 77<sup>a</sup>: ne pas confondre l'omnipotence divine avec ses manifestations.
  - (2) On les nomme qà'iloûn bi'l shàhid (Qoshayrî, risdlah 217 (pénult.).
- (3) Cfr. suprà, p. 258, 298. J'ai tantôt traduit par « témoignages », tantôt par « témoins » ou « grâces » (textes d'Ibn Ghâlib, de Ḥamd). La récension atténuée de la prière de la dernière veillée exténue volontairement le mot « shâhid » labs shawâhid al Ḥaqq (in Sol. tafs. LXIV, 3: cfr. XIX, 57, XXXVI, 82 (nasab avec Dieu); LXVIII, 4; XXXIII, 72; LXXXIV, 52; LXXXII, 8; Taw. III, 11). Taw. 192, 1. 2; Shath. f. 127.
- (4) Cfr. Lam yabqa (noûnîyah, 3° vers), Na'ma'l i'dnati (hâ'iyah, 4° vers). Et ici, p. 524: A anta am ona'... Rappelons les deux récensions du premier vers récité à la dernière veillée (cfr. suprà, p. 298): warâ'al ḥashābili awfa shāhidi'lqidami, « au delà des générations, en fidèle Témoin de l'Eternité (uni à l'Eternel) »; et fîmā ward'al ḥaythi yalqā shāhida'lqidami (Sarrāj, loma', 248), dans l'au-delà du «jusqu'à », il rejoint le « Témoin de l'Eternité » (deuxième hémistiche).

lante et créée du saint (1), avec cette « Preuve d'amour » et cette « Aspiration d'amour » préméditées pour lui et réalisées en lui par l'éternel Aimé.

#### 17

Les conclusions : les degrés de la présence divine dans l'âme et l'union transformante.

# a) Les données coraniques utilisées.

Le Qor'ân marque très fortement l'hiatus incommensurable qui sépare la créature humaine de l'essence divine; il dénonce en particulier l'illusion impie de certains Israélites et de certains Chrétiens (2) qui croient Dieu obligé de sauver certaines familles humaines en bloc, et il rejette leur théorie par trop rassurante de l'adoption charnelle (3), par laquelle Dieu serait tenu à priori de choyer comme ses propres sils les ensants, circoncis ou baptisés, des parents qui ont cru en Lui (4); l'élection, en réalité, est une intention particulière prééternelle, un privilège personnel, intransmissible (5). Mais, quoi qu'on en ait dit, l'idée d'une union mystique,

- (4) Il devient le Témoin actuel de Dieu, shâhid ânî (cfr. supra, p. 297). Fâris est le seul à le suivre en cela. Wâsițî nie que Dieu soit vraiment témoignable, mashhoûd, par une créature particulière (Baqlî, in Qor. II, 26, LXXXV. 3). Cfr. Ibn Yazdanyâr (ap. Qosh. 167, en bas).
  - (2) Qor. IX. 30, XIX, 90-93, etc. Comp. avec XXXIII, 40.
- (3) Ittikhådh al ibn, adoptianisme charnel (fils): opp. à ittikhålh al khall', adoption en l'Esprit (ami). cfr. Qor. II, 432 (sibghah).
- (4) C'est une impiété de dire Jésus fils de Dieu parc: que « fils de Marie » (croyante et vierge), selon la chair. Dieu ne peut « prendre » une personne humaine déjà existante pour fils; mais pour ami (itti-khádh: Qor. IV, 124), si; et de toute éternité. Le Qor'àn ne considère pas en Jésus le mystère de l'union hypostatique; mais sculement la réalisation de l'union mystique; et ce qu'il nie, c'est qu'elle dépende d'une adoption divine selon la chair (Comp. Qor XLIII, 81 à LXXII,3). cfr. Gen. XVII, 21; XXI, 10.
  - (5) Comme l'âme.

entre l'âme humaine et son Créateur, n'est pas entièrement absente du Qor'ân.

Dieu, qui est incessamment présent dans les choses matérielles par son acte essentiel de Créateur souverain (khâliq), par sa toute-puissance judiciaire (hâkim), et par sa science exhaustive ('âlim) (Qor. XXXIX, 47), — s'est plu à se manifester également dans l'homme sous une autre modalité (1): en lui faisant part de son commandement (amr) par sa parole (kalimah), énoncée sous une forme articulée: attention particulière et spéciale de sa providence (râziq).

Cette modalité éminente de la présence divine, qui met l'homme à part des autres créatures, — c'est la communication d'une parole (2): premier renouvellement (3), intelligible cette fois, de l'impulsion créatrice, kon! suggestion de foi traversant le cœur comme un éclair; Dieu l'y fait jaillir, soudaine, intense, irrécusable et brève: comme l'étincelle tirée d'un silex qu'on choque.

Si, pour la plupart des cœurs humains, la visitation de la parole divine, cette illumination victorieuse qui déclenche la foi, reste un phénomène sans lendemain, un miracle instantané, une grâce actuelle, — qui n'interrompt que pour un moment l'inconstance des oscillations du cœur, l'incohérence de ses désirs (4); — si, chez la plupart des hommes, enclins au mensonge, il y a généralement contradiction, divorce, entre la langue et le cœur, entre les mots extérieurs que Dieu laisse articuler à leur langue, et les paroles intérieures que, par la foi, Dieu dicte à leur cœur; le Qor'ân fait

<sup>(1)</sup> Qui prépare la dernière modalité, la plus intime : celle de sa présence en lui par la grâce.

<sup>(2)</sup> Constante dans le cas de Jésus.

<sup>(3)</sup> Le second sera la résurrection.

<sup>(4)</sup> Doctrine de Hodhayfah (Hanbal, V, 395): « le cœur est une main ouverte » (ap. Sobkî, IV, 171).

entrevoir, au delà de la religion naturelle qu'il codifie, dans un clair obscur mystérieux, les vrais croyants, les élus immortellement vivants (1), ceux qui ont écouté et reçu la parole d'un cœur attentif et paisible, bon et parfait. « Bienheureux (toûbä lahom) ceux qui croient, et accomplissent les œuvres de miséricorde » (2). Leur foi n'est pas une mémoire morte de la grâce passée, une froide intellection de l'illumination qui n'est plus. Leur cœur, resté fidèle et consentant, se tient prêt à recevoir de nouveau la visitation divine, résolu qu'il est à répondre de bon gré à toute nouvelle incitation, constamment docile au commandement divin éventuel. Ils restent constamment « rapprochés » de Dieu (mogarraboûn) (3) : aussi peuvent-ils transmettre à autrui la Parole comme l'Ange lui-même, au nom de Dieu, « bismillah ».

Dieu, à qui « ils plaisent » (4) les fait participer, confidemment (inbâ'), à Son mystère essentiel (al Ghayb) (5); mystère ignoré des Anges et de Mohammad, qui recommande instamment aux fidèles d'y croire, d'en avoir une crainte révérente, khashyah, du fond du cœur (6).

Cette pleine floraison de la présence divine dans l'homme par la grâce habituelle s'appelle dans le Qor'ân toma'nî-nah (7), pacification de l'âme, — ou ridd, satisfaction (mu-

- (1) III, 163.
- (2) XIII, 28: « alladhina àmanoù', wa 'amaloù' al salhhât » (clausule répétée cinquante fois dans le Qor'àn). « Toùba » est le mot des Béatitudes évangéliques (Ibn Qotaybah, mokhta/if, 262; Asin, logia D. Jesu, 20, 56, 57, 92).
- (3) Qor. III, 40, IV, 170, etc. Et le sameux « lå khaws alayhim wa lå hom yahzanoùn » (II, 36 et dix autres versets).  $= ahl \ al \ A raf$ .
  - (4) LXXII, 26. 27; cfr V, 119, LVII, 27, etc.
- (5) XXVII, 66; VI, 59; et l'expression: 'âlim al Ghayb wa'l sha-hâdah.
- (6) XXXIV, 13; VI, 50, VII, 188 (cfr. XI, 33); XI, 51; XXI, 50; XXXVI, 10; L, 32.
  - (7) voir Qor'an, sub radice « TMN ».

tuelle, de Dieu et de l'âme). Il ne faut pas la confondre (1) avec la foi, 'îmân, qui en est la racine (2), — car tous les croyants n'ont pas cette plénitude de ferveur, ne retiennent pas cette permanence de la grâce en eux.

Le Qor'ân laisse même entendre (3) que ce n'est pas seulement la fidélité de la mémoire au texte, ni l'adhésion de l'intelligence à l'idée qui disposent le croyant à goûter cet épanouissement de sa foi ; il lui faut s'asservir tout entier à une certaine discipline de vie, — se soumettre à un entraînement, exercer et assouplir sa volonté, la tenir en haleine, pour obéir de suite au commandement, dès qu'il l'entendra : rendre à Dieu un culte fervent.

Le lecteur attentif du Qor'ân retrouve là, comme un rudiment du principe des ascèses hébraique et chrétienne. Pour que la sagesse divine, qui s'est fait entendre intelligiblement dans le cœur, fasse d'un homme son interprète, prenne en lui sa demeure, et puisse être exprimée sans déformation par sa langue, il faut que cet homme jeûne, veille et prie. Qu'il jeûne, d'abord (4); asin de parler désormais non de l'abondance du ventre (5), mais de l'abondance du cœur. Notre

- (1) Ma'roûf Karkhî l'a bien notée cette différence. « Faire mémoire des saints procure la raḥmah, faire mémoire du Seigneur procure la toma'nînah » (ap. Hilyah, s. v.).
- (2) Ni avec la sakînah qui est une sorte de protection extérieure, de sécurité garantie.
  - (3) IX, 72, XXII, 38, etc., versets sur les « mottagîn ».
- (4) Ce qui lève du cœur les quatre voiles (Ḥasan, ap. Tirmidhi, 'ilal, 207-209).
- (5) Cfr. critique de Ḥasan Baṣrî sur la taqiyah de l'imâm Bâqir : « Ceux qui font de la science un secret initiatique, le vent de leur ventre empuantira l'enfer pour ceux qui y entreront! » (Ṭabarsî, ihtijāj, 170. Cfr. Luc VI, 45, Matth. XV, 18). Cette image est reprise par Ḥallâj: « L'énonciation est comme un vomissement : al 'ibārah qay': comme pour le repas, c'est ce qui n'est pas bon (ou qui dépasse les forces) pour la nature qui est restitué » (ap.Kalâbâdhî, ta'arrof) cſr. Asin, Logia D. Jesu, n. 8; et biogr. de Marîsî in Tagrib.

bouche, par où entrent les aliments, et par où sortent les paroles, n'est sincère que si nous l'avons maîtrisée dans ses appétits, par le jeûne. Il ne peut y avoir identité entre ce que Dieu fait entendre au cœur et ce que la langue humaine profère que si l'appétit de la chair est parfaitement dompté. Pour dire la vérité, exprimer exactement la parole divine, il ne faut pas seulement une mémoire précise des mots, un jugement sensé de leurs acceptions, mais un contrôle sérieux et effectif des membres par la volonté : une discipline d'ascèse, qui, en dressant le corps (1), finit par contenir le cœur et ses élans.

Tel est le sens définitif de certaines prescriptions cultuelles, obligatoires ou facultatives, de l'Islam primitif; jeûne annuel du mois de Ramadân (2); interdiction des boissons enivrantes (khamr); prières nocturnes (tahajjod).

Ni l'hygiène, ni la gymnastique, ni les tabous invoqués par d'ingénieux exégètes ne rendent complètement compte de ces règles de vie préconisées dès Moḥammad; certes, le but primordial de leur institution a été de sauvegarder pour le bien général la discipline extérieure du culte; mais ils peuvent aussi disposer certains croyants à désirer vivre dans un état de paix, de grâce, avec Dieu: toma'nînah (3), rida (4); s'ils y sont appelés.

Comment arriver effectivement à cet état? Le Qor'an n'a

<sup>(1)</sup> Tuer ce à quoi l'on tient le plus, ses parents idolatres, soi-même (Qor. II, 51).

<sup>(2)</sup> Institué expressément en souvenir de la révélation du Qor'ân. L'unanimité des inystiques musulmans, anciens et modernes, pratique en outre le jeûne total des « 40 jours de solitude », khalwat al arba'în (Tostarî, ap. Sohrawardî, 'awarıf, II, 165) pour obtenir la Sagesse (cfr. Jésus au désert de la Quarantaine. Et Moïse: cfr. Kîlânî, ap. bahjah, 53). cfr. Taw III, 1.

<sup>(3)</sup> Qor. II, 262; III, 122; IV, 104; V, 113; VIII, 10; XIII, 28; XVI, 108; XVII, 97; XXII, 14.

<sup>(4)</sup> Qor. X, 7; LXXXIX, 27.

pas pour but d'enseigner les voies pour y atteindre. Il définit que seule, l'assistance de l'Esprit (Samt), ta'yîd al Roûḥ (al Qodos) (1), y amène; et il fait dire à Mohammad, laconiquement, que cette mission de l'Esprit auprès de certains est un fait surnaturel, un secret divin. « Dis: L'Esprit procède du Commandement de Dieu » (2).

Cette réponse coranique célèbre n'est pas une manière d'éluder la question (3); elle établit qu'il y a, chez ces élus, connexion intime entre la pratique des Commandements et l'assistance de l'Esprit; que l'Esprit seul peut transmettre intacte, de leur cœur à leurs lèvres, la parole divine.

Les récits du Qor'àn donnent un certain nombre d'exemples de cette « assistance de l'Esprit »; tantôt extérieure, limitée à la transmission correcte d'avertissements prophétiques, tantôt intérieure, aussi étendue à tous les actes de la langue et du cœur. Le premier type est représenté par Adam, à qui Dieu communique la « science des noms », — Moise, et Mohammad, à qui Dieu dicte la loi d'obéissance (4) dans une suite d'événements parallèles, les deux visions (5), leur confirmation miraculeuse (6), et le « dilatement de la poitrine » (7).

Le second type est représenté par Abraham, de qui Dieu fait son ami (8), — Job, al Khidr (le compagnon de Moise),

- (1) Qor. II, 81, 254, V, 109; et IX, 40, LVIII, 22 où l'épithète godos manque.
- (2) Qor. XVII, 87: on traduit souvent: « L'Esprit? C'est l'affaire de Dieu. » Cette traduction est insuffisante.
- (3) Comme l'a dit, par dérision, la risâlah d'Obaydallâh (Baghdâdî, furq, 281) sur les « Trois Imposteurs ».
  - (4) Qor XLII, 52.
  - (5) Qor. XX, 37 = LIII, 13.
  - (6) Qor. XX, 24 = LIII, 18; XVII, 1 (cfr. LXXIX, 20). cfr. suprà.
  - (7) Qor. XX, 26 = XCIV, 1.
  - (8) Dieu, en demandant à Abraham d'immoler son fils « l'a trans-

et Jesus, le seul qui dialogue publiquement avec Dieu sur ses intentions, et parle à la première personne de sa vocation (t), dans le Qor'ân. Nous verrons plus loin (2) comment les exégètes musulmans ont essayé de grouper ces exemples divers suivant une théorie cohérente.

Retenons donc du Qor'an que: par là-même que Dieu a donné à l'homme le langage, et s'en est servi pour lui communiquer certains de ses commandements, — par là-même que le Qor'an subsiste, attestant, à chaque musulman, la réalité de cette communication, il y a, en Islam, un rudiment de culte susceptible d'unir l'homme à Dieu: une psalmodie; la récitation du Qor'an.

# b) Les solutions minimistes du problème.

Nous avons le devoir de constater ici qu'un très grand nombre de docteurs, tant sunnites que shîtites, surtout parmi les jurisconsultes et les théologiens, se sont bornés à donner, pour le problème de l'accord entre la langue et le cœur, des solutions négatives; se contentant d'enseigner aux cœurs musulmans le culte d'une foi morte; de saturer la mémoire d'un respect littéral, du texte des prescriptions légales quand ils étaient des jurisconsultes (foqahâ), de repaître l'intelligence d'évidences idéales, de définitions dogmatiques purement virtuelles, quand ils étaient des théologiens (motakal-limoûn).

Les théologiens mo'tazilites, avec un certain simplisme, considèrent qu'il sussit, pour mettre d'accord ipso facto son

porté hors de la condition charnelle, en une autre condition, par cette demande d'effacer de sa conscience tout autre amour que le Sien » (Wâsiți, ap. Baqli, tafs. t. II, p. 178).

<sup>(1)</sup> Baqii, tafsir de XIX, 34-V, 116; Hazm, III, 64-77; Ibn 'Arabi, fosous, 236-257; et fotouhat, IV, 215; III, 299, 311.

<sup>(2)</sup> Ici, chap. XII-v.

cœur avec sa langue, de faire libre usage de sa raison : sans assistance divine spéciale (i).

Les autres théologiens, comme les jurisconsultes, admettent que seule une intervention de la grâce permet cet accord. Mais ils en font un miracle inintelligible, et que Dieu ne permet pas de scruter. Qu'il y ait des saints, dociles aux commandements, parfaitement perméables à la Parole divine, que leurs lèvres restituent telle que leurs cœurs la conçurent, soit; mais ce sont des cas aberrants, miracles occasionnels, coincidences surnaturelles; des jeux du bon plaisir divin. Ils rappellent fortement que, puisqu'il n'y a pas d'enchaînement nécessaire entre causes secondes, il ne saurait y avoir de correspondance normale, naturelle, entre la langue et le cœur : l'homme est normalement menteur (2); le cœur, oscillant entre les doigts de Dieu, peut croire une chose, tandis que la langue en exprime une autre. Comme c'est Dieu seul qui déclenche, directement et séparément, l'audition dans le cœur (tașdiq), l'articulation sur la langue (iqrâr), et le geste dans les membres ('amal), — c'est pour Lui seul qu'une correspondance pourrait exister, entre ces trois séries distinctes d'actes, discontinue ou permanente (3). Les croyants n'ont donc pas à se tourmenter de rechercher un accord entre leur cœur et leur langue. L'aqd al qalb ou sakinah, soumission du cœur, coexistait chez le Prophète (4) avec les suggestions sataniques, waswasah, qui faisaient fourcher sa langue; inversement les professions de foi extérieures de l'hypocrite n'enlèvent pas le voile opaque (5) qui

<sup>(1)</sup> d'où : ri'âyat al aşlah lil 'aql, koll mojtahid moşîb.

<sup>(2)</sup> Il ne crée qu'une chose : le mensonge, ifk (Qor. XXIX, 16).

<sup>(3)</sup> Et que l'on énumère comme des parcelles indépendantes (Khas-lât) quand on définit l'acte de foi.

<sup>(4) &#</sup>x27;lyad, shifa, II, 88.

<sup>(5)</sup> tab' (Ash'arî, ms. Paris, 1453, f. 96a) (cfr. supro, p. 478). Celui

couvre son cœur. Aussi żâhirites et hanbalites sont-ils d'accord (1) pour condamner le vers fameux du poète chrétien Ghiyâth al Akhţal (+ 92/710), de la tribu de Taghlib:

Inna'l kalâma lafî'l foù'âd, wa'ınnamâ
Ja' ala'l lisâno 'ala'l foû'adi dalîlā
« La parole, certes, est dans le cœur, — et certainement
la langue indique ce qu'on a dans le cœur » (2).

Cette solution négative du problème s'est montrée inopérante. Dans la grande crise sociale que l'Islam naissant traversa entre la mort d'Othmàn et la mort d'Alî, — les dissentiments et les guerres intestines ne provenaient ni d'un oubli du texte coranique, ni d'une inintelligence de ses prescriptions; le corps social musulman souffrait d'un mal plus profond: sous l'union apparente des langues, il y avait la secrète désunion des cœurs (3); l'inconscience déloyale de certains croyants les poussait à mésuser hypocritement (4) des règles de vie coraniques. Et cette souffrance collective n'était guérissable qu'en faisant appel à un chef inspiré (5), ou à des croyants sincères, qui interpréteraient la Parole divine avec l'intention même que Dieu veut qu'on y mette, hic et nunc.

### c) Les théories de l'union transformante.

La première théorie positive de la « divinisation » est celle dont le cœur est « revoilé » par Dieu ne peut être *mokhlis*, selon 'Abd al wâhid-ıbn-Zayd et Bakr.

- (1) Ibn Ḥazm, III, 218-219; et le hanbalite Ibn Monajjā (ap. Sauvaire, JAP, nov. 1894, p. 480). Pour eux, vouloir faire correspondre logiquement nos gestes aux pensées qui nous sont suggérées, c'est tomber dans le piège de la ruse divine (makr). Et vouloir régler nos pensées sur nos attitudes extérieures, c'est se duper soi-même  $(riyd\ al\ nafs)$ .
  - (2) Cfr. Matth. XV, 18.
  - (3) Ruine du ta'lif al goloûb.
- (4) Nifaq qu' 'Alî dut combattre (Shahrast. II, 25), « tandis que Mohammad n'avait combattu que l'impiété avouée, shirk ».
  - (5) exégèse de Qor. XLIII, 27.

des Imánites; convaincus que le quatrième Khalife, 'Alî, à travers les variations de sa politique à l'égard des dissidents, avait été constamment guidé par une assistance surnaturelle. celle-là même que la communauté musulmane réclamait, pour discerner les hypocrites des gens sincères, - les Imâmites enseignent que l'assistance de l'Esprit saint (avec le droit de la conférer) est réservée à une lignée héréditaire de chefs non seulement infaillibles (ta'lim), mais impeccables ('ismah). Gabriel en aurait averti Mohammad. « Nul ne peut « faire parvenir l'Esprit » (1) que toi ou quelqu'un des tiens »; en suite de quoi Mohammad renonça à prendre Aboû Bakr pour successeur et choisit 'Alì (2). Cette élection célèbre (3) est racontée dans le hadîth al ghadîr (4), où l'on voit 'Alî solennellement investi par Mohammad de la « ta'diyat Rouh al godos ». Et chaque imam en investira de même le successeur qu'il se choisit.

Muni de ce privilège, l'imâm peut communiquer le ta'yîd al Roûh à qui il veut, parmi les simples croyants; au moyen d'une formule de bénédiction spéciale. C'est ainsi que Salmân, simple affranchi, fut appelé par Moḥammad à faire partie de « sa famille » (5); c'est ainsi qu'Hishâm, le premier théologien imâmite, fut « confirmé » par une bénédiction du VI° imâm, Ja'far (6).

Suivant les sectes, la schématisation théologique donnée

- (1) Ta'dîyat al Roûh.
- (2) Ibn al Nadîm, fihrist, ap. Houtsma, WZKM, IV, 226.
- (3) Dont l'historicité, très discutée, n'est pas absolument controuvée (cfr. infrà, chap. XII-v).
- (4) Admis par les sunnites Țabarî (+ 310/923 : radd 'alā'l Ḥorqoû-siyah: 75 sources) et Mas'oùd-ibn-Nāṣir Sijistâni (dirâyat « ḥ.idîth al wilâyah »: 120 sources) (Kâshif al Ghitâ, 'ayn al mizân, Saida, 1330, p. 8).
  - (5) Salman minna, ahl al Bayt (Ibn 'Arabî, fotoûḥat, I, 219).
  - (6) Houtsma, l. c. Cfr. Mottaqi, kanz, V, 165; Tusy's list, p. 233.

à ce dogme de la ta'diyah (et du ta'yid) a varié. Une première construction, celle des partisans de la précellence d'Alî (1), actuellement représentés par les Noseiris, peut se résumer ainsi. De la divinité  $(l\hat{a}ho\hat{a}t)$ , qui est le sens  $(ma'n\ddot{a})$  inessable de toutes les choses (2), émane un Esprit lumineux, un Nom (ism) (3), lequel, à certaines époques de l'histoire (4), descend se loger comme un germe caché (5), sous le voile (6) d'une personne humaine, d'un Précurseur (7). Ce Précurseur confère à certains initiés de marque, appelés les « Portes » (abwab) (8), le don, non seulement de discerner, mais de prêcher cet Esprit; puis, avant de mourir, — il leur sait reconnaître l'Elu de Dieu, l'Imâm où va reposer le Sens  $(ma'n\dot{a})$ , la plénitude de l'Esprit (9), dans une cérémonie d'investiture solennelle.

Une seconde construction, celle des partisans de la précellence de Mohammad(10), actuellement représentés par les Druzes, fait état des mêmes étapes, mais au moyen de symboles plus abstraits: le Précurseur, identifié à la deuxième émanation, la Raison universelle (11), — dépasse en dignité l'Imâm, identifié à la troisième émanation, l'Ame universelle (12); car

- (1) 'Olyâ'îyah, Ishâqiyah.
- (2) C'est-à-dire: qui a seule qualité pour fixer le sens que nous devons attribuer à chaque événement.
  - (3) Syn.: rouh qodos, nour sha'sha'ani, nour qahir, nasout.
  - (4) Cycles des zohoùr (Adhant, Bâkcûrah, 59) = akwâr (Malatt, f.41).
  - (5) Taghyib.
  - (6) Ḥijab.
  - (7) Le mîm, syn. : noûr żolâmiyah, noûr maqhoûrah : Moḥammad.
  - (8) Salman, par exemple.
- (9) Tamthîlā wa tashkîlā, en image et en personne (Khaşîbî, ap Dussaud, Noseiris, 102).
  - (10) Fayyadıyah, Isma'iliyah.
- (11) Natiq, qa'im, syn. 'aql Kolli, nour sha'sha'ani, kouni (celui qui dit: « kon! » fiat!). Cfr. Sacy, Druzes, II, 43, 54, 86; Arendonk, Zaidietische Imamaat..., 305.
  - (12) As'as syn. : nafs, nasout, sourah.

l'investiture (1) que l'Imâm reçoit passivement du Précurseur est comparée à cette « seconde création » que l'initiateur imprime à l'âme obscure de l'initié (2).

Dans les deux cas, on remarquera les singulières conséquences pratiques de ce privilège arbitraire. L'Imâm, quelle que soit sa conduite, doit être obéi : il est divinisé à priori. Il n'a pas à scruter son propre cœur, et l'on n'a pas à sonder ses intentions. Tout ce qu'articule sa langue est sacré : lorsqu'il plaît à l'Imâm de dire autrement qu'il croit, l'adepte doit dire comme l'Imâm a dit, tout en continuant à croire en son cœur comme l'Imâm croit (3). La doctrine imâmite ne résout donc pas du tout le problème de l'accord à réaliser entre la langue et le cœur. L'inspiré, dans ses caprices mêmes, reste vénéré (4) comme le masque personnel où transparaît (5) l'arbitraire incompréhensible du Créateur.

Au moment même où les premiers Imâmites élaboraient leur doctrine théologico-politique, — certains sunnites pieux, consternés des discussions entre croyants, poursuivaient loyalement en eux-mêmes la solution du problème (réaliser l'accord entre leur langue et le cœur), — par le moyen d'une méditation plus profonde du seul signe d'union qui restât aux musulmans : le Qor'ân. Ils y trouvèrent les éléments cidessus énumérés (6) d'une règle de vie préalable, disposant tout croyant de bonne volonté (7) à recevoir l'inspiration divine en son cœur.

- (1) Tafwid, noqlah.
- (2) Risâlah dâmighah (écrit druze réfutant les Noseïris).
- (3) Licéité de la dissimulation, taqiyah.
- (4) Ex.: Ilakim.
- (5) Comme un étui de matière subtile engainé dans un autre étui (catéchisme Noseïri de Wolff, quest. 6).
  - (6) Suprà, p. 490, 493.
- (7) Et non pas le seul mâm, privilégié, ou ses amis (Ḥasan Baṣrî sur Qor. XLII, 22, in Baqli).

On est accoutumé à ne voir, dans la primitive Sonnah, qu'un ensemble de prescriptions rituelles relenues et pratiquées dans le but de se conformer littéralement à l'exemple de Mohammad. On oublie que selon l'aveu concordant de témoins aussi divers que Thawrî, Ibn' Oyaynah, Wâqidî, Nadr-ibn-Shomayl, Yabyä Qattân, Ishâq-ibn-Râhawayh, Ibn'Okkâshah et Ibn Ḥanbal (1), la Sonnah, avant toute prescription légale, est l'exercice d'un minimum de vertus morales, — ridâ (2), bi qadâ Allah, mettre sa satisfaction dans le décret divin (prééternel) — taslim, li amr Allah, se soumettre au commandement divin (hic et nunc) — et sabr (3), 'ala hokm Allah, s'incliner humblement devant l'arrêt divin.

Et chez les plus fervents, cette pratique des vertus morales, conçue comme une préparation à un état de grâce avec Dieu, se développe et prend l'aspect enchaîné, équilibré, méthodique et pratique d'une Règle de vie commune, faisant de la soumission intérieure à la loi le chemin même de la sainteté extérieure. Nous avons étudié ailleurs (4) l'exemple de vies disciplinées comme celles d'Hasan Başrî (+ 110/728) et d'Ibrahîm-ibn-Adham (+ 170/786), — et la codification esquissée par Mohâsibî (+ 243/857), en sa « Ri'dyah li hogoûq Allah », « Règle pour les devoirs envers Dieu » (5).

Durant cette première période du mysticisme sunnite, il n'est pas question de définir dogmatiquement le processus de l'inspiration. Mais dès lors, des exemples irrécusables en sont mentionnés: sous forme de hadith godsi, « tradition

<sup>(1)</sup> Cfr. Aboû'l Ḥosayn Malaṭi (+ 377/987), tanbih wa radd, ms. pers., p. 28, 368, 372, 384.

<sup>(2)</sup> Ou tafwîd.

<sup>(3)</sup> Ou tawakkol.

<sup>(4)</sup> Cfr. Essai.

<sup>(5)</sup> Ms. Oxf. Hunt, 611. C'est le livre fondamental, en Islam, pour mettre en ordre sa vie; c'est un livre très médité, et qui a eu un retentissement profond.

sacrée », c'est-à-dire tradition remontant à un prophète (1) et faisant parler Dieu à la première personne. Deux sont célèbres, le « man 'ashiqani 'ashiqtoho » (2) rapporté par Ḥasan Baṣri, — et le « konto sam'aho wa baṣaruho » (3) d'Ibn Adham. Il fallut étudier comment ces paroles de Dieu s'étaient gravées dans le cœur de ces croyants pour que leurs lèvres les aient articulées, avec le même respect que les versets coraniques, dont la récitation constante leur procurait un « psautier » type, la norme du langage par lequel Dieu s'adresse au cœur.

Jusqu'au troisième siècle de l'hégire, l'enregistrement des versets dans le cœur était considéré (4) comme un phénomène d'inoculation automatique et matérielle, inévitable et immédiate, ustimâ', « l'audition »; privilège se transmettant oralement de croyants à croyants. Naizâm, le premier, enseigna (5) aux mo'tazilites que l'ustimâ' était la résultante d'un travail d'élaboration intellectuelle graduelle, istullâl: que ce travail de raisonnement, fondé sur le témoignage de sensations susceptibles d'erreur, était accessible à tous, croyants

- (1) Edités dans des Sahā'i/ apocryphes attribués aux prophètes Idrîs, Yaḥya, Dâwoùd; la plupart sont de véritables recueils de « psaumes », dialogues de l'âme repentante avec Dieu, exhortations à la pauvreté, chastete.
- (2) « Celui qui Me désire, Je le désire » : attesté par 'Abd al Wâḥid-ibn-Zayd (ap. Ḥilyah). C'est devenu un ḥadîth ordinaire, et Ibn Sînâ l'a commenté.
- (3) « Je deviendrai son ouïe et sa vue » (cité ap. Mohasibi, mahabbah : ap. Hilyah, s. v.). C'est devenu, sous forme très atténuée, le fameux hadith al taqarrob bi'l nawafil des Ṣaḥih classiques.
  - (4) Même par les mo'tazilites comme 'Allaf, et les gholât.
- (3) Ilishâm-ibn-al-Ilakam l'avait entrevu: «al Q m'ân sonh », le Qor'ân, dans sa réalité, est un concept immatériel qu'un texte matériel est impuissant à inoculer au lecteur non préparé (Malatî, tanbih, 44). La notion de la Fradition (tawâtor), grace collective que Hishâm et Nazzâm négligent ici,— et qu'Ibn al Rawandi nia,— est examinée au chap.XIII.

et incroyants; et qu'il aboutissait, au maximum, à ne donner à l'intelligence qu'une certitude idéale : en particulier, la tilàwah, la récitation du Qor'ân, n'était qu'une hikâyah, une citation au style indirect, historique, sans efficience réelle.

Ibn Hanbal, fidèle aux données coraniques, vint alors maintenir que dans toute récitation du Qor'ân il y avait un avertissement divin, incréé, que ce fût sur des lèvres de croyants ou sur des lèvres d'impies (1); faisant que cette énonciation divine n'était écoutée (istimá') et goûtée: que par les cœurs croyants, comme une miséricorde; que par les cœurs impies, comme une sanction (2).

Entre ces deux positions extrêmes, plus profondément, Mohâsibi enseigna dans un admirable commentaire de la parabole du « Semeur » (3), que les paroles divines ne se gravent avec fruit que dans un cœur renoncé, et disposé à les écouter vraiment : l'istimá n'est donc ni pure passivité de la mémoire, ni simple automatisme de l'intelligence, mais dépend aussi d'une discipline de la volonté. Ancien mo'tazilite, Aboû Yazîd Bistâmî se proposa d'acquérir ce que Ibn Ḥanbal avait cru être l'apanage de tous les croyants : d'arriver à ce que la toute-puissance créatrice elle-même dicte directement à ses lèvres les versets qu'elles articuleraient : il pratiqua en conséquence pendant trente-cinq ans un renoncement intérieur plénier, une annihilation implacable de sa personnalité, dépouilla «comme un serpent sa peau » (4) tous ses actes pour qu'il n'en subsiste que l'action divine qui les meut. A force d'anéantir son cœur, il y entendit Dieu se

<sup>(1)</sup> Cr. infra, XII-n. Taw. 136, n. 2.

<sup>(2)</sup> Chaque verset est ainsi traité comme une parcelle consacrée, monté comme une « perle » sur un collier, dans les œuvres de hanbalites comme al Kîlânî (cfr. ici, p. 411-413).

<sup>(3)</sup> Ri'ayah, ms. Oxf., f. 4b, 11b. Comp. Ḥallaj ap. Sol. Qor. X, 43.

<sup>(4)</sup> Birouni, Hind, s. v.; Kilani, ghonyah, II, 159.

louer Lui-même: « Los à Moi! Quoi de plus haut que Ma gloire! » (1) Mais ces syllabes stériles, qu'il n'était même pas possible à ses lèvres de se répéter sans blasphème, le détruisaient sans l'unir. Il mourut sans avoir atteint son but, remarque Jonayd (2); résigné à être « possédé de Dieu », « trompé » (3) par Dieu, en ce monde et dans l'autre, à ne l'atteindre que sous des images illusoires, passagères et stériles, même au Paradis.

Sahl Tostarî, reprenant la même expérience de vie, avec une résolution égale et une humilité plus abandonnée, observa (4) qu'au moment où Dieu dictait à la langue de l'extatique certaines paroles inspirées, Il faisait goûter à son cœur une « certitude » ineffable, un « yaqîn » incréé (5). Qu'il lui fallait alors, non plus s'obstiner à anéantir son cœur, comme l'avait fait Bistâmî, — mais détacher son attention de ces paroles, et de ce cœur, transporter son intention du dehors au dedans, — oublier la louange même que Dieu inspirait à sa langue, pour adorer en deçà de son cœur Celui qu'elle loue (6). Sahl indiquait ainsi, le premier, la possibilité d'un état permanent (7) d'union réelle avec Dieu.

- (1) Sobhânt, mâ a'zama shânt! (voir Essai; et Taw., p. 176).
- (2) Mâta 'ala al tawahhom. Cfr. ap. Sarraj, loma', 397.
- (3) Khad'ah, même au Paradis (le soûq). Cfr. Ibn al Jawzî, nâmoûs, X.
- (4) A la suite de Yaḥyā-ibn Mo'âdh al Râzî, dont on a la sentence admirable: « Qui connaît son âme, connaît son Dieu »: man 'arafa nafsaho, faqad 'arafa Rabbaho (phrase qui devint un hadîth: Soyoûţî, Dorar, s. v.; Balabânî l'a monographiée). Cfr. Taw., p. 165.
- (5) Tafsir, p. 18-19 (comp. p. 94, l. 12). Dieu, en Son essence, se trouve « contenu dans les réalités de la foi, sans qu'il y ait limitation, emprisonnement ni infusion » (holoûl) (Qosh., éd. 1318, p. 189). « Dieu est 'îmân » selon les Sâlimiyah (Kilânî, ghonyah, I, 71; cfr. Fâris, ap. Kalâbâdhî, ta'arrof, s. v.).
- (6) Ghaybah fi'l Madhkoûr 'an al dhikr (Sarraj, loma', 394; et Sousi, in Qosh., IV, 90).
- (7) Défini alors par Aboû Sa'îd al Kharrâz : baqâ (opp. à fand), 'ayn al jam'.

Un de ses disciples, Ibn Sâlim, résuma sa doctrine dans les propositions théologiques suivantes (1), contre les Hanbalites. Toute récitation du Qor'ân, même sur des lèvres ferventes, ne pouvait ètre qu'une hikâyah, une narration créée, irréelle des paroles divines. Sous toute récitation du Qor'ân, en revanche, le cœur était convié à goûter une action créatrice particulière, taf'il, une de ces modalisations adorables de la volonté incréée, cette multiforme réalisation divine (2) qu'il lui fallait apprendre à vénérer sous tout acte quelconque de toute créature.

### d) Formation de la doctrine hallagienne.

C'est à al Ḥallàj, autre disciple de ahl, qu'il était réservé de mener à son terme (3) cette recherche expérimentale de l'union transformante; et d'expliquer comment elle se réa-

- (1) Ibn al Farra, mo'tamad fi osoul al din, ms. Damas (taw. 45): réfutation hanbalite de XVI propositions (dont XI sont recopiées par Kilani, ghonyah, I, 83).
- (2) Remplaçant par une « communion spirituelle » avec toutes les créatures, vivantes et mortes, la « communion sacramentelle » qu'Ibn Hanbal et Bistâmî avaient cherchée dans la seule récitation du Qor'an. Ibn Taymiyab a parfaitement monti é le danger de cette attitude, et fait remonter aux Sâlimiyah le monisme d'Ibn 'Arabî. « Chacun de Ses rayonnements a une forme, chaque croyant à qui Il apparaît reçoit un attribut (sifah), et dans chacun de Ses regards, Il y a Sa parole » (Makki, qoût, II, 86). C'est une espèce d'idolâtrie instantanée, sans durée : « Dieu ne rayonne pas deux fois par la même forme, ni par la même forme pour deux croyants » (Makkt, ap. Ibn 'Arabi, risalah qodsiyah, ms Caire, VII, nº 31, f. 630). At Kilant, hanbalite, essaie une atténuation en rectifiant « Dieu ne rayonne pas pour le même croyant sous deux attribus différents, ni sous le même attribut pour deux croyants ». (Shattanawsi, bahjah, 82). C'est la théorie de l'union aux attributs et aux noms divins, soutenue par Gorgânî (Ghazâlî, maqşad asnu, 73-74; cfr. supra, p. 352, nº 2).
  - (3) Il est le premier mystique musulman a désirer mourir par pur mour.

lisait: par une sorte de transposition soudaine des rôles entre Dieu et l'homme, d'échange entre la langue et le cœur du mystique; où tantôt c'est encore Dieu qui inspire le cœur et l'homme qui rend témoignage par sa langue, — et tantôt l'homme qui aspire en son cœur, et Dieu qui rend témoignage par sa langue (1), l'accord demeurant parsait et constant entre les deux, « moi et toi ». Son point de départ est une règle de vie, voisine de celles de Ḥasan Baṣrî et d'Ibn Ad-ham, qu'elle reprend et précise. En voici l'analyse, faite par un théologien adverse, de son temps (2):

"[Al Ḥallàj a soutenu que] celui qui dresse son corps par l'obéissance aux rites, occupe son cœur aux œuvres pies, endure les privations des plaisirs, et possède son âme en s'interdisant les désirs, — s'élève ainsi jusqu'à la station de « ceux qui sont rapprochés » (de Dieu). — Et qu'ensuite, il ne cesse de descendre doucement les degrés des distances, jusqu'à ce que sa nature soit purifiée de ce qui est charnel. — Et puis, s'il ne reste plus d'attache charnelle en lui, — alors descend en lui cet Esprit de Dieu, de qui naquit Jésus, fils de Marie. Alors il devient « celui à qui toute chose obéit », il ne veut plus rien que ce qui met à exécution le Commandement de Dieu; tout acte de lui dès lors est l'acte de Dieu, — et tout commandement de lui est le Commandement de Dieu ».

<sup>(1)</sup> Comme dans la réalisation du choix libre, où l'intelligence et la volonté s'unissent (devant la mémoire), parce qu'elles deviennent réciproquement causes de l'attrait qu'elles subissent. Jésus, type d'union mystique (ce qui n'est pas l'union hypostatique, mais n'y contredit pas) dans le Qor'an, est « ṣāḥib al roùḥ wa'l kalimah », remarque Ḥasan Baṣrī: non pas « l'Esprit et le Verbe », mais « un cœur qui aspire à Dieu tandis que Dieu Se rend témoignage par sa langue ».

<sup>(2)</sup> Probablement le mo'tazilite Aboû al Qâsim Ka'bî (+319/931): recopié par Aboù Zayd ibn Sahl Balkhi (sowar al aqdlim) et Baghdâdî (farq, 248); texte admis par 'Ali Qâri.

Ce résumé, évidemment tendancieux, surtout à la fin, correspond assez exactement à ce qu'al Ḥallâj dit de l'union transformante dans les fragments qui subsistent de lui (1). Le résumé ci-dessus distingue, de façon beaucoup plus précise que les formules de Ḥasan ou d'Ibn Ad-ham, trois phases dans la vie mystique: I. Une phase d'ascèse, pénitence et contrition générales; II. Une phase de purification passive; III. La vie d'union proprement dite. C'est ce qu'al Ḥallâj résume en parlant des trois ascèses: « Renoncer à ce bas monde, c'est l'ascèse du sens; — renoncer à l'autre vie (2), c'est l'ascèse du cœur; — renoncer à soi-même, c'est l'ascèse de l'Esprit. »

Voici le tableau des termes choisis par al Ḥallaj pour décrire ces trois phases, avec références :

I. Ascèse: — tahdhîb — taqrîb — tafrîd — les maqâmât (stations) des 40 jours du jeûne (3).

L'ascète est le morid, celui qui désire Dieu.

- II. Purification passive: idtirâr balâ istihlâk al nâsoûtiyah khalâ, fanâ 'an awşâf al basharîyah (4).
  - (1) Bawardi, voir ci-dessous, p. 523.
- (2) A ses joies créées; non à la vision béaufique (ce qui sera soutenu bien plus tard). 'Attâr, II, 140.
- (3) Cfr. Taw. III, 1. Ḥallâj, à la suite de Sahl (ap. 'awârif, IV, 232), n'y voit que des stades passagers, dont il est vain de discuter la présèance relative, et dont il faut sortir, au lieu de les opposer, par paires symétriques, comme le fera Qoshayrî (ṣaḥw, sokr; qorb, bo'd, etc.). Cfr. ici, p. 60. « Les mortdoûn restent dans les stations, se remuent de station en station; les mortdoûn dépassent les stations, pour atteindre le Seigneur des stations » (ap. Baqlî, tafsîr, Qor. XXXVII, 164). Déjà Yaḥyā-ibn-Mo'âdh avait dit: « Quelle différence entre celui qui desire aller au bauquet pour le banquet, et celui qui veut aller au festin pour rencontrer son Ami au banquet! » (Sha'râwî, l, 81). Cfr. Sol. 35, 76, 79, 128, 197; Jawâmi', 1.
- (4) Mot critiqué par Solami, ghalatât, f. 77. Cfr. son tafsîr, in Qor. III, 34.

Le purifié est le morâd, celui que Dieu désire; le waḥdânî al dhât, celui dont Dieu unifie l'essence (1): le siddiq.

III. Vie d'union: — 'ayn al jam' — raf 'al anniyab — Le qâ'îm bi'l Ḥaqq, et les deux qiyâm réciproques: qiyâmî bi ḥaqqika, et qiyâmoka biḥaqqî'(2): le moiâ'.

Voici les textes saillants:

« Un des signes de Sa toute-puissance est qu'il envoie les brises de Sa pitié vers les cœurs de ses amoureux, leur portant la bonne nouvelle que les voiles de la réserve vont s'écarter, pour qu'ils parcourent sans crainte toute l'étendue de l'amour: et qu'il les abreuve aussi largement du breuvage de la joie. Et les souffles de Sa générosité passent sur eux.— ils les bannissent de leurs qualités et les ressuscitent en Ses qualités et Ses attributs même, car nul ne peut fouler le tapis étendu de la Vérité, tant qu'il demeure au seuil de la séparation, tant qu'il ne voit en toutes les essences une seule Essence, tant qu'il ne voit ce qui passe comme périssant, et Celui qui demeure comme Subsistant » (3).

### « Mozijat roûhoka... »:

« Ton Esprit s'est emmélé à mon esprit, tout ainsi Que se mélange le vin avec l'eau pure. Aussi, qu'une chose Te touche, elle me touche. Voici que « Toi », c'est « moi », en tout ! » (4)

# « Anta bayn al shaghaf... »:

Tu es là, entre les parois du cœur et le cœur, Tu T'en écoules (En glissant), comme les larmes hors des paupières.

- (1) Ce n'est pas exactement le « howa howa », contrairement à ce que j'ai écrit (Taw. p. 129); le « howa howa » est simplement celui par qui Dieu exprime une idée, la voix de la « prédication légitime »; Adam, aussi bien que Satan; il n'est pas encore en état d'union mystique, mais d'illumination intellectuelle seulement (Taw. VI, 1 et p. 130): ab effectu externo, non ab effectu interno. Cfr. Sol. 90.
  - (2) Cfr. index, s. v.
  - (3) Ap. Sol. in Qor. XXX, 45.
  - (4) Cfr. Taw. p. 134.

Et tu infonds la conscience (personnelle) (i) au dedans de mon [cœur (2),

Comme les esprits s'infondent dans les corps. Ah! rien d'immobile ne se meut, sans que Toi, Tu ne l'émeuves par un ressort secret

O Croissant (de Lune), qui apparais (aussi bien) le quatorze (du mois),

Que le huit, le quatre et le deux! (3)

#### « Ana' man ahwa ... »:

Je suis devenu Celui que j'aime, et Celui que j'aime est devenu [moi!

Nous sommes deux esprits, infondus en un (seul) corps.

Aussi. me voir, c'est Le voir

Et Le voir, c'est nous voir (4).

- « Labbayká, labbayká! » (5):
- (1) Littéralement: Tu établis le « je », le pronom sujet: ici p. 487.
- (2) Jawfa foû âdî, pour bitajwîf at qalb, par l'action vivifiante de l'Esprit sur le cœur (cfr. Tostarî, ap. Makkî, quût, I. 121; Ibn 'Arabî, fotoûhât, I. 187-188). La théorie des deux tajwîf du cœur est d'origine médicale; les chirurgiens, dit Qostâ-ibn-Loûqâ (farq buyn al nafs wa'l roûh. éd. Cheikho, ap « Machriq », XIV, 68, l. 12 seq.), ont observé qu'il y a dans le cœur deux cavités: ces deux cavités contiennent un mélange de sang et de roûh (souffle vital); mais la cavité de droite a plus de sang, et celle de gauche plus de roûh (nous dirions: le ventricule gauche est plein de sang rouge, purifié); elle « respire » la vie par l'artère pulmonaire (sharyân warîdî) et la répand dans le corps par l'artère abhar. On voit le parti que les mystiques pouvaient tirer de cette doctrine des deux tajwîf; Tostarî compare celui du cœur gauche (l'essentiel) au roûh, et celui du cœur droit à l'aql: inspiration divine, expiration humaine.
  - (3) Cfr. Taw. p. 133.
  - (4) Cfr. Taw. p. 131. Sarráj (loma', 361, 384) remanie prudemment, pour enlever le mot holoûl: « Nous sommes deux esprits ensemble, en un cadavre; et Dieu nous a revêtus d'un corps. .» Ibn 'Arabî critique sévèrement le second hémistiche: c'est de l'associationisme (Jâmî, nafaḥāt, 568). Jalâl Roûmî l'a traduit en persan (diwân Shams-i-Tabrîz). Ibn al Dobaythî l'a dilué en cinq vers.
  - (5) Littéralement « à Tes ordres! »; vieux cri antéislamique des Arabes, conservé pour l'arrivée des pèlerins au seuil du territoire sacré. C'est la talbiyah. (Texte ap. Ibn al Jawzi, narjis).

```
(1) « Me voici, me voici, ô mon secret, ô ma confidence!

Me voici, me voici, ô mon but, ô mon sens!

(2) Je t'appelle .. non, c'est Toi qui m'appelles à Toi!

Comment t'aurais-je parlé, à Toi, — si Tu ne m'avais parlé, à moi?

(3) O essence de l'essence de mon existence, — ô terme de mon dessein,

O Toi qui me fais parler, ô Toi, mes énonciations, — Toi, mes clins d'œil!

(4) O Tout de mon tout, — ô mon ouie, ô ma vue,

O ma réunion, ma composition et mes parts!

(5) O Tout de mon tout, — tout de toutes choses, énigme équivoque,

C'est le tout de Ton tout que j'obscurcis en voulant T'exprimer!

(6) O Toi, à qui mon esprit s'était suspendu, déjà mourant d'extase,

Ah! demeure son gage dans ma détresse!...
```

(16) O Suprême objet que je demande et espère, ô mon Hôte,

O nourriture de mon esprit, ô ma vie en ce monde et dans l'autre!

(17) Mon cœur soit Ta rançon! ô mon ouïe, ô ma vue!
Pourquoitant de délai, dans mon éloignement, si loin?
(18) Ah, quoi que Tu te caches dans l'invisible, pour mes yeux,
Mon cœur délà Te contemple, de mon éloignement, oui, de mon exil! »

Pour donner une formule théologique acceptable de ces données expérimentales, al Hallâj fait appel à toutes les ressources techniques du lexique contemporain. Il emprunte en particulier au lexique des théologiens imâmites extrémistes la gamme de leurs expressions désignant l'action divine: lâhoût, nasoût (1), roûh; en en modifiant d'ailleurs profondément la portée. Lâhoût, c'est la toute-puissance créatrice; nâsoût, c'est le commandement divin (amr), la parole essentielle qui déclenche le fiat! kon! des créations divines, parole incréée dont le langage humain est l'image créée; roûh, c'est l'esprit divin qui développe, modalise et concerte entre elles les créations divines. Il ne s'agit plus d'une série d'émanations, mais de la révélation d'une certaine structure interne particulière à l'acte créateur, dont le

(4) Il n'est pas probable qu'il l'ait emprunté, comme je l'avais cru d'abord (Taw. p. 131). aux chiétiens; chez lui, comme chez les Gholât, nâsoût, noûr sha'sha'ânî et amr sont synonymes; ce qui n'a rien de chrétien (Cfr. le quatrain Sobhâna, infrà, ch. XII-11, et Malaţî, f. 36 (Qarmaţes).

Qor'an énumère ainsi les moments, irddah, takwîn, ibdâ': « Lorsque Dieu a décidé une chose, Il commande, en lui disant « Fiat! », et elle devient (une réalité) » (Qor. XXXVI, 82) (1).

Mogâtil-ibn-Solaymân avait observé (2) que cette description de l'acte créateur intervenait (huit fois) (3) dans le Oor'an, uniquement « au sujet de Jésus, et de la Résurrection ». Al Hallai paraît avoir également noté cette relation (4). En tout cas, il pose en principe que le seul aspect par où l'action divine se prête à l'union transformante avec l'homme, c'est: non pas la lâhoût, l'omnipotence créatrice, cette prédestination souveraine dont les décrets sont tous inaccessibles et pareillement effrayants, dont la majesté avait terrassé Bistâmî et dont la science a fasciné Satan; ni le rouh dont l'universelle activité, manifeste partout, et partout adorable, n'est saisissable que si Dieu lui-même l'explique; - mais cette parole essentielle intelligible qui est au fond de tout commandement de la loi divine, - ce fiat saisissable et éligible qui est au principe de toute chose créée. L'union mystique d'al Hallaj s'opère donc, sur le type même de celle que le Qor'ân attribue à Jésus, par l'union au kon! « fiat » divin, obtenue par le moyen d'une adhésion de plus en plus étroite et fervente de l'intelligence aux commandements de Dieu que la volonté aime en premier. Et le résultat de cette acceptation permanente du « siat » divin est la venue dans l'âme du mystique, de l'Esprit divin, lequel provient du

<sup>(1)</sup> Irâdah, amr, ibdå'.

<sup>(2)</sup> Tafsir fi motashâbih al Qor'ân (inséré dans Malaṭi, tanbih wa radd, ms. pers ff. 95-138), f. 123: « Koll shay' « [Qor XXXVI, 82] » fi amr 'Îsa wa'l qiyâmah ». Moqâtil (+ 150/767), le premier grand commentateur du Qor'ân, fut le guide que choisit Shâfi'î en tafsir.

<sup>(3)</sup> Qor. II, 111; III, 42, 52; VI, 72; XVI, 42; XIX, 36; XXXVI, 82; XL, 70; cfr. Bokhârî, trad. fr., II, 516.

<sup>(4)</sup> Cfr, ici, p. 515 et infra, ch. XII-iv.

commandement de mon Seigneur » (1) et fait désormais, de chacun des actes de cet homme, des actes véritablement divins; et qui en particulier donnera aux paroles de son cœur, l'articulation, l'énonciation et l'application voulues de Dieu.

« La parole « au Nom de Dieu », dit al Hallâj, doit être pour toi comme le « Fiat! » Et si tu crois bien « au Nom de Dieu », les choses se réaliseront par ta parole « au Nom de Dieu », comme elles se réalisent par Sa parole « Fiat! » (2).

Voici deux fragments très remarquables, où il essaie de serrer de plus près:

# I. Tanzîh 'an al na't wa'l wasf:

- (3) « Ma science est trop grande pour être embrassée par la vue (nażar), elle est d'un grain trop menu et trop com pact pour être assimilée par l'entendement d'une créature charnelle (bashar). Je suis « je », et il n'y a plus d'attribut Je suis « je », et il n'y a plus de qualification (4). Mes attributs, en effet (séparés de ma personnalité), sont devenus une pure nature humaine (nâsoûtiyah), cette humanité mienne est l'anéantissement de toutes les qualifications spirituelles (roûḥâniyah), et ma qualification est maintenant une pure nature divine (lâhoûtiyah).
- « Mon statut (hokm) actuel, c'est qu'un voile me sépare de mon propre « moi ». Ce voile précède pour moi la vision
  - (1) Qor. XVII, 87.
- (2) Ap. Sol., in Qor. XXVII, 29. Parole célèbre, qui est l'épigraphe du premier traité d' 'Abd al Karîm Jîlt, Kahfwa raqîm (ms. Caire, VII, 229, p. 277: f 219<sup>a</sup> seq.). Cfr. son sharh noshkilât al « Fotoûhât », f. 819 (sur fot. II, 139).
- (3) Ce texte, fort important, est trad. entièrement par Baqlî, Sha-thiyât, fo 156b; l'imâmite Ibn al Dâ'î (tabsırah, 402) donne une trad. persane indépendante, du début.
  - (4) Ana' ana, wa lâ na't ; ana ana', wa lâ wasf.

(kashf); car, lorsque l'instant de la vision se rapproche, les attributs de la qualification s'anéantissent. « Je » suis alors sevré de mon moi; « je » suis le pur sujet du verbe (1), non plus mon moi; mon « je » actuel n'est plus moi-même (2). Je suis une métaphore (tajāwoz) [de Dieu transportée en l'homme], non un apparentement générique (tajānos) [de Dieu avec l'homme] (3), — une apparition (zohoûr) [de Dieu], non une infusion (holoûl) (4) dans un réceptacle matériel (haykal jothmânî). Ma surgie (actuelle) n'est pas un (simple) retour à la prééternité (5), c'est une réalité imperceptible aux sens et hors de l'atteinte des analogies.

« Les anges et les hommes ont connaissance de cela, non qu'ils sachent ce qu'est la réalité de cette qualification (6), mais par les enseignements qu'ils en ont reçus, suivant leur capacité à chacun. « Chacun sait la source où il devra se désaltérer » (Qor. II, 57).

« L'un boit une drogue, l'autre hume la pureté de l'eau (7); L'un ne voit qu'une silhouette humaine (shakhs) [quelconque], l'autre ne voit que l'Unique et son regard est obscurci par la qualification (8); l'un s'égare dans les lits des torrents

- (1) Ka'annî; voir ici, p. 470. Et Tawasîn, II, 5, XI, 23.
- (2) Ana' monazzah 'an nafsî; [ka'annî ana' lâ nafsî; wa lâ nafs ana'] | sur trad. persane].
- (3) Contre la théorie nosayrî (catéch. Wolff, quest. 4); al tajânos ittifâq fî al ḥaqîqah (Tahânawî, s. v.), ittihâd fî al jins.
  - (4) Contre l'interprétation holoûlî.
- (5) Contre la thèse, déduite de Jonayd: « al nihâyah, rojoû' ilä al bidâyah. Cfr. ce qu'il en dit, ap. Baqlî, shathîyât, f. 156°: nihâyah = tahqîq.
  - (6) Le mystère de cette opération.
- (7) Ils ne discernent pas Dieu. dans le saint, comme premier et unique moteur (Cfr. Ibn 'Arabi, fosoûs, 257).
- (8) L'apparence d'humanité débile qui subsiste, et qu'il identifie à Dieu, par erreur. Dans la marionnette défaillante d'Adam, montrée d'avance en spectacle aux Anges comme l'image de Son amour essen-

desséchés de la recherche, l'autre se noie dans les océans de la réflexion; tous sont hors de la réalité, tous se proposent un but, et ils font fausse route.

« Les familiers de Dieu, ce sont ceux qui demandent à Lui la route; ils s'annihilent, et c'est Lui qui organise leur gloire. Ils s'anéantissent, et c'est Lui qui réalise leur gloire. Ils s'humilient, et Lui les montre (aux autres) comme des repères. Eux se mettent à la recherche des égarés, abaissent leur propre gloire, et ce sont eux dont les grâces de Dieu même s'éprennent, ce sont eux qu'Il ravit à leur attribut par Ses qualifications propres!

« O merveille! Tu dis qu'ils sont « arrivés » ? ils sont séparés. Tu dis qu'ils sont « voyants » ? ils sont absents (ravis à leurs sens). Leurs traits externes (ashkdl) demeurent en eux (et pour eux) apparents, et leurs états intimes (aḥwdl) demeurent en eux (et pour eux) cachés. »

# II. Raf' al anniyah.

(1) « J'ai lu, dans un manuscrit autographe d'al Ḥosaynibn-Manṣoûr al Ḥallâj, chez un de ses disciples, le passage suivant:

« Pour moi, je loue Dieu! ce « Lui » hormis qui il n'y a pas de dieu. Lui qui sort des limites des imaginations, et des

tiel, Dieu s'insinue graduellement pour tenirle rôle et le parler dûment. Il soutient les gestes, puis il en revise les rouages; puis, si l'homme accepte de diminuer pour que Dieu croisse, l'Esprit vient vivifier en son cœur le « Je » divin qui s'y articule. Les autres, qui voient resplendir le vêtement divin des grâces reçues (talbts), croient que le saint possède en propre royauté, puissance et gloire; mais le saint qui s'est dépouillé de tout, dont l'essence est devenue une pure obéissance, pauvre et nue, sait bien que c'est Dieu qui fait tout en lui, que lui n'est plus rien, et ne subsiste que par son Bien-aimé, qui est vraiment son Tout (taqdis).

(1) Akhb. 52: témoignage d'Aboù'l Qasim al Bawardî (ou Mawardî); un autre ms. donne: Aboû Nașr al Baydawî.

représentations des pensers, et du pouvoir conceptuel de notre entendement, et de la capacité de définir de notre personnalité, Lui à qui rien ne ressemble, l'Audient, le Voyant!

— Sache que l'homme suit (1), en se maintenant dans la pleine et entière observance de la Loi, une voie qui ne L'égare pas (2), jusqu'aux stades du tawhid. Alors, une fois qu'il y est parvenu, la considération (3) de la Loi tombe (comme des écailles) de son œil, et il est travaillé par les lueurs qui jaillissent de l'abîme de la sincérité. Alors, quand ces lueurs se sont synonymisées (4) pour lui, et que ces rayons se sont cohérés devant lui, le tawhid (5) devient pour lui une impiété (zandaqah), et la Loi une extravagance. Et il reste là, sans substance ni vestige (de sa personne). Et s'il agit selon la Loi, il la suit pour respecter la forme; et s'il prononce le tawhid (6), il le prononce en s'y forçant ». Et il récitait:

« Est-ce Toi ? Est-ce moi ? Cela ferait une Essence au dedans de [l'Essence (7)...

Loin de Toi, loin de Toi [le dessein] d'affirmer « deux »!

Il y a une Ipséité tienne, (qui vit) en mon néant (8) désormais, pour [toujours,

C'est le Tout (qui brille) par devant toute chose, équivoque au double [visage...

Ah! où est Ton essence, hors de moi, pour que j'y voie clair...

- (1) Lire « a'lam anna yoşilo al mar'a...»
- (2) Ponctuer « må lam yodill ».
- (3) Molahazah.
- (4) On dirait plutôt: syndromisées: tashâbasat.
- (5) La profession de foi, la shahadah.
- (6) Id.
- (7) Lire « A anta, am ana'? hadhâ'l'ayno fî'l 'ayni [var. ilahayni fî'l hayni] ». Cet hémistiche a été parfois supprimé, par prudence, et remplacé par le second, complété alors par un remplissage: « Tu es inaccessible au dénûment et à la détresse. » Deux dieux ne peuvent coexister sans s'entre-détruire, à priori, cfr. Baqlî, shaţh., f. 136.
- (8) Fi ld'iyati abada. Var. : nasouti biha abada : « en qui mon humanité subsiste... »

Mais déjà mon essence est bue (1), consumée (2), au point qu'il n'y a [plus de lieu...

Où retrouver cette touche (divine) qui Te témoignait, ô mon Espoir, Au fond du cœur, ou bien au fond de l'œil?

Entre (3) moi et Toi (il traîne) un « c'est moi ! » (qui) me tourmente. . Ah! enlève, de grâce (4), ce « c'est moi ! » d'entre nous deux ! »

Cette dernière pièce nous aide à interpréter le cri fameux prêté à al Ḥallâj « Ana' al Ḥaqq! », « Je suis la Vérité! » Réponse qu'il aurait faite, avant sa vocation désinitive, vers 283/896, au moment de sa rupture avec les soûss. l'adressant à Jonayd, son directeur de conscience, qui l'avait interrogé avec autorité (5). Ce mot, qui résumera, pour la posté-

- (1) Lire: folgiha (au lieu de falagad).
- (2) Tabira, est attesté par une citation de Sohrawardî d'Alep (kalimat al taşawwoj).
- (3) « Baynî wa baynaka anniyô yonâzi'onî... ». Ce vers est un des plus célèbres, pour sa beauté. Sohrawirdt d'Alep disait qu'en demandant à Dieu, par ce vers, de lui enlever ce dernier reste (bagîyah) charnel, al Hallaj « donnait aux autres dispense plénière de (verser) son sang ». Nasîr al Dîn Toûsî disait que cette prière avait été exaucée, et qu'il dit alors : « Je suis la Vérité », ce qui signifiait que son heccéité (annîyah) lui avait été ravie, sans que (la joie) d'être deux avec Dieu lui fût ôtée. On trouvera le texte de divers commentaires sur ce vers, ap. Quatre Textes..., p. 81\*; cfr. p. 28. Najm al Dîn Râzî (mirsâd, III, § 19) reconnaît là une manifestation transfigurante d'un attribut divin, la perséité (tajallî bi sifat baya). Ibn Taymiyah, dans un très long et curieux commentaire, essaie de donner à ce vers trois sens successifs: un sens impie, de pur monisme (fand 'an wojoûd al sîwa), puis un sens d'exagération excusable chez un extatique (fanà 'an shohoùd al siwä): enfin, il termine par l'examen du troisième, qu'il déclare admirer (fand 'an 'ibadat al sıwa) comme l'expression d'un état d'obéissance parfaite, d'amour parfait, d'abandon parfait à Dieu seul, ce qui est « tahqiq al tawhid » (cfr. l. c., p. 81\*).
- « Fais-moi mourir à moi-même, que je ne vive plus que de Ton « c'est toi »! »
- (4) Bilotfika, var. biannaka: par Ton « c'est toi! » qui m'immortalisera.
  - (5) Comme un exorciste, cfr. ici, p. 61. Tawasin, p. 175-179. « Mon

rité, de façon un peu trop concise, la doctrine d'al Ḥallàj sur l'union mystique, nous paraît une sorte de mise au point des formules de Bistàmî. Le récit d'un adversaire mo'tazilite, qui le lui fait prononcer devant al Shiblî, nous montre ensuite al Ḥallàj, « cachant à demi son visage dans sa manche », et récitant, pour commenter, en le justifiant, son cri:

#### Yâ Sirra sirrî:

O Conscience de ma conscience, qui Te fais si ténue Que Tu échappes à l'imagination de toute créature vivante! Et qui, en même temps, et patente et cachée, transfigures Toute chose, par devers toute chose...

Si je m'excusais (1), envers Toi, ce serait (arguer) de mon igno-[rance (de Ta présence),

De l'énormite de mon doute (sur notre union), de l'excès de mon [bégaiement (à Te servir de porte-parole) (2).

O Toi qui es la Réunion du tout, Tu ne m'es plus « un autre », [mais « moi-même » ! (3)

Mais quelle excuse, alors, m'adresserai-je, à moi? (4) »

On remarquera que, dans ces essais d'analyse psychologique (5) de l'état d'union transformante, al Hallàj montre in-

« Je », c'est Dieu »! Cfr. l' « Ego sum qui sum » d'Orsola Benincasa (+ 1618), exorcisée. Cfr. l'autre question de Shiblî, ici p. 305, posée de même (Qor. XV, 70).

- (1) In i'tidharî: cfr. Qor. VI, 25: in hadha .., etc.
- (2) Mon seul moyen de m'excepter de Toi serait de renier notre union; cesser de Te chercher en moi, me retrancher dans mon ignorance, doute et bégaiement. Maqdist, Ibn al Qâriḥ et Ma'arri (ghofran, 450) dénoncent cette pièce comme moniste: à tort, croyons-nous.
  - (3) Ya jomlat al kolli, lasta ghayrì.
- (4) Idhã, ilayya? i. e.: Je n'ai plus de prétexte pour refuser d'avouer: « Ana'al Hayq. » Cfr. Qays transporté d'amour, chantant: « Je suis Laylä et elle est Qays! Admirez, après cela, Comment venant de moi, ma supplication s'adresse à moi! » (Shoshtari, diwân).
- (5) Qui n'est tentée, après lui, que par 'Abdallah Qorasht en son sharh al tawhid (chap. si sisat al motahaqqiq billah si wajdihi bihi, extr. ap. Hityah, s. v.): et où il n'est question que de la vision non ransformante, tahsil, ro'yah.

directement que les objections communément opposées par divers théologiens musulmans ne sont pas recevables.

D'abord la prétendue impossibilité ontologique, arguée par Jonayd et Ibrahîm al Khawwâş, fortifiés des expériences négatives de Bisţâmî: le Créateur ne peut manifester son Être réellement par un signe créé; si un homme était destiné à Lui servir de truchement, il serait immédiatement et intégralement consumé, volatilisé (1). A quoi al Ḥallâj répond qu'il n'y a pas antinomie radicale entre la créature humaine et le Créateur (il y a même affinité virtuelle) (2), entre le corps et l'esprit humains et la divinité; il n'y a contradiction qu'entre la misère charnelle de l'homme (3), bashariyah, — et l'impassibilité divine, şamadiyah.

Ensuite l'inconcevabilité logique (4), soutenue par Jahm, les mo tazilites, et la plupart des motakallimoin, d'une relation directe quelconque entre la nature divine et la nature humaine, autrement que par holoil (5), inclusion, par confusion, ittisâl, ou mélange, imtisâj (6), de parcelles incréées en des parcelles créées, ce qui serait absurde. Cet argument, qui aboutit d'ailleurs à nier la possibilité d'une

Mais le vague avec lequel il présente cette hypothèse indique bien que ce n'est chez lui qu'un but idéal, non réalisé.

- (2) La soûrah d'Adam, comp. Akhb. 32, 34 avec Sol. III, 34, XXIII, 93, LXIV, 3, LXXXII, 8.
  - (3) Qui, naturelle au corps, a gagné l'âme, par le péché.
- (4) Pour eux, tout être créé est étendu, et il n'y a que quatre types de changements, tous d'état local: harakah, sokoûn, ijtimá', iftirâq.
- (5) Haliaj se sert de ce mot comme approximation poétique, mais le rejette explicitement dans ses definitions (in Qor LVII, 3, etc.). Je n'ai pas assez marqué cette nuance dans Taw. (voir p. 194, n° 2).
- (6) Ce sont les deux seuls types d'ijtimd' possibles. Les philosophes en envisageaient d'autres; et c'est sur eux, et non sur Ḥallaj, que tombe l'argumentation. Cfr. ici, p. 530.

<sup>(</sup>i) Jonayd considérait qu'ensuite Dieu pouvait ressusciter cet homme, le reconstituer de toutes pièces (Cfr. surrà, p. 36).

vision béatifique en Paradis (réclamée par Ḥasan et par Ibn Ḥanbal), — a été envisagé par al Ḥallaj dans toute sa force. Il souligne avec ironie l'invraisemblance à priori de l'union mystique; il dénonce, comme Bisṭâmî, la « ruse » de Dieu qui nous fait espérer que nous puissions Le rejoindre par nos propres forces. « Il n'est pas de ruse plus évidente que celle employée par Dieu à l'égard de ses adorateurs. Il leur fait s'imaginer qu'ils trouveront quelque état qui les amène jusqu'à Lui. — que le contingent pourrait avoir un nexus (iqtirdn) avec l'Etre nécessaire (1)! Mais Dieu et ses attributs restent inaccessibles. S'ils prononcent Son nom, c'est en eux; s'ils Lui rendent grâces, c'est pour eux; s'ils Lui obéissent, c'est pour se sauver, eux! Rien n'est pour Dieu qui vienne d'eux, et Il s'en passe! » (2)

Mais il comprend que cette ruse est une « équivoque » adorable, talbîs(3), un déguisement de la miséricorde divine pour nous attirer petit à petit à soi à travers des voiles qui seront levés. Si le Créateur se retirait de Sa création, elle cesserait d'exister. « Il ne s'en est pas séparé, et ne s'y est pas annexé » (4). « Il ne s'est pas séparé des créatures et ne s'y est pas annexé. Comment s'en serait-ll séparé, Lui qui les fait exister et durer. Comment le contingent s'annexerait-il l'Absolu? En Lui la raison d'être  $(qiw\hat{a}m)$  de tout, Lui distinct de tout » (5).

<sup>(1)</sup> Ibn al Jawzî, qui cite cette phrase (Nâmoûs, X), ajoute assez inconsidérément « Quiconque médite sur le sens de cette phrase, en remarque l'impiété pure, car elle insinue que c'est par moquerie et par jeu (que Dieu agit) ».

<sup>(2)</sup> In Qor. XIII, 42. Cfr. Akhb. 32, 34.

<sup>(3)</sup> Et non pas une duperie stérile, Khad'ah, comme l'avait dit Bisțâmî; après Ibn abî'l 'Awjâ (cfr. p. 479, n. 2). — Comp. Gen. III, 5.

<sup>(4)</sup> In Qor. LXXXV, 3, ce qui est plus serré que la formule ash'arite :

<sup>«</sup> Dieu n'est, ni dans le monde, ni en dehors du monde. »

<sup>(5)</sup> ln Qor. LVII, 5.

Il constate en lui-même, avec encore plus de force, à posteriori, qu'il y a un degré suprême de la présence divine en ses créatures, qui peut se réaliser et se consommer dans l'homme, sans division ni confusion. Il déclare que le mode d'opération de cette union mystique est transcendant (1), au-dessus du créé, et de tout ce dont l'homme est digne : un don gratuit de l'Incréé, ihsân (2), au-dessus de toute rétribution créée. Il se borne à essayer de faire entrevoir cette union au moyen de symboles qu'il sait inadéquats (3), mais

- (1) Il l'a dit en vers : Mawajida Ḥaqq :

Quoique la sagacité des plus grands soit impuissante à le comprendre! L'extase, c'est une incitation, puis un regard (de Dieu) qui grandit en [flambant dans les consciences.

Lorsque Dieu vient habiter ainsi la conscience (sarîrah), celle-ci, dou-[blant d'acuité,

Permet alors aux voyants d'observer trois phases distinctes :

Celle où la conscience, encore extérieure à l'essence de l'extase, reste |spectatrice étonnée;

Celle où la ligature du sommet de la conscience s'opère;

- Et (celle) alors (où) elle se détourne vers Celui qui considère ses anéan-[tissements, hors de portée pour l'observateur. »
  - (2) « Iḥsânoho ilä 'ibâdihi biddiyā ghayr makhloùq » (in Qor. LVI, 23).
- (3) Il ne faut donc pas confondre sa doctrine avec celle des philosophes émanatistes hellénisants comme Ibn Masarrah, Fârâbî, Ibn Sînâ, Maimonide. Ces philosophes, contrairement aux motakallimoûn, admettent l'existence de substances immatérielles, et distinguent quatre espèces de changements possibles: a) génération et corruption, selon la catégorie de la substance; b) transformation (istihâlah), selon la qualité; c) croissance et décroissance, selon la quantité; d) mouvement local (noqlah), selon l'étendue (ayn): cette dernière seule concerne la matière étendue. Et ils font rentrer l'union mystique transformante dans deux des cas prévus. Soit a), kawn wa fasâd, cause substantielle actuant une matière; type: l'union de l'esprit au corps (holoûl al roûh). Soit c) nomoûw wa idmihlâl, cause accidentelle actuant un être dans une de ses facultés; type: l'union de l'Intellect Actif et de l'intellect passif (holoûl al 'aql al fa''âl fî'l 'aql al monfa'il) dans le mécanisme

qu'il s'efforce de rendre cohérents. En insistant sur la transformation préalable de la créature purifiée, non seulement en son âme par des vertus infuses, mais en son corps, pénétré et renouvelé par l'irradiation, tajalli, active et sensible de la grâce (1). La nafs charnelle de l'homme, esclave penchée sur son corps, — est transformée en roûh, qui maîtrise, relève et transfigure le corps. Et en rappelant toujours que c'est une opération gratuite de l'amour divin, due à une initiative surnaturelle, transcendant l'ordre naturel; et réalisant une vocation prééternelle, bien plus, une participation à l'Amour primordial de Dieu pour Dieu, l'échange continuel d'une preuve d'amour inessablement conçue, entre « toi et moi ».

Le « moi et toi » (2), la voix de l'amour même, où se conçoit réciproquement l'intimité réelle de l'amant et l'aimé, par l'échange essentiel de la parole, dans une égalité parfaite,

de l'intellection de la forme intelligible. C'est généralement le type a) qu'ils adoptèrent, identifiant l'union mystique au prophétisme, qui est « distillé dans l'âme » par l'Intellect Actif, émanation divine... Le type c) fut préféré par Aboû Ya 'qoûb Mazâbilt, philosophe mystique contemporain d'al Ḥallâj (cfr. suprà, p. 134 et nº 2); — Dieu agissant dans sa créature comme une cause formelle intrinsèque, par une certaine communication de Lui-même, l'actuant dans son existence même (cfr. Ḥallâj, ici p. 524, l. 16), corr. dans ce sens Taw., p. 137, l. 15, seq.

<sup>(1)</sup> Cette irradiation consume le corps, active sa dissolution, car il est devenu charnel et doit mourir; mais elle est, Hallaj l'atteste, un gage de sa résurrection glorieuse (ici, supra, p. 298). Cette irradiation, visible pour l'extatique, prend cinq modalités locales, anwar: « au front, celle de la révélation (wahy); aux yeux, celle du psaume [mondjah]; aux lèvres, celle de l'éloquence (bayan); sur la poitrine, celle de la foi; dans les quatre humeurs du corps, celles des quatre prières (tasbih, tah/il, tahmtd, takhir) » (Sol. in Qor. XXIV, 35. On trouvera la même liste, ap. Tostarî, nis. Kopr. 727, et Ibn 'Ata, ap. Sha'rawi, tabaqat, I, 95.

<sup>(2)</sup> Man o to, disent les poètes persans.

tel est le signe distinctif des poèmes mystiques d'al Ḥallâj. Un échange familier de tendresses pures, immatérielles, brûlantes. Dieu avait parlé; l'homme lui répond. Voici qu'au plus profond de cette humanité défaillante et divisée, dans ce cœur qui L'ayant entendu et reconnu, se prosterne, une nouvelle intonation divine naît, qui monte aux lèvres, plus « mienne » que moi-même, qui Lui répond: le rayon reçu dans le miroir y a éveillé une flamme.

Dans la longue et parfois tragique histoire des vocations mystiques en Islam, on ne trouve pas, après ni avant, d'accents aussi surhumains; où toute la passion de l'amour se prosterne devant son Dieu personnellement présent, avec vénération et abandon filial. Ils sont, en al Hallâj, les fruits d'une vie libérée de tout par les renoncements et les douleurs, constamment renouvelée en Dieu par la prière pour les âmes des autres, et couronnée par la passion de l'unité de la Communauté islamique, poussée jusqu'au désir (exaucé) de mourir anathème pour son salut. D'autres, après lui, ne retrouveront plus cet équilibre; ils se contenteront trop souvent, après leur conversion, de l'exercice isolé et stérile d'une seule puissance de l'âme, soit « moyen court » pour ranimer leurs résolutions du début, soit « signe immanent » déclenchant une concentration de la pensée, soit « image de méditation » matérielle provoquant le rappel de l'extase. Pour Sohrawardî d'Alep, 'Aţţâr et même Ibn'Arabî, domine la conception de plus en plus cristallisée et abstraite d'une Idée parfaite et pure, le Dieu des philosophes occasionnalistes comme Descartes et Malebranche. Pour Ghazâlî, c'est plutôt l'impératif de plus en plus catégorique d'un commandement souverain, le Dieu des moralistes déterministes comme Ash'ari ou Kant. Pour la plupart des autres mystiques, comme Ibn al Fârid, Jalâl Roûmî, Shâbistârî et Nâbolosî, c'est l'apparition de plus en plus adorable d'un visage de Beauté où Dieu, fasciné, se reflète; le Dieu des esthéticiens comme Léonard de Vinci. Et ils ne Le retrouvent plus au travers.

Les dialogues d'amour des poètes mystiques postérieurs ne sont que des échos, auprès des cris de l'extase hallagienne (1); — même chez le plus touchant d'entre eux, le seul resté populaire, Aboû'l Ḥasan'Alî al Shoshtarî, humble shâdhilî andalou (2), quand il chante en mowashshaḥât sa conversion:

- I. « Un ami, qui est l'Ami lui-même... Lui, qui est ma parure, Il a fait de moi sa parure!»
- II. « Quand, ô prunelle de mon œil, Trouverons-nous l'union hors de l'espace ?.... »
- III. « Un cheïkh du pays de Meknès, à travers les soûq va chan-[tant (3):
  - « Qu'est-ce que me réclament les hommes ? Et qu'est-ce que je [leur réclame, moi?

Que dois-je ami, à toutes les créatures, Quand celui que nous aimons est le Créateur et le Provident...» Tu vois les gens des boutiques qui le secouent, manient Son sac à son cou, ses béquilles et ses mèches en désordre... Mais c'est un cheïkh bâti sur le rocher, comme tout bâtiment [que Dieu bâtit.

« Qu'est-ce que me réclament les hommes ? Et qu'est-ce que je [leur réclame, moi ? (4) »

- (1) Tel le fameux apologue de Jalâl Roûmî: « Un jour l'amant frappa à la porte de l'Aimé... et il Lui dit: c'est Toi! ... » (mathnawî, éd. Caire, I, 12i): comp. Saqaṭî: « il faut que l'amant arrive à crier: « O (Tu es) Moi! » (Qosh. IV, 97).
  - (2) Elève d'Ibn Sab'în (cfr. Aloùsî, jala, 51); mort en 666/1268.
  - (3) Comparer al Hallaj, dans les souq de Bagdad, supra, p. 123-125.
- (4) Gfr. au contraire al Hallâj, priant pour autrui, suprà, p. 130, 298, 303 et in/rà, chap. XII-vi.

## CHAPITRE XII

# THEOLOGIE DOGMATIQUE

| Sommaire                                                                                                                                                                                    | _                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Note préliminaire                                                                                                                                                                           | Pages<br>535      |
| I. — Examen des données métaphysiques employées :                                                                                                                                           |                   |
| a) Le but : la connaissance de Dieu ; ses voies :                                                                                                                                           |                   |
| <ol> <li>Les deux voies naturelles, et la troisième voie.</li> <li>Tableau des questions discutées</li> <li>Textes hallagiens</li></ol>                                                     | 536<br>542<br>547 |
| b) Les différentes sortes de choses nommables :                                                                                                                                             |                   |
| <ol> <li>Les postulats de la scolastique islamique .</li> <li>Les modes d'existence des choses, ad extra .</li> <li>Les degrés de réalité des choses, ab intrà</li> </ol>                   | 549<br>559<br>565 |
| c) Les ressources de la langue arabe :                                                                                                                                                      |                   |
| <ol> <li>Les matériaux de la grammaire</li> <li>La mise en ordre des idées</li> <li>Les graphies synthétiques : l'alphabet philosophique (jafr)</li></ol>                                   | 571<br>577<br>588 |
| II. — Cosmogonie (qadar, 'adl):                                                                                                                                                             |                   |
| <ul> <li>a) L'image de Dieu (soûrah):</li> <li>1. Les doctrines ; l'amour « essence de l'essence divine », selon al Ḥallâj</li> <li>2. Le jour du Covenant (mttháq)</li> </ul>              | 599<br>607        |
| b) La création des actes humains :                                                                                                                                                          |                   |
| <ol> <li>Leur attribution à Dieu.</li> <li>Leur attribution à l'homme: le fiat.</li> <li>L'attitude de Dieu à l'égard des hommes: doctrine mystique de la souffrance; ses origi-</li> </ol> | 610<br>612        |
| nes; questions soulevées                                                                                                                                                                    | 616               |
| c) La genèse de la création (had' al khala).                                                                                                                                                | 629               |

| III. — Théodicée (tawḥîd, ṣifát):                                                                                                                          |            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <ul> <li>a) La confession négative de la transcendance divine :</li> <li>1. L' 'aqîdah d'al Ḥallâj</li></ul>                                               | 635        |
| <ul> <li>b) Sa doctrine des attributs divins.</li> <li>c) La science et la puissance; la parole; l'esprit</li> <li>d.</li> </ul>                           | 645<br>652 |
| IV. — Eschatologie (wa'd, wa'id):                                                                                                                          |            |
| a) La promesse et la menace divines :                                                                                                                      |            |
| <ol> <li>La notion du repentir : tawbah</li> <li>Le rôle de la foi ; la condition de la menace</li> </ol>                                                  | 664        |
| divine                                                                                                                                                     | 668        |
| b) Les fins dernières:                                                                                                                                     |            |
| <ol> <li>Ce qui survit de l'homme après la mort.</li> <li>Les Assises du Jugement: le Juge, ses asses-</li> </ol>                                          | 678        |
| seurs                                                                                                                                                      | 682<br>689 |
| -                                                                                                                                                          | 000        |
| V Juridiction (bayn: asmå wa ahkam):                                                                                                                       |            |
| a) Le « voile du nom »:                                                                                                                                    | 400        |
| <ol> <li>La définition du mot comme nom.</li> <li>L'acception du nom comme statut juridique</li> <li>La prédication légitime du nom comme juge-</li> </ol> | 698<br>706 |
| ment pratique                                                                                                                                              | 710        |
| b) Tableau des preuves préconisées au me/ixe siècle :                                                                                                      | 714        |
| VI Politique (amr, nahy):                                                                                                                                  |            |
| a) La loi (shari'ah):                                                                                                                                      |            |
| <ol> <li>Origine divine de l'autorité : la bay'ah</li> <li>L'imâmat</li></ol>                                                                              | 719<br>725 |
| <ul> <li>b) Les relations politiques d'al Ḥallâj avec les Qarmațes.</li> <li>c) La mission de prophète :</li> </ul>                                        | 730        |
| 1. Le rôle d'envoyé                                                                                                                                        | 736        |
| 2. L'enchaînement des missions                                                                                                                             | 740        |
| 3. ṣalât 'alâ'l Nabî ; shafâ'ah                                                                                                                            | 744        |
| d) La sainteté:                                                                                                                                            |            |
| <ol> <li>Sa définition; la ghibțah; questions posées</li> <li>La doctrine hallagienne du dévouement à la</li> </ol>                                        | 747        |
| Communauté                                                                                                                                                 | 755        |
| 3. Ses conformités avec le type coranique de Jésus.                                                                                                        | 768        |

L'exposé de la théologie dogmatique d'al Ḥallâj (1), après un examen du matériel métaphysique utilisé (1), aborde ici, dans l'ordre même que leur assigne l'ouvrage fondamental et resté classique (2) du mo'tazilite Aboû'l Hodhayl al 'Allâf, (+235/849): les cinq bases « osoûl khamsah »:

- (II) Qadar wa 'adl. Prédestination et justice (Cosmogonie).
- (III) Tawhid wa sifât. Unité divine et attributs (Théodicée).
- (IV) Wa'd wa wa'id. Promesse et menace (Eschatologie).
- (V) Bayn; asmâ wa aḥkâm. L'entre-deux : des noms aux jugements (Juridiction).
- (VI) Amr wa nahy. Commandement et interdiction (3) (Politique).

Sous chacune de ces rubriques, on trouvera pour la première fois groupées (4), à leur place et sous leur nom d'origine, les « questions » classiques de la scolastique musulmane, masd'il.

(1) Le fait que Kalâbâdht et Qoshayrî ont dû placer une 'aqtdah d'al Ḥallāj en tête de leurs ouvrages (cfr. 1ci, p. 405) prouve qu'il était alors le théoricien reconnu, en matière de dogme, du soûfisme (fi kalâm laho, dit le premier, référant à un passage de ses ouvrages).

Al Ḥallāj s'est fait, par désir apologétique, motakallim, théologien dogmatique. Comme Moḥāsibî et Tostarî, avant lui, comme Ghazālî, plus tard, il essaie d'asseoir sur des bases dialectiques fermes l'exposé de son expérience mystique. Audace blamée par Jonayd, qui condamnait, comme Saqaṭī et Ibn Ḥanbal, les travaux critiques de Moḥāsibī sur le mo'tazilisme (cfr. Makkī, qoût, I, 158), et qui disait : « Le moindre danger de la spéculation sur le dogme, c'est qu'elle dépouille le cœur de la crainte de Dieu; et, quand le cœur est sevré de la crainte de Dieu, il perd la foi » (Harawī, dhamm al kalâm, f. 112b, Tagr. II, 178). Cfr. suprà, p. 60. Ghazālī, monqidh, 21-22.

- (2) Kitab al hojjah (Malati, 66).
- (3) Autre titre: risalah wa imamah: prophétie et imamat (Autorité).
- (4) Les répertoires occidentaux, comme ceux de Horten (cfr. Der Islam, 1912, p. 405), les dissocient suivant un plan à eux. Cfr. Mas'oûdî, moroûj, VI, 20 seq. et Nasafî, baḥr al kalım, éd. Bagdad, p. 75.

I

Examen des données métaphysiques employées.

- a) Le but : la connaissance de Dieu ; ses voies.
- 1. Les deux voies naturelles et la troisième voie.

Le Qor'ân établit d'abord l'existence de Dieu par le fait de la révélation; fait qu'il matérialise sous l'aspect d'une « lecture » inattendue et incomparable; il insiste sur la considération du changement, il rappelle que tout est vivifié un moment, puis, que tout périt (1); comment les astres s'élèvent et déclinent (âyât al layl wa'l nahâr), pourquoi des cités puissantes ont été détruites. Il fait appel au témoignage du cœur (2), où la révélation s'imprime, soit par une emprise intérieure, possession directe, aveugle et sourde (waḥy), — soit par un signe repérable, annonce énigmatique, « derrière un voile », — soit par transmission authentique, ministère d'un ange ou d'un envoyé (rasoûl) (3).

Il insiste sur cette dernière voie, invoque l'unanimité des données révélées ainsi, qui se sont transmises, à travers les générations, par tradition orale, *khabar*. C'est la voie de l'audition, *sam*', du memento, *dhikr*.

Il conduit aussi Mohammad dans la seconde voie, celle du raisonnement qui résout les énigmes et les objections, explique les signes: l'exhortant à inciter les hommes à prendre comme lui connaissance (4) des données de la révélation en ce qui les concerne, athar, à se rendre compte, nazar, de leurs conséquences logiques, de leurs applications

<sup>(1)</sup> Qor. XXXI, 9.

<sup>(2)</sup> Qor. L, 36: liman kana laho qalbo...

<sup>(3)</sup> Id. XLII, 50.

<sup>(4) «</sup> li qawm ya'qiloun ».

prochaines à leur égard, salut ou damnation; afin qu'ils se jugent sur leurs devoirs envers Dieu, et les remplissent, avant la mort et le Jugement.

Enfin le récit de l'entrevue entre Moise et un personnage anonyme (al Khiḍr), confident des plus secrets desseins de Dieu (1), implique l'existence d'une troisième voie, purement et constamment surnaturelle, faisant accéder au mystère divin lui-même (ghayb): « la science de chez Nous », 'ilm min ladonnâ (2).

La première voie fut vénérée, avec un piétisme exclusif et formaliste, par les traditionnistes, Hashwiyah; la seconde, préférée, avec un intellectualisme de philosophes, par l'école théologique des Mo`tazilah; la clef de la troisième fut recherchée, suivant des méthodes différentes, par les Imâmites extrémistes et par les mystiques sunnites (Soûfiyah).

Voici comment le problème de la science se posa devant eux:

'ILM: la science coranique, l'ensemble] des données révélées, ce que le croyant doit savoir, notamment sur Dieu. Elle a deux aspects:

1° 'ilm daroùrî, science innée, première empreinte (fitrah) de la loi naturelle (shar'), gravée dans toute âme nouvellement formée (badihî), ravivée par la lecture et la pratique du Qor'ân. Dictée à l'ouïe (sam', khabar, istimâ') et aux autres sens (ihṣâs, tawajjoh), par une action pénétrante du dehors (khâṭir), elle enseigne (ta'līm) à notre mémoire (intellect passif) des associations toutes faites, fournit au croyant des représentations brutes, cadres pour l'intelligence (taṣawwor; ens dictum simpliciter), lui trace des points de repère, buts

<sup>(1)</sup> Voir l'analyse des versets XVIII, 78, 80, 81 par Ḥallaj (ap. Solami).

<sup>(2)</sup> Qor. XVIII, 64; cfr. Ḥallâj, in Qor. XXV, 60 (ap. Solami), et Fâris, in XVIII, 65 (ap. Baqli).

pour sa volonté (nass, rasm) = ma'rifah 'oûlâ (Ghaylân) = 'ilm at ajsâm wa'l alwân (Nażżâm) = 'ilm idtirâr bi khâţir (Jâḥiż) (1).

2º 'ilm nazarî, seconde science (1 bis), acquise (moktasab), engendrée même (tawlîd) par le travail interne (athar, nažar) de la réflexion (2) sur les données fournies par la première science: par la recherche (bahth). Les mo'tazilites (et d'autres) en font le résultat de l'activité d'un agent intérieur, 'agl, la raison, l'intellect actif, capable d'élaborer des comparaisons entre qui choisir (ens secundum quid), des relations causales, des jugements non seulement théoriques, mais pratiques (taşdîq = ma'qoûl thânî) (3), affirmations de possibles, ou de futuribles à vérisier. Cette science des moyens invoque des preuves, elle passe du général au particulier, de l'implicite à l'explicite, de l'impersonnel à l'individualisé (ou inversement), afin d'atteindre les essences des choses (idrâk haqâ'iq al ashyâ); ce qui lui fait donner aussi le nom de ma'rifah (3 bis), compréhension, sagesse = ma'rifah thâniyah (Ghaylân) = 'ilm al Qudîm wal a'râd (Nażżâm) = 'ilm ikhtiyar, ma'rifah bidalil (Jahiż).

Ces deux sciences, ces deux voies naturelles pour la connaissance de Dieu nous le font-ils connaître réellement? Non, puisqu'elles ne nous renseignent pas sur son ipséité ni même sur ses desseins à notre égard. Aussi les Imâmites extrémistes réservent le nom de ma'rifah (4), sagesse, à l'il-

<sup>(1)</sup> Shahrast, I, 194; Jorjani, 86; farq, 125.

<sup>(1</sup> bis) Cf. les « 4 sciences » (Ghazalf, mihakk al nażar, 103).

<sup>(2)</sup> Ses étapes selon Ḥallāj: istinbāt, darak, fahm, 'aql (Sol. in Qor. I, 1).

<sup>(3)</sup> Opp. à taşawwor. Cfr. Shahrast, III, 94. Hadd = kayfiyah des ibàdites.

<sup>(3</sup> bîs) Ghazâlî, miḥakk al nażar, 82, 92, 110.

<sup>(4)</sup> Ghaylan, Ghassan, Aboû Ḥanifah et Marisi, isolant ma'rifah de 'ilm, posent d'abord ma'rifah = 'imân (cfr. farq, 190-192). Ibn Kar-

lumination initiatique arbitraire dont leur Imâm investit ses adeptes. Divers sunnites morji'tes, d'autre part, observèrent que notre compréhension adéquate des choses ne succédait pas seulement à la sincérité (sidq) (1) observée par la conscience pendant toute la durée du travail de la réflexion, mais surtout à l'assiduité fervente et pratique de la foi (2). Qu'elle s'y surajoutait, non comme une conséquence inévitable, - mais comme une grâce congrue. C'est une intégration, le don d'une coordination habituelle des résultats de la seconde science; non pas telle ou telle synthèse artificielle, au sens divisé, mais leur répartition harmonieuse organisée, enfin trouvée par rapport à un principe de vie central qui nous les conserve nôtres, qui nous en remémore, le cas échéant, la valeur d'usage exacte : leur détermination totale, au sens composé, en vue de Dieu. Ainsi transformée, notre science rationnelle cesse d'être la perception de fantômes (idrâk al shabaḥ, al mithâl) (3) et devient la perception transfigurée d'attestations divines (idrâk al shâhid) (4). Telle est la conclusion de Mohâsibî et de son école. Comme les Mo'tazilites et les Hanbalites (5) (et contre Jahm et les pré-ash'arites), il admet l'existence simultanée des deux sciences; mais contre ces deux écoles, il affirme que : nila tradition passivement reçue (sam', nagl), ni le mécanisme de la raison raisonnante ne suffisent pour nous procurer une réelle et intime compréhension de ce Dieu qu'elles ne nous font connaître qu'indirectement et ad extra; et qu'il peut exister, en dehors,

râm, le premier, distingue: al ma'rifah laysat min al 'îmân (Dhahabî, ms. Leid. Or. 1721, f. 75a).

<sup>(1)</sup> Mohasibi, ap. Sarraj, loma' 217 : maṣḥoub 'aläjami' al aḥwal.

<sup>(2)</sup> Cfr. les Noseiris (ms. Paris, 1450, f. 3b).

<sup>(3)</sup> Cfr. Jonayd.

<sup>(4)</sup> Cfr. suprà, p. 497.

<sup>(5)</sup> Et Fakhr Razî (Jorjanî, sharh mawaqif, 16), après Jowayni, Ghazali.

un troisième mode, surnaturel, de connaissance éminente de Dieu: pure grâce de Sa part, pur consentement de notre part: « Il ne nous la doit pas, et nous ne la Lui devons pas » (1); et que c'est la découverte, désirable entre toutes, de cette sagesse, ma'rifah, qui est le premier « devoir d'obligation » (2) du soûfî.

Ḥallâj part exactement des prémisses de Moḥâsibî; il affirme à maintes reprises: a) qu'il existe deux voies, tariqatan (3), également normales, amenant à la connaissance de Dieu: voie des sens et voie des idées, autorité de la tradition (sayr) et libre jeu de la réflexion (lahw), — jardin du dhikret périple du fikr, vestige (4) et analogie (5), fait du miracle divin et évidence de la démonstration humaine.

- b) Que ces deux voies convergent (6) seulement à nous indiquer le Point primitif (noqtah aṣliyah), le fait de la création, par la négation de toute créature interposée: compréhension de l'origine, sagesse primitive (ma'rifah aṣliyah) dont tout le contenu se réduit à avouer qu' « il n'y a pas de divinité, excepté Dieu ».
- (1) « Ce n'est ni une créance de la créature sur le Créateur, c'est Lui qui serait qualifié pour la révéler à son créancier ; ni une créance du Créateur sur la créature, Il est trop juste pour la mal traiter » (ap. Sha'ràwî, I, 74). Cfr. les deux qiyâm (ici p. 302).
- (2) Par vœu. Noûrî (ap. Sarrâj, loma', 40-41). Ibn Adham en parle le premier ('ârif, ap. 'Aṭṭâr, tadhk., I, 93). Puis Karkhî (id., I, 272), Miṣrî (Sh. tab. I, 70) et Dârânî ('Aṭṭâr, l. c., I, 235).
- (3) Akhb. 34, 15; cfr. ici, p. 124: corr. n. 4; la lecture « lahw » est confirmée par deux pièces de vers sur le « jeu de la raison » (man râmaho...; et lasto bi'l tawḥid alhoû...). Taw. V, 18. Cfr. awhâm et afhâm (Taw. X, 23; cfr. 22).
- (4) Où il fait rentrer les visions miraculeuses, kawdshif (Taw., X, 20; cfr. Wâsițî:  $ma'rifah... \dot{h}iss\tilde{a}$ , ap. Tahânawî, p. 996).
- (5) Où il fait rentrer les extases intellectuelles, ma'arif (id.; cfr. Wasit: 'ilm...  $khabar\tilde{a}$ ).
- (6) Cfr. supra, p. 56, et Taw. XI, 11. Ne pas regarder dans « l'entredeux » (Akhb. 34). Cfr. qoût, II, 79.

- c) Qu'il ne faut pas confondre ces deux voies avec leur but (1); ni s'arrêter en chemin. Cette connaissance négative et nue de Dieu, telle que la shahâdah nous la procure, ne nous Le montre que par rapport à nous, non par rapport à Lui. Nous n'atteignons Sa réalité intime, ni en récitant le H qui Le signale à notre attention, ni en épurant, par voie de rémotion, le pur concept de l'Un, qui Le présente à notre esprit. Il reste inaccessible et transcendant.
- d) La foi et l'espérance subsistent, pourtant, nourries par un désir, trompées par cette « tromperie » apparente de Dieu, qui, par la révélation, nous induit à imaginer qu'il pourrait y avoir une voie normale d'accès de nous à Lui. Tel est notre libre désir : « Celui qui dit connaître (suffisamment) Dieu par son œuvre, c'est qu'il se suffit de l'œuvre sans le Maître d'œuvres (2) ». « Celui qui cherche Dieu à la lueur de la foi, est comme celui qui cherche le soleil à la clarté des étoiles (3) ». « Celui qui dit : « Comme Il me connaît, je Le connais » fait allusion à la science (que Dieu a des créatures), et se reporte à Son dessein premier (de Créateur); ce dessein premier va hors de l'essence ; or, comment ce qui quitte l'essence atteindrait-il à l'essence? (4) »
- e) L'homme ne peut y accéder par sa seule volonté (5), même en se renonçant, en s'acharnant à s'humilier (6), en

<sup>(1) «</sup> Purifie ta langue de son dhikr, et ton cœur de Son fikr » (Akhb. 19): « la méditation (curieuse) sur Ses attributs, l'investigation dans Son essence, l'articulation (vaniteuse) de l'affirmation qu'Il existe, sont un grand péché... ». C'est la pure doctrine, sunnite et hanbalite (Gholâm Khalîl, sharh al sonnah: al fikrah fi Allah bid'ah).

<sup>(2)</sup> Taw. XI, 8.

<sup>(3)</sup> Sol. tabaqât.

<sup>(4)</sup> Taw. XI, 10.

<sup>(5)</sup> Contre ce que disent les gnostiques, ismaëliens, philosophes plotinisants, illuministes (ishráqiyoùn), théosophes, partisans de l'extase « naturelle » (kashf, tajallt): idrák bi'l taṣfiyah.

<sup>(6)</sup> Taw. VI.

se détruisant (1). « Comment pourrait-il y avoir mélange entre Dieu et Sa création? » — « Il n'y a pas de nexus logique entre le transcendant et le contingent (2) ».

- f) C'est une communication surnaturelle, une grâce réelle et ineffable, sanctifiante, une sagesse expérimentale, amoureuse, dont le premier effet est que le « fiat » de Dieu se forme en nous ; par une transposition spontanée, interversion libre des rôles (non permutation logique des rapports) (3).
- g) Cette grâce, cette « sagesse » ne contredit pas les deux voies naturelles, elle les confirme hic et nunc; nous dispensant non seulement l'interprétation, mais le don des miracles; non seulement l'intelligence, mais la mise en œuvre des arguments décisifs (ishârah, hojjah, soltân). C'est la science finale, nous donnant, à l'instant même de leur réalisation, la compréhension simple des relations réelles entre les choses périssables, leur convenance divine; nous reliant constamment, à travers la trame des événements, au dessein suivi de Dieu, par une participation à Sa vie essentielle. Elle est unique, elle provient de l'Unité divine elle-même, c'est leprincipe simple de toute détermination (4).

### 2. Tableau des questions discutées.

'AQL: raison, intellect actif; 1° en usage et tradition: le bon sens, hilm, en germe chez les petits enfants, manquant aux irresponsables, fous et idiots (opp. jonoûn, homoq) (5)—2° d'où, en droit: ce qui met à même de remplir les obligations légales (manâl al taklîf), ce qui rend sociable (ahliyah) (6)—3° Ash'arites = ba'd'oloûm daroûriyah: certaines

<sup>(1)</sup> Contre fand de Bistâmî : critiqué par Kharrâz.

<sup>(2)</sup> Cfr. infra, ses deux aqidah.

<sup>(3)</sup> Taw. XI, 13, seq.

<sup>(4)</sup> Taw. XI, 19, seq.

<sup>(5)</sup> Mohasibi, l. c., infra; Hazm, IV, 191.

<sup>(6)</sup> Halabi, hanéfite; ap. Qasimi, osoûl, 22.

connaissances innées dans l'homme = attribut adventice et sans durée ('arad), sans antécèdents ni conséquences naturelles (1) - 4º Hanbalites = certaines connaissances innées; ni attribut, ni substance: grace permanente (fadl, mawloûd), non acquise, distribuée en quantité différente suivant les individus; c'est en tenant compte de cette proportion que leurs œuvres seront jugées par Dieu (2) — 5° Dâwoûd-ibn Moḥabbir: instinct de certitude (gharizah yaqin), permettant de se repentir et d'être sauvé (3). Mohâsibî précise: « instinct déposé par Dieu chez ses créatures soumises à l'épreuve de Le servir: par lui, Il fait trouver la preuve à ceux qui ont atteint l'âge de discrétion, leur fournissant en leurs raisons un avertisseur (invisible), qui promet et menace, commande et interdit, dissuade et conseille ». « C'est l'instrument menant à la compréhension » (4). C'est l'outil de l'obéissance à la Loi, il ne peut atteindre à la divinité (Ibn 'Ata) (5). Sans l'esprit (roûh), l''aql est inopérant (Kharrâz) (6) — 6° (Hishâm): lumière naturelle placée par Dieu dans le cœur, comme un instinct de la vision - 7º (Imàmites) : compréhension (ma'rifah) accordée par Dieu, variant suivant la science acquise, montrant ce qui sert et ce qui nuit (7) - 8° Zâhirites: résultat acquis par l'accomplissement des actes licites et la fuite des péchés (8) — 9° Mo'tazilites: guide intérieur unique

- (1) Ibn al Farrâ, l. c., infrà.
- (2) Gholâm Khalîl, l. c.; recopié par Barbahârî, 'aqîdah. Cfr. Ihn al Farrâ, mo'tamad.
- (3) Ap. Kitáb al'aql, résumé de Maysarah, réédité par Ibn Raja et Sinjarî (Dhahabî, i'tidal, I, 324; III, 222).
- (4) Mohasibi, ma'iyat al 'aql wa ma'naho (ms. Faydiyah, 1101. VIII). Thèse célèbre, mal résumée ap. Malini, arba'in; Dhahabi, 'ibar, s. a. 243; Ibn al Jawzi, dhamm al hawa; Sobki, s. v.
  - (5) Cfr. Taw., p. 195; Tirmidhi, 'ilal, 200°; Misri (Sh. tab. I, 70).
  - (6) Ici p. 483, n. 3.
  - (7) Ces deux thèses sont citées par Mohasibi, l. c.
  - (8) Hazm, l. c.

(dalil; selon Wâșil); acte permanent et autonome, opération de l'esprit dans le corps, essence spirituelle de l'homme se construisant ainsi elle-même: lobb, safwat al roûh, sanî' al roûh fî'l badan (1). Il discerne le bien du mal (taqbîh wa taḥsîn). Il choisit et suit ce qui convient le mieux — 10° Qarmațes: 1re émanation divine (entre le noûr 'alawî et nafs) — 11° Philosophes: intellect actif, 'aql fa''âl: substance (jawhar) séparée, immatérielle; 1re émanation divine, qui émane dans l'homme une 2e émanation, 'aql mostafâd, qui agit sur une 3e, passive, 'aql bi'l milkah (mémoire) pour engendrer les idées. Il y a dix 'aql, sortes d'anges, mettant en branle les neuf cieux (2) — 12° Ishrâqiyoûn: même théorie sous d'autres noms, empruntés aux Qarmațes (3): 1re émanation: noûr qâhir, et 2e: noûr maqhoûr (4).

Discussion des précellences suivantes:

'aql > shar' (sam', 'ilm). Précellence de la raison sur la Loi (= la tradition et la révélation): Imâmiyah, Ibâdites, Mo'tazilah — contre Ḥashwiyah, Hanéfites et mystiques (5).

wojoûb al fikr (faḥṣ, istidlâl, i'tibâr) qabl al sam'. Obligation de réfléchir avant de déférer à l'autorité de la tradition — Bayhaṣiyah, Imâmiyah, Mo'tazilah, Najjâriyah, Karrâmiyah (6), Ṭabarî — contre Dirâr, Ibn al Râwandî, et la plupart des Sunnites (7).

- (1) Mohasibî, l. c.; Jahiż, mokhtarat, II, 240; I, 43 (istibanah).
- (2) Tahânawî, s. v.
- (3) Cfr. Malați, l. c., f. 34.
- (4) Tahânawî, s. v.
- (5) Nasafi, baḥr al kalâm, 5. Cfr. Aloûsi, jalâ, 234 seq. et infrà,
   § V; corr. dans ce sens Taw., p. 187, en bas.
- (6) Qui soutiennent qu'il est obligatoire de croire aux données de la raison (Shahr. I, 153). Jahm et Aboû Hashim (farq, 312) recommandent même le doute méthodique initial, comme Descartes.
  - (7) Ḥazm, IV, 35; Shahr. I, 68, 114-115; Jorjant, 629.

'ilm nazarî > 'ilm daroûrî. Supériorité de la science acquise sur les données (de la loi naturelle). Mo'tazilah, Zâhirites, Jowaynî, Ghazâlî, contre les Hanbalites; les Ash'arites (pour qui tout est inné). Pour Ḥallâj, elles se valent.

fikr > dhikr. Précellence de la réflexion intellectuelle sur la récitation mnémotechnique — Mo'tazilah, Imâmiyah, Fârisiyah, Ittihâdiyah. — Au rebours des Ḥashwiyah, et de la plupart des mystiques. — Ḥallâj ne tranche pas (1).

taqbih wa tahsin al 'aql. La raison est capable de séparer (hokm) le bien (= ce qui convient) du mal — Mo'tazilah, Karràmiyah, Hanbalites, Mohàsili, Mâtoridi — contre les Ash'arites (la raison n'a que la perception, idrâk) (2).

ri'dyat al aṣlaḥ lil 'aq!. La raison seule suffit pour choisir et pratiquer le parti qu'elle a jugé le meilleur (= le plus profitable) — Mo'tazilah — contre Karrâmiyah et la plupart des Sunnites (3).

'ilm > ma'rifah. Précellence de la science discursive sur la compréhension (la sagesse). Jonayd, Qâsim Sayyârî — contre Dhoû'l Noûn, Moḥâsibî, Ḥallâj (4).

MA'RIFAH, compréhension, intuition, savoir, sagesse. En grammaire: la détermination (avec l'article; opp. nakirah); le nom qui désigne la chose en propre (cfr. en droit: la coutume reçue, la loi non écrite; 'orf, maşlaḥah morsalah).

— Qu'est-ce que le ma'rifat Allah, l'intuition de Dieu (5)?

1° Morji'tes: acte de foi, 'îmân; fondé sur la pratique du

Corr. Taw., p. 156. — Si le dhikr cesse, avant la résurrection, — le fikr ne subsiste alors que pour les damnés (Taw., VI, 15; et Sol. in Qor. III, 188). Cfr. chap. XIII.

<sup>(1)</sup> Réponse à Fâris (in Kalabâdhî, ta'arrof).

<sup>(2)</sup> Ḥazm, III, 164; Shahr., I, 153.

<sup>(3)</sup> Mêmes références ; et ici p. 505.

<sup>(4)</sup> Taw., p. 194-195; Badqlî, in Qor. XLVII, 21; Wasiţi se rétracte.

<sup>(5)</sup> Cfr. ici, XII-1v (ro'yah).

culte, la récitation fervente des noms divins coraniques. — 2º Imamites: profession de foi fondée sur la réflexion et les preuves. — 3° Ash'arites: science explicite des attributs divins, un à un (1). - 4° Jahm, Mo'tazilites, Najjâriyah; résultat de la « via remotionis » (tanzîh): conception abstraite de l'idée pure de l'essence divine. - D'où 5° Bistamî, Jonayd, Khawwâş, Sayyârî: puisque le ma'rifah, la compréhension. est l'ilm al i/m (science de la science, l'état de celui qui se sait connaissant) (2), - et qu'il n'y a ma'rifah que d'objet déterminé et défini (3) : cette conception abstraite de l'essence est une intuition purement négative et décevante. inférieure à la science discursive dont elle dérive. - 6° Il existe bien une intuition positive de Dieu. - Emanée de l'essence divine; l'on y atteint par une illumination initiatique (Noseïris, Druzes), ou par un entraînement ascétique (Ibn Masarrah, philosophes). — 7° Tostarî: Le croyant peut recevoir immédiatement en soi la grâce d'une certitude positive suréminente, le renseignant sur Dieu: mokâshafah bimobâsharat al yaqın (4). — 8º Hallaj: la Sagesse est une réalité spirituelle transformante, une substance divine, jawhar rabbâni; conçue en nous, par voie surnaturelle, c'est la substance purifiée de notre vie cultuelle: « al'oboûdiyah jawharah, tatahhorha al Roboûbîyah » (Wasiţi) (5).

ma'rifah kasbiyah aw daroûriyah? Cette intuition est-elle acquise ou innée? Innée: c'est-à-dire instinctive et inévitable en ce monde et dans l'autre (Jâḥiż (6), Aswârî, Ka'bî). Acquise en ce monde (innée seulement pour les imâms, dit

<sup>(1)</sup> Farq. 190-192. Cfr. déjà Ibn 'Abbâs (in Qosh. 4).

<sup>(2)</sup> Accident d'accident, hal (Hazm, IV, 208).

<sup>(3)</sup> Sarraj, loma', 224, 362.

<sup>(4)</sup> Id., 70.

<sup>(5)</sup> Baqli, in Qor. XXXVI, 61.

<sup>(6)</sup> Pour lui, ce qui ne s'est pas réalisé n'était pas réalisable.

Aboû'l Jaroûd) et innée en l'autre (Imâmites). Selon Moḥâsibî et Ḥallâj, c'est un commun élan d'amour (1).

ma'rifah wâjibah? Quelle sorte de nécessité y a-t-il pour le croyant à rechercher cette intuition de Dieu? Obligation rationnelle ('aqlā: Hanésites, Mo'tazilites). Devoir légal (shar'ā: Ash'arites). Engagement professionnel, par vœu personnel (fard: Noûrî, mystiques) (2) Il n'y a pas obligation (Thomâmah, Ibn al Râwandî) (3).

#### 3. Textes hallagiens:

#### I. Man râmaho...:

Celui qui, ayant soif de Dieu, prend la raison pour guide, Elle le mène paître dans une perplexité où elle le laisse s'ébattre. Il vieillit dans l'équivoque de ses états de conscience Et finit par se demander, perplexe : « Existe-t-Il ? » (4)

### II. Lasto bi'l tawhîdi alhow... (5):

Non, je ne me joue pas du tawhid; et pourtant mon « je » le néglige. Comment peut-il le négliger, s'en jouer? Ah! sans doute, mon « je » [c'est Lui?]

# III. Fragment ap. Kalâbâdhî (ta'arrof) (6):

« Nul ne Le comprend, sinon celui pour qui Il se rend compréhensible; nul n'affirme vraiment que Dieu est unique, s'Il ne l'unifie pour Lui; nul ne croit en Lui, s'Il ne lui en fait la grâce; nul ne Le décrit, s'Il ne rayonne dans sa conscience intime. »

- (1) Où Dieu et l'âme se reconnaissent. Cfr. ici, infrà.
- (2) Sobki, II, 266; Sarraj, loma', 40-41. Ibn al Dâ'i; Rowaym (ap. Qosh. 4).
- (3) Il n'y a obligation, selon lui, à écouter (samá') la parole divine que quand Dieu nous en parle; c'est le principe des mystiques (samá', oratorio): épier l'indication de la grâce.
  - (4) Taw., p. 196.
  - (5) Kalabadhi, ta'arrof; ms. Londres 888, f. 342a; cfr. ici p. 524.
  - (6) Taw., p. 191.

IV. Lam yabqa...(1):

« — Si Moḥammad n'avait pas été envoyé, la démonstration n'aurait pas été complète, pour toutes les créatures, et les infidèles auraient espéré échapper à l'enfer », disait-il; et il récitait:

[Désormais], il n'y a plus, entre moi et Dieu, d'explication (intermédiaire),

Ni preuve, ni miracles ne servent plus, pour me convaincre! Voici la transfigurante explicitation des feux divins, flambants (en moi), Brillants, comme l'orient d'une perle, irrécusables! La preuve est à Lui, de Lui, vers Lui, en Lui,

C'est l'attestation même du Vrai, que dis-je, une science qui s'expli-[que elle-même.

La preuve est à Lui, de Lui, en Lui, et pour Lui,

En vérité, nous L'avons trouvé, au moyen de la révélation de Sa [séparation d'avec nous!

On ne saurait déduire le Créateur de Son œuvre ;

Vous, êtres contingents, vous en êtes déviés (2) de toute la largeur [des temps.

Telle est mon existence, mon évidence et ma conviction,
Telle est l'unification (divine) de mon tawhid et de ma foi!
Ainsi s'expriment ceux qu'Il isole en Lui (ahl al infirâd bihi),
Qu'Il doue des dons de la sagesse, en secret et en public.
Telle est la consommation (3) de l'existence de ceux qu'Il extasie,
Fils de l'apparentement, mes compagnons, mes amis t »

## V. Waḥḥadanî Waḥidi... (4):

Voici que mon Unique m'a unifié, en (m'inspirant) un tawhid vérildique; Pour aller à Lui, aucune des routes tracées n'est la Voie (5)!

- (1) Kalâbâdhî, ta'arrof; Ibn Jahḍam, bahjah (extr. ap. Ibn Khamîs, manaqib).
  - (2) Comme des flèches.
- (3) Hadha wojoûdo (wojoûdi'l wajidîna laho) : littéralement l'existentialisation. Kalabadhî commente : le « brûlement ».
- (4) Taw., p. 138, corr. au 1er vers; bi tawhîdi. Le second vers est : « howa Ḥaqqō, wa'l Ḥaqq lil Ḥaqq ḥaqqō \* molbisō, wa labso'l ḥaqâ'iqi Ḥaqq ».
  - (5) tarq (cfr. vers de Nașrâbâdhî, ap. Baqlî, in Qor. LIII, 43; Ibn

Il est la Vérité, Dieu est pour Dieu la Vérité
Qui revêt (la création) d'un vêtement (de gloire), et ce vêtement
[(glorieux) des réalités est, lui aussi, Vérité!
Déjà rayonnent Ses irradiations éclatantes.

Et de leurs flammes jaillit, en scintillant, l'éclair!

- b) Les différentes espèces de choses nommables.
  - 1. Les postulats de la scolastique islamique.

Le Qo'rân ne parle que de « choses » singulières, particulières, concrètes, en acte: ashyd (sg. shay'). Il n'y est pas question d'essences abstraites, de genres ni de possibles, et les attributs divins eux-mêmes n'y apparaissent que sous forme de noms efficients: asmå (sg. ism). Ex.: le Puissant, le Tueur...

La tendance première des théologiens fut de réunir sous le nom de « corps » ajsâm (sg. jism), quantités mesurables, — tous les objets déterminables que le Qor'ân isole. Dieu est la « chose » par excellence (1), donc un « corps », pour les vieux imâmites, de Hishâm (2) à Nâshî; pour les vieux sunnites, aussi, de Moqâtil à Ibn Ḥanbal: parce qu'absolument dense (ṣamad = lâ jawfa laho); « un quant à sa substance (ahadî al jawhar) », dit Ibn Karrâm.

Jahm, le premier, mit Dieu absolument à part de toutes choses (3); non pas tant comme un Etre transcendant, — mais simplement comme un concept: une idée, d'un Créateur, activité universelle, cause générale des changements,

Jahdam, bahjah, chap. VI, traduisant Joann., XI, 25: tarq al haqq).

- (1) Náshí (ap. Tahánawi, s. v. shay').
- (2) Un « corps » qui n'est astreint à aucune grandeur relative, mais qui établit les proportions de toutes choses (Qot. mokht., 60) = mâ qâma binafsihi (Moqaddast, bad', éd. Huart, I, 39). Un lingot dense, sans creux ni pores (id., I, 85).
- (3) Dieu n'est ni une chose, ni une non-chose (Ḥazm. IV, 205); les mo'tazilites atténuent : « Dieu est une chose, pas comme les choses » ('aqîdah, ap. Ash'arî, l. c.).

auteur immédiat des accidents, qui manipule à son gré les substances sans se laisser saisir sous aucune = l'Absolu, al Qadim, par opposition au contingent, hadath, littéralement « l'événement », « ce qui passe ».

Le Qor'an, dans ce contingent incessamment renouvelé, avait signalé certaines « acquisitions » permanentes, communiquées à l'homme par l'usage et l'usure même des choses périssables: arzâq. Comme les sensations (couleur, odeur, saveur, son, figure) ressenties sur notre peau; comme les données de science, les vertus, les inspirations (les âmes même), empreintes dans notre cœur. A côté des asmâ, noms,—les grammairiens définirent les sifât, adjectifs, attributs. Et les théologiens posèrent, à côté des corps, définies substances (jawâhir), ces qualités générales, définies accidents (a'râd). Ceux-là étant perçus par les sens de façon momentanée, mais positive, comme ayant une figure (soûrah), celles-ci étant enregistrées dans le cœur de façon permanente mais mentale, comme une simple acception, une idée (ma'na).

Voici leurs postulats fondamentaux, qui dominent tous les systèmes des motakallimoûn, du n° au v° siècle de l'hégire (1):

- a) Toute chose créée est quantifiée par cela même (wad, ta'yin, raqq al kawn), donc (2) nécessairement (talâzom) étendue (kawn, tahayyoz); elle est un corps, un composé discontinu d'unités en nombre limité, substances élémentaires; jawhar' fard = dharrah (atome) = noqtah (point). L'atome est l'élément ultime et l'unique réalité de toute
- (1) Ce résumé est le remaniement du résumé de S. Munk (trad. de Maïmonide, Guide des égarés, I, 375, seq...), qui avait utilisé des sources très indirectes; au moyen du tahâţot de Ghazâlî et des khilâfiyât d'Ibn Kamâl pâshâ. Selon Bâqillânî, ces postulats sont co-essentiels au dogme révélé (Ibn Khaldoùn, moqaddamât, éd. 1322, p. 253).
  - (2) Sic. C'est là le postulat d' 'Allaf et d'Ash'arî.

chose créée: en dehors de lui, il n'y a que le vide (khalâ). Deux atomes ne peuvent coexister dans le même lieu; il ne peut y avoir compénétration, ni conjugaison réelle (1) de deux substances (il n'y en pas d'immatérielles).

- b) Dieu, qui crée et recrée à chaque instant (2) les atomes, les assemble à son gré, tajwiz (3), pour former des corps, ajsâm, assemblages discontinus, momentanés.
- c) Ces assemblages n'ont aucune existence propre (seul l'atome existe) (4): nafy al maqâdir. Ni les rapports de situation perçus, ligne, plan, volume, espace géométriques, ni les ensembles numériques, entiers ou fractions (quantités discrètes), ni les relations analytiques (unité, pluralité, perpendicularité, obliquité, propriétés des polygones inscrits), ni les états naturels (perception, santé, maladie), ni les périodes cycliques (saisons, révolutions des astres), ni les personnes n'existent: ce sont des néants ('adamiyât, no'oût), des accidents subjectifs sans durée, surimposés à cet atome qu'est notre cœur, en simultanéité fortuite avec certains accidents objectifs (wojoûdiyât, sifât).
- d) La science physique est la somme virtuelle des vingt et un accidents objectifs (mawjoûdât, et de leurs vingt et une négations) que nous percevons comme relatifs à des atomes extérieurs: l'étendue, la couleur, le son, la saveur, le parfum, l'équilibre; la chaleur, le froid, l'humide, le sec; la composition (ta'llf); la vie, la douleur, la puissance, la vo-

<sup>(1)</sup> Contre la théorie de la sensation perçue par imtizâj, holoûl (Jahm, Hishâm, Ibn Kaysân).

<sup>(2)</sup> Khalq fî koll waqt (Sâlimîyah. Ash'arî. Ibn 'Arabî).

<sup>(3)</sup> Tout ce qui est imaginable est admissible pour la raison; et les possibles n'ont pas besoin, pour être, de paraître réalisables.

<sup>(4)</sup> Point hexaédrique, à six pans (devant, derrière, droite, gauche, haut, bas); donc susceptible de six compositions (ta'lifat), avec six autres atomes: deux à deux (mojàwarah). C'est de là qu'al Ḥallâj tire les « six aspects » du point primordial (ici, chap. XII, II).

lonté, le refus, le désir, le dégoût, la croyance, le doute, la réflexion (nazar = kalâm al na/s). L'objectivité des sensations est d'ailleurs aussi suspecte qu'invérifiable; puisqu'elles nous montrent les corps comme continus.

- e) Chaque accident ne dure qu'un instant (qui lui est propre); les durées n'existent donc pas. Le temps n'est que collections arbitraires d'instants hétérogènes, ânât (sg. ân) = awqât (sg. waqt). Ce qui nous apparaît comme la succession monodrome et irréversible des instants n'est que le premier des six modes de la priorité (taqaddom), que Dieu accorde occasionnellement à ceci, par rapport à cela: antériorité de date, causalité, convenance (tab' = simple accoutumance momentanément imprimée), préséance (dignité), rang (fonction), essence. Il n'y a ni natures (1), ni personnalités en soi, mais seulement des accoutumances, 'âdât.
- f) L'accident ne peut être surimposé à l'accident; mais seulement à l'atome; de l'un il ne peut sortir que l'un. Autrement Dieu ne serait plus le créateur direct de chaque chose, et l'enchaînement des causes secondes se poursuivrait ad infinitum (tasalsol), ce qui est absurde. Il n'y a pas d'infini, ni en puissance (2), ni en acte; ni simultané, ni successif.
- g) Au lieu de cinq universaux (mofradât), il n'y en a qu'un : l'accident. Au lieu de dix catégories (maqoûlât), il n'y en a que deux : substance (= atome) et localisation (3) (kâ'iniyah) ou lieu (kawn = ayn = mak an).
  - h) Quand un atome, à deux instants différents, 1' et 2',
- (1) Objections: le feu est latent (komoûn) dans le silex: Nażżâm, contre Dirâr, Bâqillânî (Ḥazm, V, 60). Le blanc dilate (farq), le noir contracte (jam') la vision (Ḥazm, V, 137, 60).
- (2) Ibn Sînă a victorieusement établi qu'il y a un infini potentiel, possibilité de toujours ajouter 1, par ses trois preuves, dites du « parallélisme », de l' « échelle » (sollâmi), et du « bouclier » (Jorjani, l. c., 450-455).
  - (3) Qui a deux modalités (suprà, p. 527, n. 6).

occupe le même lieu A, il est dit au repos (sokoûn); si, à deux instants différents, 1' et 2', il occupe deux lieux différents, A et B, il est dit en mouvement (harakah) (1). Cette réduction du mouvement à l'abornement A B du déplacement local, vu du dehors, sans considération de la force qui le provoque (2), amène les motakallimoûn à certaines affirmations d'un relativisme outrancier (3). Ex.: Entre les deux mouvements verticaux d'une pierre lancée en l'air, et qui retombe, « il n'y a pas d'instant de repos intermédiaire » — Soient deux atomes, A et B, face à face (moḥâdhâh): si B bouge, A, quoique immobile, « doit avoir bougé, puisque le face à face a changé ». Inversement, l'homme assis dans une barque qui bouge « ne se déplace pas ». — Quand un corps se déplace, « seuls, des atomes superficiels » sont en mouvement, etc.

Ces postulats, d'un positivisme tranchant, et d'un matérialisme implicite, amenaient donc à refuser absolument toute existence aux idées générales, aux déterminations immatérielles (les Anges étant définis des corps subtils, et les âmes considérées comme de simples accidents sans durée, incapables donc d'être ressuscitées identiques). L'objection décisive, entrevue par Hishâm et Bishr, fut posée par Mo'ammar (ma'ânî) (4). La science de tel événement n'existe pas

<sup>(1)</sup> Le fait de son « arrivée » en A, à l'instant 1', et en B, à 2', n'est ni un repos, ni un mouvement; il est créé (kâ'inîyah) en A, recréé en B ('Allâf, Jobba'î, Aboû Hâshim, Ash'arî). Pour Mo'ammar, le lieu varie, et le mouvement n'existe pas.

<sup>(2)</sup> Qui fait sauter d'A en B (Nazzam, Bishr, Ibn al Rawandt, Qalantst).

<sup>(3)</sup> Isfará'inî, ap. Tahânawî, p. 1275; Ḥazm, V, 46.

<sup>(4)</sup> De même que la maladie résulte d'une cause ('illah), la science provoque un état d'assimilation individuelle, spécial à l'esprit qui la conçoit : 'ilm al 'ilm, accident d'accident (nié par 'Allâf); farq, 181. Déjà la question s'était posée, pour savoir en quoi la foi de Zeïd pouvait différer de celle de 'Amr (farq, 191, 192, 196).

en dehors de l'événement, soit. La science que Zeïd garde de cet événement n'est pourtant pas tout à fait la science qu''Amr en garde. Mais qu'est-ce, alors, que cette distinction formelle qui interviendrait entre deux purs et identiques néants? Après Hishâm, Marîsî, Ibn Kollâb et Ibn Karrâm, — Aboû Hâshim, suivi par Ash'arî et Jowaynî, résolut la question (1) comme les philosophes grecs, en accordant un mode d'existence immatérielle rudimentaire, une modalisation conceptuelle aux idées; existant, non pas en soi (in se, 'ala'l iţldq) (2), mais en tant que prises dans une certaine acception (wajh; secundum quid; ţî qadīyah); cette acception constituant notre esprit en un certain état (ḥâl: pl. aḥwâl) (3): parce que notre esprit les pense telles (4).

Par une marche convergente, menée en sens inverse, Moḥâsibî, précisant son expérimentation psychologique, son analyse si déliée de l'acte volontaire dans le cœur (5), — en trouvait l'origine première, non pas dans l'arbitraire vide de notre vouloir seul, ni dans l'inertie foncière de la pensée pure, — mais dans un certain etat, hâl, de l'âme, dû à une certaine orientation (jihah) (6) de l'idée entrevue: offerte, présentée à notre vouloir sous une parure désirable, revêtue d'une grâce séduisante et toute divine, légitimant (sans l'imposer) (7), l'acceptation de cette idée par notre vouloir. Et

- (1) Shahrast, I, 101; farq., 180-182.
- (2) Comme les platoniciens et les ishraqiyoun.
- (3) Ḥazm, IV, 208, V, 49.
- (4) Ikhtisas al 'ilm bi Zaya lihal. Ash'art, par déterminisme, dit : li 'aynihi : réduisant toutes les possibilités d'existentialisation de l'idée à cette conception déterminée qui nous en est imposée momentanément.
  - (5) Ici p. 494, 512. Il suit, ici, les données de Shaqîq; comme Mişrî.
  - (6) Hallaj, Taw., X, 17.
- (7) A propos des « âmes vides du vrai,... consciences vides, vierges (stériles), où aucune suggestion divine n'a pénétré », Ḥallaj ajoute « la

l'école de Mohâsibî plaçait dans cet état, acceptation, donc stabilisation en nous d'une certaine acception de l'idée, — dans la culture patiente de ce germe fécond, intention insinuée (1) par Dieu dans l'âme lorsqu'elle médite, l'essentielle vocation de l'homme doué de parole. Ces états (aḥwâl), faveurs divines (fawâ'id), grâces actuelles (laṭâ'if), étant, selon eux, le point d'insertion, de greffe, en nous, de réalités sanctifiantes (ḥaqâ'iq), plus hautes que les corps périssables: les actes divins (af'âl).

Aboû Hâshim avait emprunté ce mot hâl aux grammairiens, et Mohâsibî aux médecins. En grammaire, hâl désigne l'état du verbe par rapport à l'agent. On sait qu'en langues sémitiques, contrairement à nos langues modernes, les modes et les temps du verbe sont relatifs à l'action. Le hâl est cette couleur exceptionnelle du verbe, cette nuance personnelle de l'action qui décèle l'intention de l'agent (cfr. tahwîl):

HAL. 1° en médecine, l'état physiologique spécial, l'équilibre fonctionnel actuel d'un être vivant particulier, kay fiyah mokhtassah bi dhî nafs. 2° en grammaire: le temps où tu te places par convention (présent historique, futur). 3° en droit: sohbat al hâl, maintien dans le futur du traitement spécial que j'ai appliqué à une action légale dans le passé (principe de permanence, istishâb, posé par Shâfi'î). 4° Moḥâsibî: notion de l'état mystique. 5° Aboû Hâshim et Naşir Toûsî: le rôle (wajh) que je conçois, et assigne à cette idée, dans l'économie de mes actes. 6° Ash'arî, Baqillânî, Jowaynî, par déterminisme, réduisent à ce rôle (en nous) toute la réalité du concept. 7° Les auteurs cités aux n° 5 et 6 comparent les

cause en est que: la puissance divine ne violente pas la nature charnelle » (in Qor. LXXIV, 52)

<sup>(1)</sup> holoûl al fawâ'id (Mohâsibî, mahabbah, in fine); holoûl, en grammaire, est l'incidence de l'accident de flexion sur un mot (fi mahall).

modes d'inhérence des attributs divins en Dieu, avec les modalités d'insertion des concepts en notre esprit. 8° La doctrine commune des théologiens postérieurs, avec Fakhr Râzî, et Jorjânî, rejette la notion de hâl (1); mais le « petit catéchisme » de Sanoûsî la reprendra (2).

La notion du point, noqtah, chez al Ḥallâj (3):

« Le point est l'origine de toute ligne, et la ligne tout entière n'est que points réunis. Or, le point ne peut se passer des points, ni les points de la ligne. Et toute ligne qu'on mène, perpendiculaire ou oblique, sort, par un mouvement, de ce point-là même. Et tout ce sur quoi tombe le regard d'un chacun, c'est un point, entre deux autres points. Cela indique bien que Dieu s'explicite à travers tout ce qui est aperçu et considéré; tout ce qu'on voit face à face le signifie (4). Et c'est pourquoi j'ai dit: Je n'ai rien vu où je n'aie vu Dieu. »

La notion de l'instant, waqt, chez al Ḥallâj:

L'instant est, dans le champ de la vision mentale, l'équivalent du point de rebroussement dans le plan géométrique: l'unité de mesure psychique, le dysrythme qui réveille, la dissonance qui surprend, la piqûre qui fait reprendre conscience, ce changement de rythme du cœur, cette touche divine dont l'extase (ward) n'est que la trace physique, l'aspect sensible, quand il y en a un. Comment se produit-elle? « L'extase, disait Jonayd, c'est une suspension des qualités

<sup>(1)</sup> Tahanawi, s. v. Shahr, I, 101. Ibn al Da'i, 419. Horten, ZDMG, LXIII, 303-324.

<sup>(2) &#</sup>x27;aqidah şoghra, éd. J. D. Luciani, 1896.

<sup>(3)</sup> Akhb, 9.

<sup>(4)</sup> Comp. le panthéisme qarmate de Mo'izz:  $\epsilon$  Tu es le lieu, car le lieu indique l'expansion divine (fayd) et épure la pensée, O Actualisateur du lieu l Et le lieu est le centre, c'est lui qui montre où Tu es » (fragm. IV de l'éd. Guyard).

(humaines) lors d'une touche (simah) de l'essence divine, à force de joie ». « C'est, rectifie Ibn 'Aţâ, une suspension des qualités (humaines) lors d'une touche signifiant l'essence divine, à force de douleur » (1). Ḥallâj, sortant de ce dilemme (2), établit que l'instant, comme l'extase, est chose transitoire, un moyen, non une fin, de la grâce. « A Aboû'l Sawdâ, qui lui demandait » (3). Pour le Sage, y a-t-il encore un « instant » ?, il répondit : Non. — Pourquoi ? — Parce que l'instant est une brise de joie qui se lève soudain de la tristesse, tandis que la sagesse est un océan dont les flots baissent et remontent : aussi, pour le sage, l'instant est une nuit obscure (waqtoho aswad wa możlim). » Et il récita :

Les dons de la sagesse exigent la disparition de tout ce qui est tien, Et le novice se trahit par un regard sans pénétration. »

"L'extatique assiste à la négation du nombre et à l'affirmation de l'extase, au delà de la post-éternité ». « La post-éternité indique une cessation du morcelage suivant le nombre, et une disparition des instants dans l'aevum divin (sarmad) ». « L'instant (au cœur de l'homme) est comme une coquille au sein de la mer; demain (à la marée de la Résurrection) les coquilles seront jetées sur le sable (où elles s'ouvriront et mourront, découvrant leur perle) » (4).

- (1) Tahanawî, p. 1454.
- (2) Qu'il tranche comme Ibn 'Atà (cfr. ici, XII-11-b-3).
- (3) Ap. Kalabadhi, ta'arrof.
- (4) Baqli, shath., f. 173; tafsir, in Qor. XCVIII, 5. 'Attar, tadh-kirah, II, 140.

de concordance entre les principes du Kalâm et les emprunts philosophiques faits aux Imâmites et hellénisants avant le IV siècle de l'hêgire (1). TABLEAU

| PRINCIPES            | KALAW                                                     | PHILOSOPHES                                 |
|----------------------|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| l'être.              | •                                                         | wâjib, momkin.                              |
| les corps.           | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                    | ta'yîn (mâddah + soûrah).                   |
| les substances.      |                                                           | . má laysa fi mawdoù (holoùl al mo-         |
|                      |                                                           | jarradát).                                  |
| les sensations.      | subjectives                                               | . mizaj al ajsam (2) (harakat).             |
| les idées.           | mobasharah subjective                                     | Jawlid, hosoul al sourah (toul + 'ard).     |
| l'infini             | nt d'acci                                                 | tanâsokh, tasalsol (3), ishrâq — le         |
|                      | dent,                                                     | continu (4).                                |
| les ensembles        | nafy al magadir, akwar, aflak, țaba'i', ithbat al magadir | ithbat al magadir                           |
|                      | maqoùlât, ashkhâs.                                        | •                                           |
| la personne humaine  | haykal factice (nafy al hayat) (5).                       | · rouh.                                     |
| le sens interne      | 'aql == (sixième sens) seulement                          | 'aql, et cinq sens internes (wahimah, etc.) |
| la cosmogonie        |                                                           | adl, 'inayat azaliyah.                      |
| l'obligation légale. | •                                                         | wajib, mahżoùr (lil 'aql).                  |
| la prophétie.        | ta'dib, ta'nib al anbiya                                  | tasfiyah, isti'dad iil mo'jizah.            |
| l'imâm               | un croyant valide.                                        | afdal, ma'soum.                             |
| la résurrection.     | hashr jismant                                             | mi 'dd roullans.                            |
|                      |                                                           | •                                           |

(1) Les principes adoptés par al Halldj sont en italiques. — (2) Adopté par Jahm, les Ibádites, Hishâm, Nazzám, Ibn Kaysán, les záhirites (farq., 114). — (3) Ibn Sina admet l'infini virtuel (voir ses arguments contre l'atomisme, ap. Jorjáni, l. c., suprà). — (4) Admis par Hishâm et Nazzám. — (5) Ithbat al ḥayât, selon les Ibádites.

## 2. Les modes d'existence des choses, ad extra (1):

1° Une chose est dite mohdath, contingencée, inventée, en tant que dépendante de Dieu, accidentellement, en de-hors de l'essence divine: ex. la science que Dieu a de sa création (Jahm), les actes libres de l'homme (mo'tazilites). Mohdath, d'abord différencié (2) de makhloûq, créé (i. e. réalisé hic et nunc, explicitement) (3), s'y identifia peu à peu, quand on eut reconnu que tout mohdath, contingencé, est, par làmème, maqdoûr, « projeté » et soupesé dans l'équilibration (taqdir) du dessein divin (4), — donc ma'loûm, connu et dénombré d'avance par Dieu (5).

2° Une chose est dite mawjoûd, existante, dès qu'elle a été envisagée par Dieu: dès qu'elle a subi le « fiat » (kon!'ijâd), reçu le voile du nom (hijâb al ism), le scel (lab') de la contingence (hodoûth), lui déterminant une « place » virtuelle ('orf al makân) (6) devant Dieu; lui constituant une heccéité idéale de possible, kân. Pour Ḥallâj, comme pour les Ismaëliens (7), kân est la qualification et makân la quantification, purement immatérielles, de tout concept possible, devant Dieu. « Toute chose, qui n'était pas, puis est, — ne peut surgir qu'à une « place » (préparée) (8) ». Quand la décision créatrice, le « fiat » (takwîn), se sanctionne par l'innovation (ibdâ') de telle œuvre (san') divine dans le monde, — c'est son « existentialisation » comme chose, son kawn (pl. akwân),

<sup>(1)</sup> Conçues dans notre esprit comme isolées, mises hors de Dieu.

<sup>(2)</sup> Jahm, Zohayr Atharî (Ash'arî, ms. Paris, 1453, f. 100 °).

<sup>(3)</sup> Soit que Sa puissance fût considérée comme incomplète, ou sa science comme implicite (cfr. ici, XII-nI-c); créées (Jahm).

<sup>(4)</sup> Ibn Karram: Khalq bi'l godrah.

<sup>(5)</sup> Ḥallaj (cfr. ici, p. XII-II-c), Ash'ari.

<sup>(6)</sup> Ḥallaj, in Qor. LVII, 3 (Solami).

<sup>(7)</sup> Taw., I, 8, XI, 2, 13, et p. 205 (A-11). Mo'izz.

<sup>(8)</sup> Taw., XI, 2.

localisation propre, individuation hie et nunc. Elle est, en elle-même, une créature substantielle, khaliquh; par rapport aux autres choses créées, une « clòture », une nature, fabl'ah (ou 'âdah, une simple accoutumance); et Dieu lui confère alors en plénitude son existence distincte, wojoûd, en la faisant surgir hie et nunc, innovée, mahdoû'.

'Allàf et Ash'ari ont donné une coloration matérialiste, spatialisation, au mot kawn en le liant par un nexus (1) à l'atome qui y surgit. Mais, pour Ḥallàj et les Ismaëliens, kawn désigne tous les modes d'existentialisation, matériels (marsoûmdt) et spirituels (maf'oûldt) (2). — et kûn (3) est l'exposant commun à tous les possibles (en nombre intini): ce fait que Dieu les envisage: mawjoùd = mokawwan (4).

3° La chose est dite ma'loûm, connue, en tant que Dieu l'a prévue, et visée en sa science. Son état, par rapport aux choses créées, avant et après son existence, c'est le néant. 'adam (ma'doûm) (5). Son unique mode de permanence, c'est la confirmation divine, thoboût, qui la pose, qui peut la graver dans notre mémoire (première science) comme définie pour Dieu, donc éventuelle (= 1° sens de momkin). Ḥallàj, contre les mo'tazilites (6), montre que tout moḥdath, contingencé, — est spécialement connu, ma'loûm, et particulièrement projeté, maqdoûr, par Dieu: dès ledébut de la

<sup>(1)</sup> Pour eux, kawn = ḥoṣoûl al jawhar fi'l ḥayz. Et le makân est pur néant (vide). Pour les ishrâqiyoûn, au contraire, le makân (= hay-kal) est un compartimentage réel de l'espace, cadre préexistant aux êtres qui s'y coulent.

<sup>(2)</sup> Taw., XI, 2; cfr. komoûn de Nażżàm.

<sup>(3)</sup> Syn.: thoboût (mo'tazilites), takwîn azalî (Mâtorîdî).

<sup>(4)</sup> Mawjoûd dhihnî des philosophes : le possible, et le nécessaire.

<sup>(5)</sup> Principe mo'tazilite, rappelé par Ibn al Rawandi: « lá shuy' illá mawjoûd ». Khayyat, Ka'bi et Ash'arî, l'abandonnant, posent 'adam = thoboût, et parlent de « l'existence du néant » (cfr. Ibn Karram).

<sup>(6)</sup> Pour Hisham, 'Allaf, Jowayni, Dieu ne connaît ab aeterno que les universaux.

genèse, comme partie intégrante de la matière première de son dessein. mashi'ah (1).

4° La chose est dite mafhoûm (2), comprise, c'est-à-dire concevable, du moment que son idée correspond à une possibilité (2° sens de momkin) pour notre entendement (seconde science): qu'elle se réalise ou non. Vis-à-vis de Dieu, et de nous, son mode de présentation s'appelle tahaqqoq, constatation. Je laisse ici de côté le nécessaire et le viable (wâjib, jâ'iz), l'impossible et l'absurde (momtani, mostahil), questions de logique et de morale que seuls Aboû Hâshim et les philosophes hellénisants mêlent à l'ontologie.

D'où les discussions suivantes sur les précellences (3):

wojoûd > kawn. L'existence prime l'étendue (il existe des êtres immatériels) — Roùhâniyoùn, hokamâ et ash'arites postérieurs (Ghazâlî, Râghib); contre tous les anciens mola-kallimoûn disciples d'Allâf et Ash'arî, pour qui ces deux termes sont identiques. Pour Ḥallâj comme pour Mo'izz, wojoûd signifie la qualification par Dieu (kûn) de la créature (4). La proposition sera outrée par les écoles émanatiste (ishrâq de Sohrawardî d'Alep) et moniste (wahdat al wojoûd d'Ibn 'Arabî), identifiant la virtualité des idées avec l'existence des choses (ou inversement).

mawjoûd > ma'loûm (5). Il y a plus de choses existantes

- (1) Cfr. ici XII-11-c.
- (2) Mot innové à l'époque d'al Ḥallâj (Taw., X, 17). En grammaire, mafhoûm (opp. manṭoûq) est le syn. de ma'nû (opp. lafž). A. H. Başri, le dernier grand mo'tazilite, pose : mafhoûm = mawjoûd + ma'doûm + i'tibârî (= ḥâl). Jâḥiż et les Baṣriens appelaient encore indument ma'loûm, à la fois, le réalisé et l'irréalisable.
- (3) Pour les mo'tazilites : kawn = wojoùd, thoboût = taḥaqqoq, ma'loûm = mafhoûm (sauf chez A. H. Baṣri). Pour Ash'ari, ces quatre termes sont synonymes.
  - (4) Taw. XI, 2, 13; I, 8; Mo'izz, fragm. VIII de l'éd. Guyard.
- (5) Cette fausse proposition paraît être une induction illégitime tiree de la proposition suivante  $(mawjoûd \ge momkin)$ .

que Dieu n'en a posé et connu à l'origine: la prescience divine connaît tous les corps; elle ignorait, avant la genèse, les accidents (1); et parmi eux, les futurs libres (actes humains avant leur production. Ce sont là les objets d'une seconde science divine, créée lâ fi mahall, expérimentale — Jahm. Hishâm, mo'tazilites, Ibn Karràm, Ibn al Ràwandì. — Contre les hashwiyah, hanésites, sàlimiyah, hallâjiyah, ash'arites pour qui tout mawjoûd est ma'loûm ab aeterno (2).

wojoûd > imkân. L'existentialisation d'une chose lui imprime un caractère de réalité supérieur à sa simple possibilité, envisagée par Dieu:

Mo'tazilites, hokamâ (3), Hallâj, Ibn al Khaṭīb. — Contre Ibn Kollâb, Jonayd, Ash'arî, Ghazâlî, Ibn 'Arabî; pour qu Dieu, le seul Etre, ne saurait changer, ni croître, même er gloire accidentelle. « Rien de plus ne se trouve dans le possible que dans l'existentialisé » (4), déclare Ghazâlî.

- (1) Pour les philosophes, Fârâbî, Ibn Sînâ, auxquels se rallièren Jowaynî et Ghazâlî (au milieu de sa vie : ladoniyah, qistâs mostaqim contre monqidh), Dieu ne connaît ab aeterno les futurs que sous la forme gravée (irtîsâm) d'un nombre limité d'universaux (kolliyât) : I ignore les particuliers (joziyât. Cfr. Ibn al Dâ'î, 399; Şadr Shîrâzî, 340b).
- (2) Pour d'autres raisons, Jonayd discerne le mawjoûd du ma'loùm (cfr. Hilyah, s. v.). Ash'art les identifie presque entièrement. Cfr. Hisham pour qui mokawwan = jism (Maqdisî, bad', I, 38).
- (3) Pour qui wojoûd > wojoûb (sauf pour Dieu, l'Etre nécessaire, wâjib al wojoûd).
- (4) « Laysa fî'l imkân abda' mimmâ kân »; proposition célèbre, soutenue un moment par lui dans quatre ouvrages (Iḥyā, jawāhir al Qor' ân, ajwibah mosakkitah, maqāsid al falāsifah) et dont l'optimisme résigné a été extrêmement discuté (cfr. bibliogr. ap. Ibn al Dabbāgh, ibrîz,II, 169-208). Elle dérive d'Abbād (Hazm, III, 164): Dieu ne pouvait faire un autre monde, et Il ne peut rien retoucher; il n'y avait rien de plus à tirer du possible que cet univers-ci (pas de miracles essentiels).

   Yaḥya-ibn'Adî, le philosophe jacobite (+ 364/974) de Bagdad, avait aussi soutenu cela: Dieu ne peut changer l'ordre du monde; Dieu ne

— jihah — .nihâyah  $\bowtie$  (1) bidâyah? L'existentialisation de la création a-t-elle un but? Son terme est-il plus que sa source? — Toute chose étant limitée, la conclusion de son existence la ramène au seuil de son origine, la réduit au rang d'un possible, devant Dieu. Tous les motakallimoùn, et la plupart des mystiques, notamment Jonayd: même pour l'existence humaine. — Contre Ḥallàj, pour qui le terme est réalisation définitive (nihâyah = tahqîq), et peut être pour l'homme déitication (2). Selon lui, l'existence est pour chaque chose le don d'une bonté qui ne se reprend pas (joûd); un perfectionnement continu, dans un sens (jihah) déterminé, en vue de la postéternité (abad).

mafhoûm > ma'loûm. Dieu conçoit plus de possibles qu'Il ne crée (et ne nous notifie) effectivement d'êtres. Pour Ash'arî, cela signifie simplement le mystère de Son bon plaisir (tajwiz) à notre égard. Pour Ḥallâj, cela signifie que Dieu est amour inépuisable, qu'Il conçoit librement en Lui-même une plénitude infinie de possibles (mafhoûmât), comme tels, indépendamment de la considération accidentelle (prescience) qu'il en réalisera et révélera une infime partie hors

peut envisager aucun possible sans le quantisser, donc le réaliser; c'est l'exclusion catégorique de tout possible non réalisé (Qifti, hokamâ, éd. 1326, p. 237, l. 21; 238, l. 3, 10, 11).

(1) Le signe ⋈, employé ici, remplace le signe usité pour la non-identité logique, que l'imprimeur ne possédait pas.

(2) « Quoi de mieux, l'origine (bidàyah) ou le terme (nihâyah)? — Comment comparer entre elles deux choses qui n'ont pas de point de contact! Le terme n'est pas le simple désir de se trouver comblé, c'est la réalisation définitive! ... O mon Dieu! si la contemplation de la prééternité (azal) me consterne (car je ne T'y aimais qu'en figure), que la contemplation du terme (ajal) me console! » (Hallâj, in Baqlî, Shath., f. 127). « Celui que Dieu a mentionné pour un bien en Sa prééternité, Dieu pacifie son cœur en la postéternité » (in Qor. XIII, 28). Cfr. Sol. in Qor. LXII, 4.

de Lui-mème, en créant (1). Pour Aboù'l Hosayn Başrt, c'est avouer, par renonciation à la doctrine mo'tazilite commune (2), qu'au delà de Sa prescience concernant les futurs que Sa création réalise (ma'loûm), Dieu a une « science moyenne » (3), 'àlimiyah qadimah, qui embrasse ab aeterno l'infinité des possibles, parmi lesquels nos futuribles, ces intentions humaines réfléchies (4), dont la réalisation (ou le rejet) est impartie par Son investiture à notre libre choix.

azaliyât, les prééternels = bariyât, les droits de grâce préconcédés. Au delà des modes d'existence précédents, qui nous sont accessibles naturellement, Hallàj mentionne deux fois une modalité (5) d'existence pure et simple, ineffable et surnaturelle, immaculée: les droits de grâcier, dots prééternelles des saints; il la décrit (6) comme la présentation totale, devant l'essence divine, d'une image intelligible, — humanité, « nâsoût », rassemblant ceux de ses Noms et Attributs qu'en Sa prédilection, Il S'est complu à manifester, au moyen de la création d'un univers où l'homme sanctifié les reflète; comme Sa spéciale couronne de gloire (7) accidentelle, à jamais.

- (1) Sol. in Qor. XLVII, 21.
- (2) Gfr. suprà, p. 562. C'est donc avouer que Dieu connaît aussi comme futurs ceux des futuribles qui se réaliseront: Sohrawardi d'Alep et Nasîr Toùsî sont formels: l'alimiyah divine est la contrepartie de la ma'loûmiyah, l'objet connaissable (Şadr Shîrâzî, 340<sup>b</sup>).
- (3) Je risque, faute de mieux, cette expression de Molina, à la place du barbarisme « scibilité ». Il semble que A. H. Başrî s'inspire ici d'Ibn Karram (khâlıqiyah, etc.).
- (4) Dieu les connaît avec prédilection, en premier, puisqu'ils sont, parmi les actes des créatures, les seuls parmi lesquels Il choisisse, pour en déifier les agents, dirait-on en langage chrétien.
  - (5) Amoureuse prévision par Dieu des supplications de ses Saints.
- (6) Ap. Faşl fî'l mahabbah, traduit infrà, d'après Baqlî. Comp. p. 298, n. 2: bariyât, trad. par « créations », au lieu de « créatures graciées, intercessions » qui est le sens vrai (cfr. tabarrî, ana'barî minho).
  - (7) Sand al lahoût.

3. Les degrés de réalité des choses : ab intrà ; conçues en notre esprit comme reliées, menant à Dieu (1).

1° taḥaqqoq al motaḥaqqiq, la simple vérification, constatation (2) de la chose par notre entendement (fahm); portant attribution, pour nous, d'une trace mentale correspondante, un sens donné, ma'nä; marquée par l'emploi d'un nom quelconque, ism, simple vestige de la chose en notre mémoire. La chose est entrée seulement en nous comme un sujet de paysage dans l'œil du spectateur distrait, comme un aspect, une qualification: wasf al waṣif. Telle est la réalité minima, en nous, de telle ou telle chose existante: « ceci..., que », anna, l'indication de sa différence individuelle saisie du dehors, au vol, le fait de son existentialisation, sa seule singularité particulière, son heccèité, anniyah (3): (contour externe de son ipséité, howiyah) c'est son individualité, du dehors, sa silhouette, sa caricature; pas encore sa personnalité, du dedans.

2° haqiqah (4), la réalité (de la chose), vérité, essence : l'appréciation exacte de son sens ; sa dénomination correcte et scientifique, tasmiyah, prédicable et classable pour notre intelligence. La chose est maintenant sauvegardée, consignée

- (1) Cette méthode est formée chez Anṭākî (Dawā), approfondissant les aspects de l'œuvre de l'obligation chez le croyant : islâm (= fard al'amal), 'tmân (= ḥaqīqat al 'amal), et yaqīn (= ikhlâs al 'amal).
- (2) Le mot taḥaqqoq apparaît chez Ḥallâj (Motaḥaqqiq, opp. à Motarassim), en son commentaire de Qor. III, 89; dans ses vers (ici p. 95: 2º récension). Il est employé par Qorashî et A. H. Başrî (qui le définit : iṣâlatā pour le mawjoûd, aṣlā pour le ma'doûm).
- (3) Ḥalláj: Akhb. 12; La forme est sûre (Taw. II, 6); ce n'est ni 'aniyah, ni dniyah; d'ailleurs Anniyah figure dans la trad par Ḥimṣī et Kindī de l'œuvre plotinienne Théologie d'Aristote pour rendre le grec τὸ ὅτι, τὸ τί ẵν εἶναι (p. 189; forme annī p. 118). Syn.: shabaḥ, mìthâl.
  - (4) Les Gholât avaient posé le problème (Shahr. II, 26).

en nous, comme le résultat de l'expérience dans le carnet de l'observateur; repérée par ses qualités propres, comme la saveur d'un fruit dans la bouche, grace à son attribut: sifut al mawsouf. Elle devient pour notre esprit comparable, donc assimilable; nous savons « quoi »; ce qu'elle est, sa quiddité, mâhiyah (1), son essence (dhàt).

3º haqq, le réel, le vrai (de la chose); l'essentiel, pour nous, dans la chose, c'est ce par quoi elle nous devient concevable (2), ce « suc digestif spirituel », hadmah rouhâniyah, qui nous la fait assimiler: ce que nous avons de véritablement commun, nous différents, avec elle. Cette liaison secrète qui soumet son essence, chez elle aussi, à Dieu; sa comparution devant Lui, principe transcendant et gratuit de sa réalité. C'est ainsi que dans les choses comme en nous, il nous devient loisible d'entrevoir, bouillonnante, la « Source unique » des sources (3), Dieu, sous les noms qu'elles portent, sous les transcendantaux qu'elles reflètent. Sous l'être pur, désexistentialisé, puis désessencié, de chaque chose, notre désir reconnaît la même Vérité unique, le Vrai, le Véritable, al Haqq; al Marosoûf, Celui qu'elle décrit, al Mosammä, Celui qu'elle nomme.

Ce troisième degré de la réalisation de la chose en notre

<sup>(1)</sup> Choisi par Ḥimṣi et Kindî pour trad. τὸ τί. Fârâbî précise sa distinction d'avec l'heccèité (foṣoûs, p. 66-67). Comparable à la distinction entre forma (actus primus) et operatio (actus secundus). Cfr. Ghazâlî, maqásid, 144.

<sup>(2)</sup> Il ne faut pas s'arrêter là, comme le panthéisme qarmate, et identifier Dieu au réel (taḥṣtl, opp. à tanzîh, ta'lîl, ta'wîl, taḥqìq). La « théologie d'Aristote » s'arrête là aussi (al Bârî = al annîyah al 'oùlä al ḥaqq, p. 12, 13), de même Fârâbî (foṣoûs, 82, § 55 seq), identifiant Dieu à « la vérité: de l'énoncé conforme à son objet, ou de l'objet conforme à son énoncé; de la réalisation d'un être (lil mawjoûd al ḥāṣtl): de la proposition qu'il n'y a pas moyen de nier ».Cf.Ghazâlî, mishkât, 18, 28. (3) Ḥallâj, in Qor. XXX, 45.

âme est l'ultime degré où la méditation, exerçant les puissances de l'àme, puisse normalement atteindre. Il nous met en présence directe, au seuil de l'Etre transcendant. C'est la simple évidence intellectuelle du croyant monothéiste, la siddiqiyah du « howa howa », la sakinah du Prophète (1): cet état prélude à la vision intellectuelle de Dieu, ro'yah, note al Ḥallâj; ni l'une ni l'autre ne consomment l'union mystique avec Lui; qui, purement surnaturelle, est infiniment au-dessus.

Correspondance des termes employés par al Ḥallâj (2):

- I. Les choses (entre elles): la nature:Tab' (rosoûm, tabâ'i', 'âdât).
- II. Les choses en tant que créées (entre elles): l'univers: Khalq (hadath, khalà'iq, ṣanâ'i', wasà'it, 'alâ'iq).
- III. Les réalités des choses, devant Dieu : haqâ'iq :

A: 'ilm al haqîqah (3) = 'ilm al yaqîn = waşf al wâsif = ta'arrof. B: haqîqat al haqîqah = 'ayn al yaqîn = şifat al mawşoûf = 'irfân. C: haqq al haqîqah = haqq al yaqîn = al Mawşoûf wâşif (4) = ma'rifah

IV. La divinité: al Ḥaqq.

Distinction des termes :

rosoum al tab' sa khallqah (cfr. suprà, p.53). La délimitation de la chose par Dieu, le scel de l'individuation, n'épuise pas toute l'action créatrice qui s'exerce sur elle. Dieu fait chan-

<sup>(1)</sup> Corr. dans ce sens Taw., passim; cfr. Baqli, in Qor. X, 36.

<sup>(2)</sup> Taw. II, 2-4, 8; IV; in Qor. CII, 7 (cfr. Makkî, qoût, I, 119); Taw. III, 9; XI; et Kal.

<sup>(3) =</sup> tahaqqoq (ici p. 565).

<sup>(4) =</sup> al Ma'roûf, al Yaqîn.

ger aussi les choses par le dedans. Ḥallaj, contre Jahm, Ash'arî.

khaliqah haqiqah (1). Le fait d'avoir été créée, séparée de son Créateur, donc changeante et périssable, n'épuise pas toute la substance d'une chose, vis-à-vis de Dieu. Il y a une intention spirituelle qui persiste entre l'Ouvrier et son œuvre, même quand il frappe son œuvre de disparition. La « disparition », fanà, survit au « disparu », fûnì, remarque Mo'ammar. Chez l'homme, en particulier, cette conformité à Dieu devient d'ordre conceptuel, discursif. L'agent physique (zânî) d'une fornication (zini) n'épuise pas toute la réalité conceptuelle que Dieu définit « fornication » (Ibn Karrâm). Se prosterner, — face au soleil, — n'implique pas forcément l'intention d'idolâtrer le soleil (Marîsî, Ibn al Râwandî, Aboû Hâshim). kâfir ha kotr, selon Ḥallāj.

wasf > sifah (2). La « description », l'idée que je me fais d'une chose n'est pas identique à priori à sa « qualification » exacte. Ibâdites, Hanbalites, Hallâj. Contre Jâḥiz, qui, par libertarisme rationaliste, réduit sifah à wasf. Contre Ash'arì, qui, par déterminisme occasionnaliste, réduit wasf à sifah.

hagiqah haqq (3). « La réalité (d'une chose) n'implique pas le réel » : « al haqiqah doîn al haqq », dit Ḥallàj, suivi en cela par Ash'arî. Dans les choses créées, parce que leur réalité, en soi, est défaillante, et que le réel, en elles, c'est l'intention créatrice qui les soutient. Et en parlant du Créateur : le terme « divinité » est moins fort que « Dieu » (4);

Shahr. 1, 192; farq., 178, 193, 213; Hazm, V, 41.

<sup>(1)</sup> Problème de la distinction (sans contradiction; contre les Druzes) entre àûhir et bûţin.

<sup>(2)</sup> Problème de la distinction entre soûrah et ma'nä. Jûhiż, mokhtûrât, I, 41; Tina'oûtî, Dalil.

<sup>(3)</sup> Non-confusion de l'idée et de l'être (distinction entre la logique et l'ontologie).

<sup>(4)</sup> Macedo —. doun, ce qui est en deçà de (opp. ward), en dessous

l'idée de la consommation des attributs dans l'essence simple n'épuise pas l'Acte Pur, le mystère essentiel de Dieu, al Ghayb. Ḥallâj incline à appliquer ici, non la simple différence virtuelle des mo'tazilites et de Najjâr, entre attributs et essence, mais la différence formelle proposée par Ibn Kollâb (et Ash'arî) C'est pour Lui seul que Dieu est, absolument et immédiatement, la Vérité en soi, al Haqq lil Haqq.

Ḥʌofoaн, réalité, vérité: 1° en grammaire, le sens propre d'un mot (opp. majâz, sens figuré): cf. Qâsimî, oṣoûl, 10,99; 2° en droit, emploi du mot, tel que la coutume ('orf) le fixe (wad') dans le langage (Mâlik, ap. Qâsimî, l. c., 43); 3° les monistes postérieurs l'ont confondue avec haqq.

HAQQ, réel, véritable: 1° en grammaire, conformité de notre jugement au fait, motábagat al hokm lil wâqi'; 'Anbarî croit qu'il suffit de raisonner correctement pour l'obtenir; de même Jâhiz et Dâwoûd (1). Nazzâm rectifie: c'est la conformité de la chose à notre conviction 'i'tiqâd), et notre conviction n'est pas infaillible (2); 2° en osoûl, la créance, ce à quoi on a droit, ce qu'on peut abandonner (3): hogoûg Allah

de, qui manque de ; la coque, autour de la graine ; la vasque, en dessous de l'eau. Ce terme signifie une conformité par le vide, le creux, le manque, à cela qui n'y est pas impliqué, mais qui seul comblerait. Il exclut à la fois l'identité logique (howa howa), l'antagonisme logique (Khilâf, didd), la parité (nadd) et l'inconciliabilité radicale (ghayr). — Comme Tait l'a remarqué, il faut se garder de confondre le dedans (= l'envers, si elle n'a que deux dimensions) d'une chose, avec son inverse (= parité) ou son contraire (= antagonisme).

<sup>(1)</sup> Koll mojtuhid mostb (Qasimi, l. c., 38, 72, 138; Sh. mîzan, I, 28; Ibn al Mortada, monyah, 63, 67).

<sup>(2)</sup> D'où sa définition de la sincérité (sidq): « conformité du récit à la conviction de celui qui le fait; que le récit contredise ou non le fait en soi ». Jâḥiz, au contraire, la définit: « conformité du récit à ce qu'est, en soi, le fait; aussi bien qu'à la conviction (de celui qui fait le récit) » (ap. Sanoûsî, moqadd, éd. J. D. Luciani, 1908, p. 107, 221).

<sup>(3)</sup> Tahánawî, 330.

(= farà'id) opp. hoqoûq al' abd; 3° en théologie: c'est d'abord un adjectif épithète (« ilah haqq » ap. credo chrétien, cf. « théologie » plotinienne dite d'Aristote, traduite par Ḥimṣì et Kindì); il devient substantif, « al Ḥaqq » tout court, le « vrai Dieu » (1), dans le tafsîr édité sous le nom de Ja'far dans les cercles mystiques de Koûfah: Ibn Ghânim, Ma'roûf et Miṣrì l'y empruntent; après eux, le mot est classique en soufisme (2).

On lira utilement dans les Tawâsîn, l'apologue du papillon attiré par la lampe (chap. II, 2-4): « la lueur de la lampe, c'est la science de la réalité » ; sa chaleur, c'est la « réalité de la réalité; l'arrivée au contact de sa flamme, c'est le réel de la réalité (considérée) ». — « Le Réel est au delà de la réalité, et la réalité n'implique pas (nécessairement) le Réel » (II, 1). - « L'apparence de la Loi (séparée de sa réalité), c'est une impiété qui est déguisée, et la réalité de l'impiété c'est la sagesse divine qui est manifestée ». - « L'impiété et la foi se distinguent par le sens; elles sont, quant à la réalité, chose unique » (3). « Celui qui sépare (en théorie) l'impiété de la foi, est un infidèle; celui qui ne sépare pas (jugement pratique) l'impie du croyant, est un infidèle » (4). — Ibn Hazm et Ibn al Dâ'î critiqueront (5), chez Ash'ari, des propositions analogues, un peu déformées : « L'impiété, au sens propre (nafs al kofr) est mauvaise; mais l'essence de l'im-

<sup>(1)</sup> Cfr. les noms composés du théophore « al Ilaqq » dès le me siècle (imâms zeidites, Nâşir, Hàdî); le texte d'Ibn al Mo'tazz (Shihab, safinah, éd. 1309, p. 425). La citation de Motarrif (ap. Sh. tab. I, 33) semble interpolée.

<sup>(2)</sup> Le Dieu réel, expérimental, expérimenté; la Vérité que suppose toute démonstration, « le But des rites, la Base des obéissances » (Ḥal-laj). Cfr. Qor. XXII, 6; XLII, 47.

<sup>(3)</sup> Cfr. ici, p. 256. Akhb. 35.

<sup>(4)</sup> Akhb. 51.

<sup>(5)</sup> Ḥazm, IV, 208; Ibn al Dâ'i, 399. Ibn Fourak les rétractera.

piété ('ayn al kofr) est peut-être bonne, puisqu'elle atteste le Créateur ». — « La réalité est autre (ghayr) chose que le Réel » (1).

- c) Les ressources de la langue arabe.
  - 1. Les matériaux de la grammaire.

Il est inutile de scruter les œuvres des mystiques musulmans si l'on n'étudie pas de très près le mécanisme de la grammaire arabe, lexicographie, morphologie, syntaxe. Ces auteurs rattachent constamment les termes techniques nouveaux qu'ils proposent (2), à leurs valeurs ordinaires, à

(1) La démarche ordinaire de l'intelligence est d'aller du dedans au dehors; elle part de la mention pure et simple de l'idée (taṣawwor, dictum simpliciter) et elle conçoit l'affirmation d'une acception de l'idée (tasdîq), pour aboutir à un jugement pratique (hokm). Ici, c'est la démarche inverse, une invagination: du dehors au dedans: l'intelligence constate la position pratique de l'idée (wasf, anniyah); puis, par la conception de son essence théorique (haqîqah), elle envisage son principe premier, la Vérité divine (haqq). Dans la première démarche, l'étape conceptuelle aboutit à saisir l'idée par un côté, une acception (vajh d'Aboû Hâshim, jihah d'al Ḥallâj). Dans la seconde, l'étape conceptuelle aboutit à ce que l'idée nous pénètre par un angle, un attribut (sifah), qui devient en nous un état (hâl). — En soi, l'étape est la même: wajh = hâl: la conception du verbe mental.

Des Qarmates aux mystiques contemporains (surtout Ḥallāj), toute la différence est là, dans le but de l'investigation. Ils emploient les mêmes termes, et procèdent à la même décomposition, par dévêtement d'enveloppes successives, de la réalité. Mais au centre du noyau mis à nu le mystique trouve l'étincelle divine qui l'extasie et le transfigure, et le qarmate la froide évidence, où il se perd, dans la raison impersonnelle: sorte tamen inaequali...

(2) Voir Mohasibi, sur le mot 'aql (= l. c. supra, p. 543; comp. avec lbn Sídah, mokhaṣṣaṣ, III, 15, 28); 'Amr Makki sur le mot tawbah (ap. Ja'far b. Ḥayyan, ṭabaqat al moḥaddithin bi lṣfahan, ms. Zah. tar. 65); Ḥallaj sur le mot ma'rifah (ap. Taw. XI, 1). Comp. M. S. Howell, Grammar of the classical arabic language, 4 vol., Allahabad, 1880-1911: inventaire inestimable des principaux traités classiques arabes sur la matière.

l'usage courant, constaté par les grammairiens; ils tirent aussi soigneusement parti de la diversité des formes et des propositions.

Comme l'hébraïque, la grammaire arabe a été dominée dans sa formation par la considération d'un livre révélé; le Qor'an. Dans ce livre, l'ange n'intervient que comme lecteur lisant à Mohammad les décisions divines qui disposent des choses particulières. Dieu, l'Onomaturge de la genèse, restitue ainsi aux mots arabes, si souvent métamorphosés par la fantaisie des poètes païens, leur caractère, un scel, une consécration; le nom coranique, ism, confère simultanément à la chose : sa réalité, selon la science divine, - son existence objective (kawn) dans la création, — et son cours légal (hokm) parmi nous: c'est le wad, la « frappe » du nom (1). Les mots sont donc des effigies, frappées par Dieu lui-même, pour commémorer, comme des médailles (et aussi des monnaies à notre usage), les intentions de Ses faits et gestes singuliers, de Ses créations particulières. Le Qor'an, non seulement n'a pas à se plier nécessairement à nos conventions de prosodie (nažm) ou de prose rimée (saj') (2), — mais il ne doit ni sérier syntactiquement ces actions divines quant au sens  $(i'r\hat{a}b)$ , ni signaler la différenciation de leurs intentions par le moyen de quelque aspect (hâl): Dieu en étant l'unique et impénétrable Auteur.

L'étonnante fixité des racines sémitiques, leur trilitéralité, déduite, pour l'arabe (3), dès Qotrob (+206/821), — des patients travaux de lexicographes comme Khalîl (+175/791), — est un phénomène d'importance philosophique considérable. En arabe, l'étymologie d'un mot est immédiatement

<sup>(1)</sup> Opp. ibham.

<sup>(2)</sup> Baqillani, i'jaz al Qor'an, où la question est traitée en détail (ms. Caire, I, 128).

<sup>(3)</sup> Pour l'hébreu par Jehuda Chayyug.

repérée; sous la forme la plus dérivée des quinze formes verbales, le mot reste perpétuellement relié, même pour l'interlocuteur le plus ignorant, à la source toujours vive du sens fondamental, aux trois consonnes primitives de la racine. De suite, les dictionnaires arabes ont pu être constitués sous une forme scientifique, les mots classés par radicaux. Référant ainsi pour chacun au sens fondamental du verbe, du mode d'action créé, considéré; le verbe « être » désignant éminemment l'impératif créateur (kon!).

La morphologie arabe inventoria les différents aspects de chaque racine, non comme de simples dénominations inertes, substantives (1), — mais comme des actualisations de l'action divine, des verbes, af'âl: le maximum d'énergie se trouvant dans le miqual, l'impératif, jugement pratique, orienté (bi ma'nô) (2). La considération des noms s'introduisit ensuite; après le participe actif (fô'il); par l'étude de l'infinitif, maşdar; l'événement (hadath), l'action divine considérée au passif; sans mention de l'objet agi (fîl, maf'oûl moțlaq): résidu verbal, à demi-vidé, trace figée de l'acte, jugement spéculatif théorique, sans force prégnante (3).

Ces mots, ces formes verbales, furent analysés, ensuite, en composition (ta'lif), rangées dans leur ordre logique respectif (4): taqdim, ta'khir: ce qu'on doit mettre devant, la proposition « introductive » (et le sujet), mobtada: ce qu'on doit placer en dernier, la proposition « énonciative » (et l'attribut), khabar (5). Dans leurs situations réciproques (espace),

<sup>(1)</sup> Cfr. le chinois.

<sup>(2)</sup> Tahánawî, l. c., p. 69, 1210.

<sup>(3)</sup> Cfr. Ḥallaj, in/ra (fasl fî'l maḥabbah). La classification classique de Sîbawayh (asmâ, sifât, af'âl) sent le mo'tazilisme; en attendant le classement hellenistique (ism, fi'l, ḥarf).

<sup>(4)</sup> Opp. à tartîb, l'ordre donné, tel quel (Qâsimî, oşoûl, 45).

<sup>(5)</sup> Les logiciens appelleront le sujet mawdoû', et l'attribut mahmoûl, accentuant la subordination du second au premier.

par rapport à celui qui les profère (motakullim, 1re personne, celui qu'elles interpellent (mokhátih, 2e), l'absent dont elles parlent (ghá'ib, 3e). — Dans leur degré d'actualisation (temps) (1): mâdi, le parfait, l'action parfaitement décidée, tranchée, réalisée et sanctionnée; et modári, l'aoriste (litt' « ce qui ressemble » au masdar), l'action qui s'achève sous condition (passée, présente, ou future).

En poussant cette de nière étude, les grammairiens arabes observèrent que, tant à l'aoriste (modini) qu'à l'infinitif (mandar), les racines verbales souffraient alternativement, dans la prononciation, d'une des trois « maladies » chroniques ('ilal), les trois colorations vocaliques finales, O, A, I. Qu'aucune d'elles, dans le discours, n'était exemptée de ces infirmités; « al magâl manoût bi'l 'ilal wa'l af 'al maqroûnah hi'l shirk », note al Ḥallâj (2). Que ces infirmités vocaliques n'altéraient pas la frappe (wad') des verbes placés sous leur dépendance accidentelle (qarînah), que c'étaient des conditions générales, déterminant la substance du discours luimême, en les soumettant, transitoirement, aux significations générales suivantes (3), — correspondant à la fois à ce que nous appelons cas, et modes:

voyelle dénomination aoriste masdar

- O. dammah. marfoù' (élevé, enlevé). indicatif (kâda). nominatif (sujet).
- A. fathah. mansoub (dressé). subjonctif (kay) accusatif (régime).
- I. kasrah. majroùr (tiré, abaissé) génitif (complément indirect, avec particules)

apocope. sokoûn. majzoùm (tranché). impérativé (l). -

Et, le mo'tazilisme aidant, ces « infirmités » vocaliques (' ilal) furent rattachées logiquement à des causes les engen-

- (4) Ce qui correspond aux deux types de décret divin admis par les ahl al hadith: irrévocable (mobram), et conditionnel (mo'allaq) (1070-a, p. 152).
  - (2) In Qor. XII, 106.
  - (3) Cfr. l'idée de nombre, pour les noms, comme pour les verbes.

drant (tawallod, d'al Farrà), à certains vocables les « régissant », 'awâmil (1), les provoquant au moyen de particules (horoûf al 'ilal (2) horoûf al ma'ânî, opp. aux horoûf al mabânî, consonnes radicales sg. binâ), sans insirmités vocaliques.

La considération de fonctions générales, ma'dnî, idées immatérielles, conquérait ainsi droit de cité (3) parmi les grammairiens. Mais une série de conflits (4) s'élevèrent bientôt entre le rationalisme des théologiens mo'tazilites, et les constatations expérimentales des grammairiens. Deux doivent être mentionnés ici:

Quand les mo'tazilites s'efforcèrent de saisir le sens unique, incommunicable, à assigner à chaque forme de chaque racine, on vit que, comme les fonctions générales précitées, les mêmes adjectifs, sifât (= attributs), étaient impartialement employés pour « colorer » des mots différents. Cette attribution commune attestait qu'on pouvait découvrir une synonymie permanente entre des racines différentes, dont on avait cru les sens irréductiblement distincts. Problème des

- (1) Cfr. Hallaj, in Baqlî, shath., f. 155a.
- (2) Pour O: waw, fa; anna pour A: istithnå, tajallî pour I: bi, ka; ḥattä, mondh, qism, iḍâfah, waṣf pour l'apocope: shart, jazâ, ma'rifah (Fârisî ap. Ibn Sidah, mokhassas, XIII, 45 seq.)
- (3) Sous trois formes d'asmâ, « noms »: motaridifah, homonymes; motawāṭi'ah, noms génériques (de classe); moshtarikah, synonymes (Ghazālī, mihakk al nažar, 12; maqāsid, 145). Correspondant aux trois types d'argumentation, dialectique, syllogistique et parabole, examinés infrà.
- (4) En grammaire: qaḍáyâ a'yân lâ to'amm: koll mojtahid moṣîb (faux en kalâm): il y a des 'ilal mojawwazah (il n'y a que des moûjibah, en kalâm): les foroû' priment les oṣoûl (en kalâm, c'est le contraire). Cfr. Qâsimî, oṣoûl, 105; Ibn Jinnî, Khasâ'iş, 273 seq. D'où les polémiques entre logiciens et grammairiens (Jâḥiz, Ibn al Râwandî; contre Ibn Dorostawayh, Nâshî; cfr. Yâqoût. odabâ, III, 105 seq.): les uns étudiant l'instrument des échanges intellectuels; les autres la pensée, en dehors de ses conditions matérielles d'expression.

synonymes, motaràdifât (polyonymie de la chose): nié par Nadr, Tha lab, Ibn Fâris, Aboû 'Alî, Ibn al Şalâh pour qui il n'y a qu'un nom propre, pour une chose: les autres étant des noms figurés, des épithètes — contre Ibn Khâlawayh (200 noms pour « sabre », etc.) et Ibn Jinnì.

L'étude de l'annexion de l'article défini al, comme préfixe au nom (masdar), pour en marquer la détermination (substantive), mit en présence d'un autre problème. La détermination dérive d'une intention immatérielle (et personnelle. elle ne devrait donc pas être saisissable dans la structure notée du langage (mais seulement dans une inflexion musicale de la voix); si elle se trahit, dans les noms d'action, par l'emploi de l'article défini, al, - elle ne transparaît, dans les verbes eux-mêmes, que par cette a temporalisation » exceptionnelle du verbe, qui ne nous réfère plus directement à l'action en cours, mais à la personne interposée de l'agent : le hál, l'état subjectif du verbe, le présent historique, la narration ou citation, hikâyah (1); phénomène anormal pour les grammairiens arabes ; « récit sur l'état passé, transposé dans le présent, passage du mâdi au moddri », par déplacement de l'idée » (Taftazânî), « du mot » (Jorjànî).

Ce déplacement de la connotation, n'altérant, formellement, ni le mot ni l'idée, montre bien (2) que la même racine

<sup>(1)</sup> Cfr. suprà, p. 555. C'est toute la question de l'assimilation transformante pouvant intervenir de Dieu à l'homme; le passage du parfait à l'imparfait, l'investiture de la parole (prédéterminée par Dieu) au sujet parlant: le passage du style indirect au style direct. En particulier, la hikâyah est-elle licite pour qui « lit » le Qor'an? Oui, selon les mo'tazilites et les Sâlimîyah; non, selon Ibn Ḥanbal (parce qu'impossible) et Ḥallâj (parce que ce n'est pas une investiture sacramentelle, mais une effusion imprévisible de la grâce, une intervention instantanée de l'Esprit: Akhb. 12). Cfr. Ibn al Farrà, mo'tamad; et ici, p. 514.

<sup>(2)</sup> Cfr. aussi l'emploi alternatif du masdar comme participe actif ou passif (noûr = monawwir, ou monawwar).

verbale est légitimement « prégnante » de plusieurs sens distincts. C'est le problème des homonymes (« hétérotropie du vocable »): nié par les premiers grammairiens et théologiens, notamment Aboû Ḥanifah, Aboû Hàshim, A. H. Baṣrì, il est admis par Moqâtil, Shàfi'ì, Jobba'ì, Bàqillânî: pour qui le « nom est hétérotrope », ism moshtarik (1); ce qui veut dire: d'abord qu'il existe légalement des homonymes; et aussi que l'idée n'a pas qu'une acception, linéaire (sens divisé), mais qu'elle détermine, dans le mot qui la définit, une « cristallisation » à plusieurs axes (2) (sens composé).

## 2. La mise en ordre des idees.

Une disposition concertée des matériaux du langage permet seule à la pensée directrice de s'élucider, à l'intention maîtresse de s'exposer; passant de l'état condensé (mojmal) à l'état décomposé (mofassal), de l'implicite (= confus, ishkâl) à l'explicite (tajalli); — issue du tuf commun (dimn), elle s'en dégage toute seule, comme un dessin du fond de l'étoffe (idmâr) (3).

Certes, en principe, le mot doit être pris uniment, sans y chercher d'intention : « al ași 'adam al idmâr » (4). Mais on n'énonce pas une phrase pour la simple satisfaction de

<sup>(1)</sup> Cfr. infrà.

<sup>(2)</sup> Cfr. la figuration des atomes polyvalents en stéréochimie. Il y a douc unc « topique de la mémoire », un canon de l'imagination. En effet, dans l'usage normal, qui est forcément fonction des trois dimensions de l'espace, avant (arrière), haut (bas), droite (gauche), un terme ne peut subir, sans déformation, que trois sortes de conversion imaginaire : le contraire (comme une image dans une glace), l'inverse (mettre la tête en bas, aller des conséquences à la cause), et l'intussusception (comme d'un gant qu'on retourne momentanément à l'envers pour le réparer) ; voir les recherches de Listing et de Tait sur la géométrie de situation. Distinction entre didd, naqid et khilâf.

<sup>(3)</sup> Tahanawi, s. v. bayan.

<sup>(4)</sup> Qarafî, ap. Qasimi, oșoû/, 45, n. 2, 53, n. 2

construire une proposition grammaticale correcte; l'énonciation 'ibàrah, la rhétorique, bayàn, dépasse la grammaire : elle assigne un but supérieur commun à la somme des sons, des sens et des fonctions des mots isolés qu'elle groupe et concerte : elle argumente, elle expose un jugement.

Nous distinguerons avec Ghazàli (1) et Ibn Roshd (Averroès), trois types différents dans la marche de l'argumentation.

(a) La marche dialectique (2), tariqah jadaliyah (qiyâs juli, i'lâm), particulière aux théologiens. Elle part d'une hiérarchie positive, établie à priori, entre les deux faits considérés (taqaddom, afdaliyah) (3). Elle passe du « tronc » (asl) à la « branche » (far') (4), et conclut à fortiori (argumentations a minori ad majus, a majori ad minus —, les deux premières « voies » de la Halaca talmudique). Et elle ramène la solution d'une question nouvelle, à celle du problème général ainsi résolu (radd al ghâ'ib ilä al shâhid). Elle constate simplement que l'ordre des deux faits, « c'est ainsi », 'anna, « voici ». Elle n'envisage dans les deux choses que leur heccèité incommunicable, leur vestige, rasm; et elle dénonce leur distinction réelle (ghayr: plus vaste que la contradiction, ('aks), ou leur identité totale (itrâd). Nafy, ou ithbât: pas de milieu entre ces deux alternatives.

Aussi la forme préférée des dialecticiens est l'argumentation par le dilemme : *ibțâl*, acculer à l'absurde ; *moțâlubah*, montrer que la comparaison pèche au dehors par un côté; *mo'draḍah*, signaler une contradiction interne — Ou faire constater, par l'évidence, *tahqîq*, — l'univocité.

C'est l'argumentation d'autorité, la présence victorieuse

<sup>(1)</sup> Magasid, p. 9: tadammon, motabagah, iltizam.

<sup>(2)</sup> L'inverse de la synecdoque ; critiquée par Ibn al Rawandi.

<sup>(3)</sup> Cfr. suprà, p. 552.

<sup>(4)</sup> Noms réservés ensuite au petit et au grand extrême du syllogisme.

du fait invoquée, — comme le triomphe sensible des miracles de Moïse (taḥaddi) (1). Elle prouve l'existence de Dieu par le décret créateur: taiwiz, le bon plaisir; takhṣiṣ, Dieu aurait pu faire le monde autrement; tarjiḥ, Dieu aurait pu ne pas le créer.

La hiérarchie positive des faits, qui sert de base à cette méthode, repose sur l'acceptation d'une autorité enseignante.

Ex.: Qor'àn, XIV, 29-33: « la bonne parole est comme un arbre... » — C'est Shâfi'î qui a posé, en Islâm, les règles de cette argumentation, dite borhân anni, ou istidlâl, déduction. Ibn Ḥanbal et Dâwoûd les précisèrent avec encore plus de rigueur, montrant que le sens (ma'nā) de l'asl devait coincider en tout avec le sens du far', pour que la déduction soit valable (tangth al mandt) (3). De même l'imâmite Nàshî (qıyās mottarid 'alā'l asl al ma'roûf). — On trouve de bons exemples de cette argumentation dans le tafsîr de Tostarî, p. 46, 116, 121.

(b) La marche syllogistique (4), tariquh borhâniyah (qiyâs khafî, tamthîlî, ta'lîlî; istihsân), des juristes ḥanésites et des philosophes hellénisants: c'est le dégagement d'un moyen terme (ta'lîl), entre les deux saits considérés, pris respectivement comme majeure et mineure d'un syllogisme. Elle conclut a simili, de la même cause (moyeu terme) aux deux effets semblables (cfr. les voies III-VII, XII-XIII, de la Halaca talmudique). Elle formule le diagnostic, pose le

<sup>(1)</sup> Cfr. suprà, p. 365.

<sup>(2)</sup> Infrà, chap. XII-v.

<sup>(3)</sup> Qasimî, osoûl, 68, l. 5. Manât, dépendance substantielle : opp. à qarînah, accidentelle (cfr. suprà, p. 574).

<sup>(4)</sup> L'inverse de la métonymie. Elle amène à représenter le moyen terme cherché par un signe caractéristique permanent, commun aux deux choses. Ex.: cette vache et cette viande sont saines.

« pourquoi », /ma; ce ne sont plus les simples silhouettes des deux choses qu'elle considère, mais une relation générale commune (yarinah) qu'elle en dégage, par quoi elle les compare, moyen d'investigation analytique (secundum quid, min wajh doûn wajh) renseignant sur leurs essences. « De même que, tout ainsi que... » (ka, mithl., Inventoriant ainsi, un à un, les éléments simples que ces deux concepts ont, ou non, d'analogues (jam', forq; qaf', wash), elle conclut à leur identité incomplète, par équivocation: « Elle n'est pas lui, et elle n'est pas autre que lui, Là hya howa, wa là hya ghayroho »: telle est la formule classique de la distinctuon formelle (bayn, doûn): ce qui est concevable distinct.

C'est l'argumentation rationnelle par excellence, la recherche analytique du concept indispensable, permettant de poser l'x (1) du problème à résoudre. C'est ce que sit Wàşil, en isolant l'idée du fâsiq, musulman coupable de péché grave; concept incomplètement identique, donc formellement distinct, de deux autres concepts antérieurement désinis « musulman croyant », et « impie » (2). De même Jahm, pour l'idée de l'essence divine (3), — de mème Hishâm et Ibn Kollâb pour les attributs divins, qu'ils isolèrent à la fois de l'essence divine et du monde créé (4). De même Ḥallâj, pour la sagesse divine, ma'rifah, cette conception pure de Dieu, où Il peut Se former dans l'âme humaine. « Elle n'est pas Lui, et elle n'est pas autre que Lui » (5).

En revanche, au point de vue synthétique, la marche syllogistique est pleine d'embûches; les « généralités » qu'elle forge sont constamment à reviser. Ce sont des cadres provi-

<sup>(1)</sup> Le nexus, « iqtiran » (opp. « infikak ») (cfr. infra, § V).

<sup>(2)</sup> Voir infrà, § IV.

<sup>(3)</sup> Ibn Hanbal, radd 'ala'l zanadiqah, f. 3b; Hazm, IV, 205.

<sup>(4)</sup> Farq., 49-50. Et in/ra, § III.

<sup>(5)</sup> Taw., XI, 23.

soires, des classements déduits (istidlâl) de telle ou telle relation générale commune, et très différents, suivant qu'on a choisi (arbitrairement), celle-ci ou celle-là. Il y a le risque sophistique de prendre l'identité incomplète pour l'identité complète (que le syllogisme ne peut procurer qu'en théorie). L'expérience fut d'ailleurs abondamment faite, en Islâm, par l'école juridique d'Aboû Hanîfah (1). Le maître avait posé, comme condition de la validité du syllogisme : « l'égalité, entre le grand extrême et le petit extrême, relativement à la cause du statut juridique du grand extrême, mosâwât al far' lil asl tî 'illat hokmihi ». Mais seul le discernement (ibânah) d'un spécialiste peut apprécier cette « égalité ». De plus, il n'y a pas qu'une « cause » commune susceptible de jouer le rôle de moyen terme entre les deux extrèmes, il y en a plusieurs: si la cause canonique ('illah mansousah) de l'interdiction du vin est qu'il enivre, le vinaigre est licite; si c'est qu'il est fermenté, le vinaigre est interdit. Les Hanéfites se perdirent dans cette recherche interminable des causes « logiques », à laquelle Mâlik se déroba, - et que Shâfi'î supprima, avec beaucoup de bon sens, en droit canon.

L'argumentation syllogistique n'a qu'un procédé de classement sûr, la numération, le dénombrement; et qu'une synthèse satisfaisante, la hiérarchie naturelle des nombres par rapport à l'unité. C'est dans ce sens de l'ordre graduel et du précepte conditionnel que les philosophes ont développé leurs preuves de l'existence du Dieu unique: harmonie des lois de l'univers, uniformité de la loi morale pour tous les hommes. La première, la preuve par l'azamah, majesté divine, apparaît d'abord chez le shîtie Mofaddal, puis chez Mohâsibî et Ibn Karrâm (2).

<sup>(1)</sup> Cfr. Tahanawi, s. v. qiyds.

<sup>(2)</sup> Mofaddal, tawhid, éd. Stamboul, 1330; Mohasibi, 'ażamah, ms. Faydiyah, 1101, § IV; Shahr. I, 146-147.

(c) La parabole poétique, tarique khitâbiyah, chère aux mystiques; marche d'argumentation admise par Ghazâli, comme susceptible de mener à la vérité; ce que nie Ibn Roshd (1).

C'est, en effet, relativement à son point de départ, la plus humble, la plus malaisée à saisir des marches de l'argumentation. Elle ne part pas, comme la dialectique, d'un ordre de fait, posé à priori; ni, comme le syllogisme, de la recherche d'une « cause » commune ('illah). d'un moyen terme analogique; mais simplement d'un rapport indéterminé (nisbah, nasab) (2), d'une proportionnalité hypothétique esquissée entre les deux faits considérés. La parabole propose l'explicitation réelle d'un sens figuré; c'est l'inverse de la métaphore: un adjuvant à la réflexion, une adéquation soudaine de l'idée au réel; une intégration, une vivification spirituelle. C'est par une espèce de transport, tajdwoz, qu'elle incite à passer du sens figuré au sens propre, de l'image à la réalité; transfigurant le sujet pour qu'il se consomme en son objet. Elle part d'une distinction qu'elle sait réelle, pour proposer une identification, une union à réaliser.

Ce n'est plus la prédication immédiate d'une identité, ni même la thèse démontrée d'une relation permanente, — c'est la pure (et si féconde) hypothèse: qu'entre les deux choses considérées une convenance exquise peut être conçue, qui les dépasse, et qui va nous concerner aussi: que la rencontre fortuite qui les a associées à nos yeux est une attention à notre égard, un regard à notre intention, fait pour nous attirer, avec elles, vers un même point de convergence final (3).

- (1) Manahij al adillah, 19.
- (2) Entre 'omdah et fadlah, entre masdar et hal.
- (3) Avec les mêmes éléments de folklore humain, quelle différence dans la construction intentionnelle des paraboles, jâtakâs bouddhiques

La parabole n'est pas le simple rappel de l'enchaînement de deux faits, ni l'analyse comparative de deux schèmes au point de vue logique; le rapport indéterminé qu'elle pose entre l'un et l'autre fait de l'un le sujet, et de l'autre l'objet : c'est un fil conducteur qu'elle tend, un germe d'union qu'elle sème, l'insinuation d'une intention maîtresse, une invitation à choisir. Aussi, pour comprendre une parabole, faut-il refaire en soi-même une espèce d'expérimentation morale du sujet, s'en revêtir, en « revivre » un instant l'histoire, la concevoir d'un coup, comme le drame classique condensé par la règle des trois unités; alors, seulement, on peut arriver à goûter (dhawq) ce qu'est l'objet de la parabole. Elle attire, par sa simple grâce; et, comme l'avertissement ('ibrah) d'un conseil, elle peut engendrer la vocation.

Cette marche de l'argumentation a été condensée, en syntaxe arabe, sous une forme elliptique extrêmement remarquable, istithnâ, « l'exception »; caractéristique de la syntaxe sémitique en général (cfr. les voies VIII-XI de la Halaca talmudique). « L'exception » juxtapose, sous la forme d'un parallélisme, deux propositions dont le contraste éclate. La formule générale de l'istithnâ est celle-ci : « Il n'y a pas d'y, sinon (= excepté) W ». Le saut, qu'une formule aussi hétérogène impose à l'intelligence, a choqué à bon droit les logiciens, arabes et musulmans. L'istithná est pourtant un type de phrase qui se tient, elle peut aider la pensée à trouver la vérité; ce n'est ni une affirmation simple, ni une tautologie; ni un dilemme indécis, ni un enthymème. C'est un rudiment de parabole: la juxtaposition de deux propositions, l'une sujet ( $mobtad\hat{a}$ ), l'autre attribut (khabar): « E + I »: une universelle négative, E, suivie d'une particulière affirma-

(résorption dans l'indéterminé), béatitudes judéo-chrétiennes (coopérations distinctes à la même œuvre, au même Royaume), et amthâl coraniques (séparation de l'homme d'avec Dieu).

tive, I. La phrase conclut d'elle-même, irrésistiblement; la seconde proposition, l'exception, transcende la première, qui énonce la règle. L'istithuâ sigure à chaque page du Qor'ân (1), et malgré les réserves de certains logiciens musulmans (2), on peut en citer comme type le premier membre de la profession de foi musulmane, la shahddah: « Il n'y a pas de divinité, excepté Dieu » (3). En droit, le terme istithuâ s'applique au rappel du « sait de Dieu »: il pose cette exception, imprévisible et souveraine, qui menace à chaque instaut d'interrompre l'ordre normal des événements, loi naturelle ou règle canonique, — pour ceux qui croient en l'omnipotence divine (4).

Le problème se posa de suite en Islam, et d'une manière générale, pour tous les contrats, toutes les déclarations faites, devant témoins, par les croyants; l'adjonction rituelle de la clausule « s'il plaît à Dieu » (istithnâ) risquait de devenir, dans la bouche des hypocrites, l'échappatoire les dispensant de tenir leurs engagements pour l'avenir (dettes, promesses) (5), — sous le prétexte que les jeux de hasard (marchés à terme, assurances = maysir) sont interdits, par le Qor'ân.

La solution fataliste et désiante d'Ibn'Abbâs, maintenant obligatoirement l'essicacité de l'istithna prononcé, même quand il y avait eu serment prêté, et au bout d'un un écoulé,

<sup>(1)</sup> Qui la définit expressément (LXVIII, 18).

<sup>(2)</sup> Ilâh est un genre, mais Allâh ne rentre pas dans un genre. — En réalité, aucune istithna n'est proposition régulière monogène.

<sup>(3)</sup> Qor. XLVII, 21; II, 256 (howa); XVI, 2, 1X, 31 (ana'). Cfr. II Reg., XXII. 32; Ps. XVII, 32; Deut., XXXIII, 26.

<sup>(4)</sup> Voir Moqatil, tafsîr, ap. Malați, f. 137-138. Qosh., I, 49. Ibn al Farra, mo'tamad. Ibn Bațțah 'Okbari (+ 450/1058), oșoùl al sonnah. Ghazali, iḥyd, I, 91. Ibn al Dâ'i, 392, 395, 398, 406. Tina'oùtt, dalil li ahl al 'oqoûl (ibâdite). Qâsimî, oșoûl, 31, 50, 107. Cfr. 'Alî Qârî (monographie citée par Brockelmann, II, 324).

<sup>(5)</sup> Discussion entre Sho'ayb et Maymoun (farq., 74-75).

— fut adoptée par les Khârijites, et (atténuée) par Ibn Ḥanbal et Ash'ari. Pratiquement, elle était intenable (1). Le Khalife 'Alì, Aboû Dharr et Ibn Mas'oûd, eurent la sagesse d'annuler l'istithnâ pour les engagements sociaux à effet immédiat (fi'l ḥâl: déclarations d'héritage, témoins en justice). Mais, pour ceux dont l'effet est à venir (fi'l mostaqbal), seuls les mo'tazilites et hanéfites annulèrent explicitement l'istithnâ (2).

L'istithná, l'exception « s'il plaît à Dieu », est restée le signe distinctif, la parabole type de la vie sociale, pour la Communauté islamique. On y a vu à tort un serment en forme de cercle (3), un blasphème implicite, une invocation de Dieu

- (1) Le Qor'an ayant brisé la croyance en la valeur absolue du serment, et calmé les appréhensions du parjure par l'institution de la kaffarah (V, 91), il fallut trouver, pratiquement, une restriction sûre à l'abus de l'istithná: ce fut l'introduction, dans les conventions, d'une condition liant les parties contractantes en cas de non-exécution: impliquant, par exemple, l'engagement d'honneur de divorcer. en cas de défaillance, d'avec sa femme préférée (talâq mo'allaq). Dans le Qor'an, déjà, le žihár est « conditionnel » (LVIII, 2-4).
- (2) Il y a un cas particulier célèbre : le croyant sincère peut-il oser dire: « Je suis croyant » (ana' moûmin), en sous-entendant « réellement » (haqqa)? Ou bien est-il tenu d'ajouter l'exception « s'il plaît à Dieu » (in shà' Allah)? - Oui, obligatoirement, pour le présent et pour l'avenir, déclare Ibn 'Abbâs et son école, par défiance et abandon (= tabarrî tawakkol). - Non, pour le présent, oui, pour l'avenir, mais avec humilité et sans douter (shakk) de la bonté divine : Ibn Mas'oûd, Hasan. Thawri, Ibn Adham, Ibn al Mobârak, 'Algamah, Ibn 'Ivad ; Ibn Foûrak, Sahl So'loukt. - Non, ni pour le présent, ni pour l'avenir, disent les mo'tazilites (par libertarisme), Mâtorîdî et Ihn Karrâm (par fidéisme). Mohammad Tahir, Isfara'ini et Baqillani (par déterminisme), Wasiti (par quiétisme). - Fâris, seul fidèle à la doctrine d'al Hallai, montre au'al Khidr ne fait pas istithna, tandis que Moïse le fait (Baglî, in Oor. XVIII, 68). Hallaj, maintenant la distinction de Hasan, disait, en oraison, « ana' kāfir » (Baqlî, shath., 155b, et ici p. 123 l. 4), et, en extase « ana'l Hagg » (cfr. supra, p 525).
  - (3) Yamin da'irah.

immédiatement résolutoire de la promesse précédemment prêtée en L'invoquant. — C'est un espoir discret que Dieu, au fond, est bon; qu'Il voudra bien, un jour, en personne, libérrer le croyant des prescriptions pesantes de la Loi révélée. Déjà, la shahâdah atteste que la réalité de Dieu transcende l'idée que la raison et la révélation nous fournissent de la « divinité ». Dieu n'est pas conjuré. à priori, par nos serments; ils ne sont valables que s'ils correspondent à la vérité divine; or, elle ne dépend pas de notre arbitraire, quoiqu'Il nous en constitue parfois l'interprète.

De même dans les conventions sociales: le recours au « s'il plaît à Dieu » trahit, de la part du croyant, un souhait, in petto: que Dieu lui-même vienne à son aide, pour lui remettre la dette qu'il contracte, sans avoir de quoi la payer. Dieu seul peut exécuter nos contrats avec Lui-même, et résilier nos contrats avec les hommes. Telle est l'idée directrice d'une série de solutions juridiques, mentionnées ici-même. Celle d'Ibn Sorayj (1), libérant le Qarmate pénitent de son

(1) P. 166, I. 18. C'est la fameuse mas'alah sorayiyah (Goldziher, introd. au mostażhiri de Ghazali, qui l'admit un moment, p. 78-79; cfr. texte, p. 57). Les Qarmates faisaient prononcer au nouvel initié une déclaration-contrat, liant indissolublement son divorce d'avec sa femme préférée (cfr. ici, p. 585, n. 1) à sa divulgation des secrets de leur secte. Or la doctrine garmate est une doctrine d'émancipation intégrale (où fard devient nafilah, et mahzour, mobah). Le lien indissoluble, le nexus prétendu (igtiran) n'est donc que subjectif, entre la raison (à part soi) et l'idée, il est justiciable de la liberté individuelle, de la seule raison de l'initié. Ibn Sorayj montre au Qarmate pénitent que la déclaration qu'il a faite n'est pas un vœu, mais un cercle vicieux. En adhérant à une doctrine de liberté inconditionnée, il n'a pu conditionner son adhésion. Il peut donc établir tout autre nexus idéal qui lui convient. aux lieu et place de cette déclaration-contrat. Par exemple cette supposition-ci: « Si jamais je déclare divorcer (talaq) d'avec N (ma femme préférée), je l'ai déclaré déjà trois fois d'avance ». Un mariage supposé dissous d'avance ne peut être supposé l'objet d'un nouveau divorce. Les deux suppositions s'annulent, le prétendu pacte est dissous, grace à une contrat d'initiation impliquant divorce, en lui montrant que la raison ne peut se lier contre elle-même par un nexus indissoluble. Celle d'al Ḥallâj,permettant au musulman fervent de s'acquitter hic et nunc de cette condition (du contrat de société islamique) qu'est le pèlerinage, hajj (1), en lui remémorant qu'il n'y a pas de pacte inexécutable, avec Dieu.

Exemples d'argumentation tirés des œuvres d'al Ḥallâj:

- (a) marche dialectique: parallélisme antithétique (Taw., XI, 10), et synthétique (id. XI, 15 fin); arguments a minori ad majus (Taw., XI, 14, 19); anaphore (Taw., XI, 11).
  - (b) marche syllogistique:
    sorite traduit in extenso, suprà, p. 476-477; cfr. p. 496.
    (c) parabole:

Le cercle qui n'a pas de porte, et dont le centre ne peut être atteint que par un transport de la pensée (Taw., IV, 3).

La lampe et le papillon, qui l'aperçoit et s'y brûle. « Il devient: celui qui est arrivé à la vision (nažar), et ne se soucie plus d'en entendre parler; puis, celui qui atteint l'Objet de la vision (manžoûr), et il ne se soucie plus de regarder » (Taw., II, 4).

suggestion de non-divorce (ce qui est meilleur que le divorce), et la conscience du pénitent est libérée. — Les tenants de cette thèse ont été: Mozanî, Ibn Sorayj, Ibn al Ḥaddâd, Qaffâl et Aboû Isḥâq Shîrâzî (Sh. mizân, II, 115). — Cf. le pari de Pascal.

(4) Ici, p. 275-283; 347-348. En effectuant sur place les rites cérémoniels prescrits à la Mekke; et en payant le triple de la kaffârat al aymân prévue par le Qor'ân (V, 91). Les juristes l'appellent kaffârat al hinth, « expiation commutatrice du parjure ». Elle ne commue ici évidemment que la partie du contrat afférente aux hommes (= les pauvres de la Mekke), les manâsik; non pas la partie due à Dieu et incommutable (= les rites cérémoniels): distinction inattendue en Islâm.— La conception hanbalite assimilant le hajj à une obligation sacramentelle universelle est intenable dans la pratique (cfr. suprà, p. 347, n. 1). Les imâmites et Ḥallâj en font, ce qui est plus sensé, un « contrat de profession islamique », exécutable en dehors de la Mekke: la Ka'bah n'étant qu'un moyen, non une fin, du culte.

Commentaire du Qor'an (II, 109): « Où que vous vous tourniez, c'est face à Dieu ». « Telle est l'image (1), dit al Hallâj, de l'apparition de Dieu à Sa création; comme la lune, dont le premier croissant, visible dans toutes les contrées, se dissimule derrière les ruines et les monuments: qu'elles s'écartent, ces ruines! Et c'est la Lune, alors, qui regardera (par notre œil); elle ne sera plus (pour nous) Celle qui est regardée (2) ».

3. Les graphies synthétiques ; l'alphabet philosophique (jafr).

Dans nos textes, le langage fait passer, nous l'avons signalé, d'une idée à une autre, en établissant de l'une à l'autre :

- (a) tantôt une subordination positive, l'inverse d'une hiérarchie; ex.: des brunches au tronc de l'arbre (3).
- (b) tantôt une interdépendance logique. un nexus permanent : image de la copropriété d'un moyen-terme interposé : propriété générique, khaslah. Ex. : la fécondation réciproque (talqth), signe de l'unité spécifique, entre le dattier mâle et le dattier femelle. al hozn, talqth al 'amal al sâlih; « l'attri-
- (1) Cette parabole si expressive exige, comme la précédente, un certain effort de pensée: une transformation de coordonnées, un décentrement mental soudain, qui a son analogue avec ce que les manuels d'astronomie modernes demandent à l'étudiant; quand, le faisant passer de l'hypothèse géocentrique de l'tolémée à l'hypothèse héliocentrique de Copernic, ils lui demandent, tout en continuant à voir le soleil tourner autour de la terre, de comprendre que c'est la terre (et luimème) qui tourne autour du soleil.
- (2) Comp. la Mond/th panthéiste de Mo'izz (fragm. IV, éd. Guyard, p. 224): « O Toi, qui manifestes l'Un, sans le nombre,... la vision (nažar) est un voile, qui Te masque, sans exister pour Toi; et Cela qui est regardé (manžoûr), c'est Toi, car Tu y es, sans que cela soit en Toi; Tu es le lieu, car le lieu signifie l'expansion (— l'émanation), et épure la pensée... » (cfr. suite, p. 356, n. 4). Cfr. ici, p. 278, l. 9.
- (3) Ici p. 579; chez Anțâkî (dawâ), ce devient le type (c): de la racine à la fleur.

tion, c'est ce qui féconde l'œuvre pie » (Ḥasan Baṣrî) (1).

(c) tantôt un emboîtement apparent (2), qui se trouve être un encastrement, l'envers d'une gradation; et qui, sous des voiles successivement levés, recèle une assomption vers le réel. L'importance croît, pour l'être, en se transportant du dehors au dedans; en pénétrant de la gangue au métal, de la coque au noyau; du verre translucide à l'huile de la mèche allumée, dans la lampe qui luit (âyat al noûr, Qor. XXIV, 35) (3).

Pour illustrer ce dernier type de combinaison d'idées (4), al Ḥallāj emploie le procédé des cercles concentriques dawâ'w' (5), emprunté par les Imâmites à la tradition hellénistique. Quant aux deux premiers types de combinaison, il
suffit, pour les figurer, d'employer des droites et des points,
ou des chiffres. C'est aux procédés de chiffrage imaginés par
les algébristes et alchimistes de son temps, qu'al Ḥallâj paraît avoir emprunté la curieuse notation synthétique de deux
formules des Ṭawâsîn (X, 21), où des séries de chiffres, malheureusement déformés par les copistes, sont inscrites à différentes hauteurs, comme des notes de musique, par rapport

<sup>(1)</sup> Ap. Hilyah s. v. Cfr. ici, p. 580.

<sup>(2)</sup> Raisonnement d'Ibn al Farra sur 'îmân et islâm (mo'tamad); d'Anţâkî sur 'îmân et yaqîn,

<sup>(3) «</sup> Dieu est la Lumière des cieux et de la terre ; sa lumière est comme la niche, dans un mur, où il y a une lampe, sous un verre..., lampe allumée grâce à un olivier bénit... huile que le feu n'a pas touchée... » Admirable verset, défiguré par l'exégèse imamite (ici p. 481), et dont la contre-partie, concernant les incrédules, se trouve in Qor. XXIV, 39.

<sup>(4)</sup> Où l'on peut, sous forme paradoxale, parler d'une Partie qui est « plus que le tout » (formule de la page 129, n. 2; cfr. Shâbistârî, golshân-i-râz, chap. XI).

<sup>(5)</sup> Taw., IV, 1; V, 11; VII. 1; X, 1, 16, 21. Cfr. Plotin, Ennéades, VI, 8, 18; le « pseudo-Empédocle » (Asin, Abenmesarra, 63, 69); et les écrits druzes; Ibn Sid Batalyoûsî; cfr. Taw., p. 166 et n. 1-4.

à une seule portée (1); notation reprise par Bahà 'Àmilî dans son kashkoûl, et qu'explique Narâqî (2).

Que signifient ces chiffres: ce sont probablement, selon l'usage arabe (chronogrammes, énigmes) les valeurs numériques des lettres initiales de certains mots, cachées aux profanes; ou, mieux encore, ces lettres isolées, offrant par ellesmêmes un sens complet, dont la clef nous est donnée par l'alphabet philosophique du temps, le jafr des Imâmites.

L'origine est coranique; 28 soûrates du Qor'an portent, en tête du premier verset, une ou plusieurs consonnes non vocalisées (3), qui s'épellent comme des lettres isolées. « Telles sont les marques (= les sceaux) du (Qor'an et du) Livre Evident ». Ce sont les faicâtile, ou khawâtim al sowar. Ces consonnes arabes isolées, Mohammad, illettré, se les vit montrer et se les entendit épeler par l'Ange, comme sceau de sa mission: c'est-à-dire: comme preuve, que Dieu lui-même est l'auteur direct de l'articulation du langage qu'il récitait. Dieu lui « souffle » les mots, lettre par lettre (4), comme Il compose un à un (5) les gestes de nos rôles et les événements du monde. Cette affirmation particulière de la

<sup>(1)</sup> Cfr. notation musicale d'Occident, au x° siècle de notre ère.

<sup>(2)</sup> a Chaque lettre est représentée par le chiffre initial de sa valeur numérique : chiffre inscrit au-dessus de la portée (ordre des unités), ou tangent (dizaines), ou transverse (centaines) » (moshkilát al 'oloûm, 266). Corr. Taw., 190. Comp. aussi les alphabets secrets des Qarmates, dont Griffini a retrouvé la clef, et ceux d'Ibn Waḥshiyah.

<sup>(3)</sup> Les Ikhwan al safa (III, 138) notent qu'en tout, sur les 28, il n'y en a que 14 d'employées ainsi, et au plus par cinq. Or 28 est le second nombre parfait (6, 28, 496 ...), le nombre des vertèbres et des articulations des deux mains; 5 est le nombre de la quinte et le nombre de l'Islam (cinq conditions de la foi, etc.); 14 est le nombre des lettres impliquant l'idgham de l'article défini et celui des lettres non pointées, etc.

<sup>(4)</sup> Cfr. suprà, p. 420, 499.

<sup>(5)</sup> Ici infra.

soumission totale du Prophète à l'omnipotence divine, jusqu'à la décomposition du langage en ses éléments premiers, est caractéristique: elle brise la magie du mot tout fait, le pacte verbal des sorciers et des poètes, l'orgueil humain qui croit pouvoir inventer des mots bien à lui.

Les grammairiens arabes, dès l'abord, établirent que les lettres, même isolées, étaient quelque chose de plus que des sonorités. Que le laugage comportait, non seulement des variations dans la position de la langue par rapport aux dents, au palais et au gosier, suivant la consonne (makhârij al horoût) (1), — mais des variantes dans l'émission (lafz ; correcte, vicieuse, interversions) dépendant du sujet, - et des différences de sens, suivant l'à propos de leur articulation en composition avec d'autres (nota). Bloquant les trois questions, et avant remarqué de bonne heure chez certaines consonnes isolées leur rôle spécial et immuable de « particules conjonctives » (horoûf), ils généralisèrent, et s'efforcèrent de déterminer le concept caractéristique correspondant à chacune; persuadés que le sens complexe, mais constant, de chaque racine trilitère est la somme des sens individuels de ses trois consonnes composantes; et que le sens de la racine n'est modifié qu'accidentellement par les permutations dans l'ordre de ses trois lettres fondamentales. Telle est la doctrine de l'isthtigag akbar, « sémantique supérieure », codifiée par Aboû 'Alî al Fârisî (2). Elle est voisine de l'étymologie « philosophique » préconisée par Platon et ses disciples; destinée, non à fournir (comme aujourd'hui chez nous) le tracé capricieux des vicissitudes historiques de tel ou tel vocable, mais à fixer, hors du temps, l'idée-type dont tel phonème devrait rester constamment le signe.

<sup>(1)</sup> Risálah, d'Ibn Sina.

<sup>(2)</sup> Ibn Jinni, Khaşd'iş, 525. Cfr. de nos jours Fâris Shidyaq (sirr al layâl) et Landberg (Arabica, XIII, p. xv).

Dès l'origine, ces consonnes isolées du Qor'an étaient, pour les lecteurs, un rappel de ce commandement souverain qui donne à tous nos actes leur valeur devant Dieu. Elles étaient donc non seulement la formule résumant le contenu des soûrates, mais aussi la clef divine de l'histoire, de la création au jugement. Moghayrah entrelace les vingt-huit consonnes comme une couronne (tâj) sur la tête de Dieu 11. Et les autres shi'ites, revendiquent, comme lui, pour leurs imams, le privilège d'interpréter les combinaisons de ces lettres, de les consulter (2), comme des tarots divinatoires. C'est la science du pafr, 'ilm al jafr wa'l jâmi'ah (3), que le VI° imam, Ja'far, passa pour avoir, le premier, appliqué aux consonnes supplémentaires de l'alphabet sémitique en arabe.

La doctrine d'Ibn Hanbal, sur le « Qor'àn incréé », affirmant en bloc que ses consonnes étaient incréées, non seulement quant à leur émission par le sujet humain (croyant ou impie), mais quant à l'intention de leur articulation, en composition (4), lafzi bi'l Qor'ân yhayr makhloùq (5), suscita

<sup>(1)</sup> Shahrastânî, s. v.; farq., 229-230.

<sup>(2)</sup> Aboû'l Khattab (ap. Friedlander, Heterodoxies... s. v.); rationalisation du procédé: Ikhwan al şafa. III, 138-140.

<sup>(3)</sup> Cfr. Casanova, J. A. P., 1898, p. 151.

<sup>(4)</sup> Mais non pas quant à leur makhraj physiologique, particulier à chacune.

<sup>(5) «</sup> Ma prononciation du Qor'an est incréée ». Proposition attaquée par les qû'iloûn bi'l lafz: Karâbisî, Moḥâsibî, Dâwoùd, Bokhârî. La formule, un peu obscure d'Ibn Ḥanbal, doit être replacée dans son époque. Les mo'tazilites réduisant l'inspiration à la raison, et Nażżâm ayant montré comment se transmettait la science (cfr. suprà, p. 511), la vieille idée populaire que les consonnes articulant la shahâdah et le Qorân n'étaient pas les mêmes dans la bouche d'un croyant et dans la bouche d'un impie avait été critiquée par Qâsim Dimishqî (farq., 185); Ibn Ḥanbal concéda qu'elles étaient les mêmes, chez l'un et chez l'autre, mais soutint que tous deux participaient, par le fait de leur articulation, à un fruit sacramentel incréé.

parmi les sunnites un mouvement d'idées analogue. Jonayd, Kharrâz, Tostarî et Tirmidhî se servent couramment des valeurs assignées aux lettres par le tableau du jafr shî'ite. Mais ils n'y étudient pas le décret divin de prédétermination des racines arabes, - ni même le commandement divin qui permettrait de discriminer la valeur des événements historiques; c'est l'inspiration divine du souffle humain, l'ébranlement de nos lèvres par Dieu qu'ils essaient de surprendre; « kalâm Allah bihoroùf », leur dit l'agidah hanbalite (1). Cela signifie peut-être que l'inspiration divine s'est astreinte à ne se révéler aux hommes que par les vingt-huit canaux des consonnes arabes, en assignant à chacune un sens ne varietur. « Pour l'entendement de l'extatique, dit Kharrâz, l'alif apparaît tout autre que n'apparaît le  $l\hat{a}m \gg (2)$ . — « Dans les fawâtih des soûrates (3), dit Tirmidhî, il y a une allusion au sens de la soûrate, connue des seuls Sages de Dieu sur Sa terre,... gens dont les cœurs ont atteint Sa solitude essentielle, d'où ils ont reçu cette science, celle des consonnes de l'alphabet... (4). — Les ulémas du vulgaire ne connaissent de la science des attributs divins que les lettres de l'alphabet mises en composition (5). Les consonnes isolées sont la clef de tout nom d'entre les noms (6). »

Pour ces mystiques, les diverses consonnes isolées sont les formes élémentaires du souffle humain (anfâs, sg. nafas), telles que Dieu les inculqua à Adam. Si tout cri d'animal a

<sup>(1)</sup> Ibn Qodamah ('aqîdah, ap. Najdî, 1328, pp. 555-556).

<sup>(2)</sup> Sarraj, loma', 89.

<sup>(3)</sup> Elles sont le secret du Qor'an (Tostart, tafsîr, 12): elles forment le « Nom Suprême » de Dieu (id., id.); cfr. Ibn Sam'oùn, ap. Taw., p. xv; et Ibn Bâboùyeh, f. 24°.

<sup>(4)</sup> Tirmidhî, nawâdir al osoûl, ap. Ibn al Dabbâgh, ibrîz, I, 259-260.

<sup>(5)</sup> Id., 'ilal al sharî'ah, f. 166b; tandis que les « sages de Dieu » connaissent le sens des lettres isolées.

<sup>(6)</sup> Id., Khatam al wilâyah, question CXXXIX.

un sens pour Dieu, à fortiori chaque consonne expirée par des lèvres humaines a une signification complète et immuable. Et, si les consonnes coraniques sont incréées, articuler un mot en rassemblant ces consonnes (1), c'est mimer l'acte créateur. Pour la plupart des mystiques postérieurs, des Sàlimiyah à Ibn 'Arabî, les consonnes arabes sont la modalisation nécessaire de l'activité créatrice, qu'elles soient ou non dans le Qor'ân; et le mystique, en s'en servant convenablement (2), peut, non seulement inventer des mots nouveaux, mais « appeler » en sa présence, faire comparaître souverainement, « évoquer » les choses dont il énonce les noms. Cette science 'isawiyenne du souffle (3) est une « cabale respiratoire », qui permet d'effectuer des miracles, déclare Ibn 'Arabî.

Hallaj a pris dans cette question une attitude tout à fait distincte de celle de Tirmidhî; il rectifie la doctrine d'Ibn Hanbal d'après Tostarî (4), et surtout Ibn 'Atà (5). Pour eux, admettre le caractère incréé de l'inspiration du Qor'an, tel que leurs lèvres le récitent, n'implique nullement d'astreindre Dieu, de toute éternité, à n'exprimer tel sens qu'au

<sup>(1)</sup> Voir les formules de prière de Rifâ'î; le hizb al bahr de Shàdhili est construit sur les deux sigles coraniques cités ici, pp. 419-420 (RMM., XIV, 116; cette légende serait donc plutôt shàdhilite que rifâ'yte).

<sup>(2)</sup> Connaissance de la soryâniyah, langue mère de l'arabe; ambitionnée par tant de mystiques (Nâbolosî, comment, sur Shoshtari), dont la glossolalie, qui apparaît au vulgaire comme l'émission déréglée de cris inarticulés, prodrome de la folie, constitue pour les initiés un langage substantiel et enivrant, où l'épel d'initiales isolées, une à une, évoque des réalités spirituelles, simples et éternelles, dont les mots ordinaires ne sont que l'image complexe, kaléidoscopique, ternic.

<sup>(3)</sup> Le secret des miracles de Jésus, selon Ibn 'Arabi (fotoûhât, I, 188).

<sup>(4)</sup> Ici p. 29.

<sup>· (5)</sup> Selon Mohammad-ibn-'Isä Håshimi, in Baqli, Qor. VII, i; cfr. Yafi'i, Nashr,... f. 41b.

moyen de telle consonne. Notre langage, cet engin d'explicitation articulé, aux prises avec les choses comme une griffe à plusieurs ongles, est un outil qui montre combien notre esprit est assujetti par Dieu à la matière. « Celui qui parle au moyen de lettres (horoûf), c'est qu'il est subordonné (ma'loûl); et celui dont le langage est une succession d'articulations (bi i'tiqâb), c'est qu'il est contraint (modtarr) (1). » « Il n'existe pas d'engin pour saisir (darrdk) l'acte de Dieu (2), ni pour découvrir (hattâk) Son mystère. Il donne aux noms leur sens, et aux lettres leur cours, car les lettres sont créées (mabdoû'ah) et les souffles humains provoqués; les lettres sont l'élocution du sujet parlant; Dieu est exempt de tout cela essentiellement (3). » Dans les Tawdsin, déjà « les consonnes (du second arc, au delà de la Tablette) ne sont plus les consonnes arabes » (4) (sauf une); et l'union mystique qu'il prèche est encore au delà ; transcendant les lettres (5), les prescriptions légales.

Ce qu'Ibn Ḥanbal a afsirmé contre les mo'tazilites, ce que Tostarî a précisé, — c'est que Dieu déclenche et compose Lui-même, par Sa grâce, notre articulation de la consonne quand nous avons, grâce au Qor'ân, appris à prier; l'inspiration divine du notq (6).

<sup>(1)</sup> Hallaj, ap. Kalabadhi, ta'arrof (cfr. Taw., p. 189).

Il y a là un jeu de mots sur un terme grammatical: « horoûf (al'illah)», signifiant à la fois « consonnes » et « particules » (causales, de subordination). Litt.: « qui recourt à des particules, c'est qu'il est mis en cause; et qui parle par bribes, c'est qu'il est mis à la question ».

<sup>(2)</sup> Contrairement à la thèse hellénistique : « al Ḥaqq bi'l dhât = koll kamāl al kamālāt = darrākah » par définition; selon Fārābī (foṣoûṣ, 70, § 17).

<sup>(3)</sup> Ḥallāj, in Qor. I, 1; cfr. Ghazālî, mishkāt, 34.

<sup>(4)</sup> Taw., V, 26.

<sup>(5)</sup> Le chirographe.

<sup>(6)</sup> Cfr. ici, p. 659.

Hallåj fait du notq, non pas un habitus mnémonique comme Ibn Hanbal, ni une grâce habituelle du croyant comme les Sâlimiyah, — mais une grâce actuelle, une intervention surnaturelle personnelle, un conseil amoureux de l'Esprit qui nous fait articuler, quand Il veut, et si nous voulons; Roûle nâțigele (1). Connaître la formation et les sens des lettres isolées ne confère pas ipso facto, à l'homme, le secret de les composer suivant le rythme créateur, la sainteté. « L'Esprit provient du Commandement divin », non de la conjuration du cabaliste. Dieu seul, quand il Lui plaît, peut appeler à la vie, par notre bouche, les choses qu'il nous apprend à nommer; et c'est avec la foi seule que notre « bismillah » peut s'attendre à devenir, s'Il veut, Son « fiat ».

Comme les autres mystiques du temps, Hallàj se sert du tableau du ja/r imàmite (2); c'est un procédé commode d'exposition, un moyen d'entrer en contact avec le public sht'ite. Il l'utilise donc ; non pour tirer des sorts, mais pour tirer la pensée hors du fait brut, extraire un sens moral de la texture même du mot qu'il énonce ; comme le vrai poète se sert de la rime pour souligner sa pensée. Cela ressort de ses énigmes (3), de ses analyses « étymologiques » des noms

<sup>(1)</sup> C'est là où se marque sa distinction d'avec les Qarmates: pour eux l'âme raisonnable, nafs nâtiqah, provient de la Raison universelle, 'aql kollt, qui l'initie au notq par une illumination, purement idéale (Guyard, Not. et Extr., XXII-2, fragm. VII), qui ne la transforme pas, par où elle se dissout dans la pensée pure (Mo'izz, ap. Guyard, l. c., fragm. VIII, commentant « man 'arafa nafsaho ». Cfr. ici, p. 513): « Je suis en Toi distinction » (ana' bika tab'tel) (id., id., p. 224). — C'est le Roûh nâtiqah qui a dit « Oui », tout seul, sous la forme d'Adam, au Covenant (cfr. ici, p. 297). ce « oui » de la prédestination, qui, dit pour Adam seul, vaut pour tous les élus: qui le retrouvent, en « tenant compagnie à Dieu, ce qui est la compagnie de l'Esprit, en la compagnie de l'Absolu » (Wâsiți, in Qor. V, 109; comme Ḥallâj ailleurs, Wâsiți précisera: du « Témoin de l'Absolu (Sarrâj, lomâ', 358) ». Cfr. ici, p. 298).

<sup>(2)</sup> Publié ap. Essai.

<sup>(3)</sup> Ici p. 127, 130; Taw., I, 15; VI, 25; XI, 20; Sol. in Qor. VII, 1.

Mohammad, 'Azâzîl, très librement bâties au moyen des valeurs connues du jafr.

Dans deux passages décisifs, Ḥallàj condamne la tendance cabalistique qui attribue une puissance magique aux lettres isolées du Qor'ân; il les met en dehors du mystère essentiel de Dieu:

« La science que le Prophète reçut mission de prêcher (1), c'est la science (analytique) des consonnes [isolées qui sont au début des soûrates] (2), — et la science des consonnes est dans le  $L\hat{A}$  (3), — et la science du  $L\hat{A}$  dans l'A, — et de l'A dans le Point, — et du Point dans la sagesse primitive, — et de la sagesse primitive dans la prééternité, — et de la prééternité dans la donnée première (4), — et de la donnée première dans le mystère du Howa (= Lui). Et c'est à l'énonciation de ce mystère (essentiel) que Dieu appela le Prophète, lorsqu'll lui dit « Sache qu'H est, qu'il n'y a pas de divinité, excepté Dieu » (Qor. XLVII, 21).

« La science qu'exprime le Qor'ân... est dans les consonnes entrant en composition (moû'allafah). Ces consonnes proviennent du cercle de base [du Trône] (khaṭṭ al istiwâ) (5);

<sup>(1)</sup> Ḥallâj, ap. Sol. in Qor. XLVII, 21, VII, 1; Comp. Akhb. 60 (Extraits de son Alif ma'loûf?).

<sup>(2)</sup> Add. de VII, 1.

<sup>(3) «</sup> Non ».

<sup>(4)</sup> al masht'ah, c'est-à-dire al ma'loûm, dit la glose.

<sup>(5)</sup> Cette image dérive de la cosmographie du temps, telle qu'Ibn Hanbal et Ibn Karram la complétaient : au sommet du monde, en haut de la sphère suprême des cieux, Dieu pose son Trône; ce qui le limite d'un côté (sur six, dans l'espace), par une sorte de cercle de base; sur cette base du Trône règne une inscription circulaire portant « lâ ilaha illà Allah », [certains y ajoutent (ex. : le hanbalite Barbahàri) « wa Moḥammad rasoûl Allah », disant que Dieu ferait asseoir le Prophète près de lui sur ce Trône]. Partant de cette donnée, Ḥallâj, pour qui les lettres sont créées, les considère comme la haie qui jalonne ce cercle de base du Trône, l'enceinte sacrée qui nous interdit de pénétrer au delà,

cercle dont « le centre est fixe, et la périphérie au ciel » (1), — et autour de qui tourne le tauchid, » — « Celui qui identifie l'Ipséité divine à la définition de ce cercle est un impie » (2).

Voici deux poèmes, de lui, également significatifs :

Ismo, ma' al khalq... (3):

« Un Nom, qui L'unisse avec sa Gréation ; on l'a cherché, en Lui, et [pour elle,

Afin de connaître, par ce Nom, une de ses significations. Mais on ne peut passer sans interruption de Dieu à une cause créée Qui manifeste nécessairement Celui qui l'a manifestée. »

## ... Tâha'l khalâ'ıy... (4) :

« (Dieu), l'Intime des consciences, se cache, laissant des traces intellilgibles,

Du côté de l'horizon, sous des voiles repliés de lumière.

Mais comment? Le a comment » ne se devine que du dehors,

Et ici, c'est le mystère; dont le dedans est l'Essence divine en Elle-même.

Les créatures s'égarent dans une nuée ténébreuse

En cherchant, et elles ne savent que faire des signes.

G'est par la conjecture et l'imagination qu'elles pensent aller vers Dieu,

Et, tournées vers l'atmosphère, elles poussent leurs cris jusqu'aux

[cieux.

dans le mystère de l'Ipséité divine : il s'en suit que la mission du Prophète, qui veille à cette interdiction, est de se tenir constamment dans cette région de l'Approche (donoùw), en dehors de l'essence divine, comme l'épée flamboyante au seuil du paradis interdit. Et la formule du tawhîd, il la fait réciter aux hommes pour cela même : Dieu seul peut appeler ses saints à passer outre, à participer au mystère de son ipséité, en transcendant pour eux cette interdiction de l'umon mystique qu'est la récitation de la shahddah (Akhb. 42), signe de l'esclavage legal de la lettre (Taw., V, 25 seq.).

- (1) Qor. XVII, 29; comp. à LIII, 6.
- (2) Akhb. 35, 34. Le Trône est cubique selon Ihn 'Arabî; sphérique selon d'autres (Aloùsì, jalā, 234).
- (3) Ms. Londres, 888, f. 3272. Cela est nettement contre la recherche magique du « Nom Suprème », ism a'žam.
  - (4) Cité par Nábolosi, hatk; cf. ms. Londres 888, f. 3275.

Or, le Seigneur est parmi elles, à chaque changement, OEuvrant en elles une œuvre inconcevable, d'heure en heure. Elles ne se retireraient pas de Lui, l'espace d'un clin d'œil, si elles [savaient !

Car Il ne se retire pas d'elles, à aucun moment »...

#### II

## Cosmogonie (qadar, 'adl).

- a) L'image de Dieu (soûrah).
- 1. Les doctrines; l'amour, « essence de l'essence divine » selon al Ḥallâj.

La cosmogonie islamique a eu à expliquer divers thèmes coraniques (1); la création du monde (des corps), khalq al 'âlam; la création des « ressources » des hommes, des actes humains, khalq al arzaq; et surtout la prédétermination de la « figure », soùrah, destinée à Adam; figure que Dieu fit comparaître deux fois, avant la création d'Adam; l'une, pour inviter les Anges à l'adorer, elle; l'autre, pour Se faire adorer, Lui, par elle, au nom de toute la postérité future d'Adam (mîthâq) (2). Leur examen se fera dans l'ordre inverse, qui est celui de l'importance relative de ces thèmes.

soûrah, figure, image: La forme corporelle de l'homme, la « plus belle forme » (Qor. LXXXII, 8; LXIV, 3; cfr. Gen. I, 26). — Deux hadith précisent: « c'est « à Son image », 'alû soûratihi, que Dieu a créé l'homme: 'alû soûrat al Rahmân, « à l'image de Dieu » (3). Les sunnites Ḥashwîyah les

<sup>(1)</sup> Qor. XXXII, 3; XLI, 8-11; et verset « yabsot al rizq wa yaqdir » (XXXIX, 53, etc.).

<sup>(2)</sup> Deux ou quatre mille ans avant la création des corps (Haytami, fatáwa, 116); sept mille ans (Riw. XIX). Coïncidant alors avec le Khalq al arzáq.

<sup>(3)</sup> Admis par 'Obayd, Ibn Ḥanbal, Ibn Râhawayh, Moûmin al Ṭâq, Dâraqoṭnî, Ṭabarânî (Shahr. I, 186; II, 24; Najdî, 406-408; Haytamî, l. c., 206; Fakhr Râzî, as'as, 103-113).

acceptent, tels quels, sans discussion, comme une donnée descriptive arbitraire (1); les shî'ites Gholât l'interprètent comme la première émanation divine, le Dieu-humanité (násoút), adolescent imberbe et frisé (2). 1º Les théologiens, n'acceptant que le premier de ces hadith (3), établirent que « son » (hi) vise Adam: à son image = selon la forme même qu'Il avait préparée pour lui : Jahm, 'Alî Ridà, Aboû Thawr, Hallaj (4). Le type de cette image est donc en Dieu comme une pure forme intelligible, une et simple; intelligible, à la fois, pour Lui, et pour nous. 2º Les mo tazilites définirent cette similitude divine, en l'homme, comme la rectitude fonctionnelle de la pensée discursive (i'tibar), la raison ('aql'). « Dieu ne crée rien, qu'Il ne rende significatif (ya'tabir bihi) pour une créature responsable. » « Il faut qu'il y ait dans la création quelque être capable de penser, i'tibûr » (5). De ces principes de Nazzâm, Ibn Hàyit tira ceci: « Il est impossible que le premier être créé n'ait été capable de raisonner, d'examiner et de penser » (6). 3º Ibn Karram; méditant davantage sur le mîthâq, précisa: « La première chose créée par Dieu a dù être une forme vivante (jism hayy), capable de penser (i'tibâr) »; et c'est cet être humain qui, symétriquement au Covenant, prononcera, au nom de Dieu,

- (1) Cfr. le Zoharsur le macroprosope. Na'îm-ibn-Hammâd (Dhahabî, 1'tıdâl, s. v.); Ibn Qotaybah, mokhtalif, 8.
- (2) Hadith al miraj selon Nasimi, tohfah, ms. Londres Or. 7175, f. 5b. 'Ali selon les Noseiris.
- (3) Car corporéité implique composition, ce qui est inadmissible en Dieu (Mâzarî).
- (4) Țabarsî, iḥtijāj, 208; Makkî, qoùt, I, 168; Ḥallāj, in Qor. (les deux versets précités). Ghazāli, mishkāt, 34.
- (5) Ḥazm, III, 425; farq, 209. D'où le ḥadîth « ce que Dieu a créé en premier, c'est la raison ».
- (6) Shahrast, s. v. Pour lui, ce démiurge est Jésus, « fils de Dieu » non par engendrement charnel (wilādah), mais par préordination (hind) (farq, 260).

le Jugement dernier (1). 4° A la suite des Noseïris, de Fayyâd et des Qarmates, Tostari et son école, les Sàlimîyah (2) identifient Moḥammad avec cette première-née des créatures; pour le Covenant, tout au moins (3). 5° Les Ash'arites réduisent cette similitude à l'ensemble des attributs divins de perfection (sifàt al kamâl), aux transcendantaux que Dieu fait concevoir à l'homme (vie, science, puissance) (4).

Ḥallāj, revisant le vocabulaire des Gholât, distingue formellement: lâhoût, la divinité imparticipable « qui fait subsister les atomes », et nâsoût, l'humanité (déisiée), « qui tranchera entre les jugements » (5). Nâsoût, c'est cette forme assumée par la parole divine antérieurement à toute la création, ce vêtement de gloire (kiswah) du « témoin de l'Absolu » (shâhid al qidam), qui, par la voix du Roûh nâtiqah, jura le Covenant; et qui rendra la suprême sentence. La nâsoût est sigurée, au Covenant, par Adam, et personnissée, au Jugement, par Jésus (6).

« Nul d'entre les anges et les rapprochés ne sait pourquoi Dieu a fait la création, ni comment elle a commencé et finira, puisque les langues n'avaient pas encore parlé, ni les yeux vu, ni les oreilles oui (7). Comment pouvait répondre (Adam), qui était encore absent des réalités, en suspens de-

- (1) Farq, 209.
- (2) Infrà, § VI. De même Ibn 'Arabî (soûrah ijmâlîyah), et Jîlî (insân kâmıl).
  - (3) Non pas pour le Jugement : cfr. infrà, § V.
  - (4) Hazm, IV, 208.
- (5) Ici p. 124. Cfr. p. 298. Cfr. al 'adl al makhloùq bihi (Tostarî, ap. Ibn 'Arabî, fotoûḥât, III, 86); al ḥaqq al makhloùq bihi (Tirmidhî, hhatam, quest. 89; Ibn Barrajân, ap. Ibn 'Arabî, l. c., III, 491); mota' de Ghazûlî (= ghawth; mishkât, 55; critiqué par Ibn Roshd, manâhıj, 72).
- (6) Riw. XIV, XVIII, XXII; il n'y a aucune trace d'influence chrétienne (corr. Taw. 131).
  - (7) Ḥallāj, in Qor. VII, 471; cfr. in LI, 21; et Riw. X.

vant Lui, à Sa question « Ne suis-je pas votre Seigneur? »—C'est Dieu qui fut, à la fois, Celui qui parle et Celui qui répond [: Oui!](1). Il parla en votre nom sans vous, et c'est un Autre que vous qui répondit pour vous (2); vous vous taisiez, vous, et Celui qui ne cessera pas demeure, ainsi qu'Il a toujours été. »

C'est parce que cette image, vêtue de gloire, Le recouvrait, que Dieu invita les Anges à L'adorer, sous la nasoût, sous l'humanité préfigurée d'Adam; ce qui fut l'occasion de la chute de Satan (3):

Tercet: Sobhána man azhara násoútoko .. (1):

« Los à Celui dont l'Humanité a manifesté (aux Anges)

Le mystère de la gloire de Sa Divinité radieuse!

Et qui, depuis, S'est montré a Sa créature (humaine), ouvertement,

Sous la forme de quelqu'un « qui mange et qui boit ».

Si bien que Sa créature a pu Le voir face à face,

Comme le clin d'œil (va) de la paupière à la paupière ! »

# Fasl al 'Àlim al Gharib fi'l mahabhah (5):

- « Dieu, en Son antériorité prééternelle (6), en Son moi. était Unique, nul n'était avec Lui. Ce n'est qu'après qu'il
- (1) « Pensée particulièrement délicate », note Kâshiff, qui la traduit en persan, et la commente (en un distique, in Qor. VII, 172).
- (2) « Le oui ! fut un décret rendu sous forme de question » (Wâsiți. Cfr. Kharraz et Jorayri, ap. Baqli, in Qor. VII, 171). Voir au contraire la théorie mo'tazilite du mystique Qaḥṭabi (farq, 259; et ici p. 479, n. 2).
  - (3) Cfr. chap. XIV.
- (4) Texte ap. Taw., p. 130; voir n. 3. Tous les mots en sont pesés: sand al lahoût (ici suprà, p. 297); ákil wa shârib vise Jésus (Qor. V, 79: comp. Luc VII, 34; Matth. XI, 19; Marc II, 16 et 19-20; Joann. III, 29); laḥżat al ḥájıb (var. lamḥat al sátir) désigne le fiat divin (Qor. LIV, 50; XVI, 79). Cfr. Baqli, shath., f. 129.
- (5) Trad. persane littérale ap. Baqli, Shaihiyat, ms. Qadi'askar, fo 171a-172a, collationnée sur l'autre manuscrit. Le commentaire, provenant des fos 172a-174b, est cité: (B).
- (6) Azal = lå masboûqîyah bighayrihi, inabalietas (c'est plus fort que qidam).

créa les individus, les formes et les esprits, ce n'est qu'après qu'Il (leur) montra la science et la Sagesse, puis, qu'Il composa le langage sur les (trois) bases « molk, mâlik, mamloûk » (2), et qu'Il (leur) enseigna « fî'l. fâ'il, maf'oùl » (1).

« Alors, en Soi, Il contemplait, en sa prééternité, en Son moi, en tout ce qui n'était pas visible, - Il connaissait l'ensemble de la science, de la puissance, de l'amour, du désir, de la prudence, de la majesté, de la beauté, de la gloire. Et, en ce qu'elles décrivent, en sa douceur, en sa miséricorde, en sa sainteté, en ses inspirations (3), et en tous les attributs de ces images (4) se trouvant son essence, car ils sont son essence (hya dhâtoho). Il contemplait; el, tont ainsi que toi, si tu voyais quelque chose de beau en ton entité, tu t'en réjouirais un long temps, et d'une manière que nul ne pourrait comprendre. Et si tous ceux qui s'essorcent d'évaluer la valeur du ciel et de la terre y arrivaient, ils resteraient impuissants devant cette évaluation-ci, - car les instants de « l'antériorité » prééternelle, hors de cette antériorité même, sont incompréhensibles, et le contingent ne peut se fixer en cet « avant », et, si cent mille postérités d'Adam se réunissaient dans les éternités futures pour en réunir le compte, elles ne pourraient y arriver.

- « Alors, par une Idée (5), par toutes Ses idées, en Son
- (1) Royaume, Roi, sujet (l'affranchi, l'élu) : origine du dialogue.
- (2) L'acte, l'action, la passion : la triple modalité nous permettant d'analyser son opération : origine de la grammaire.
- (3) Arwah, non pas des esprits créés, angéliques ou humains : mais des intelligibles purs (B).
- (4) Sowar, non pas des visages humains, mais comme on dit la « figure » d'un raisonnement, d'une question (B). Baqlî remarque à ce sujet qu'al Ḥallâj, dans le centre même de l'Amour, ne pouvait trouver comme modes d'expression que l'équivoque, iltibás (comme les motashábihát: du Qor'ân).
- (5) Ma'na. Remarquer la marche suivie : sifât, puis ma'dnî, puis dhât.

moi, Il discourait, de tous les discours; Il conversait, de toutes les conversations (mohâdathah); et alors Il acclamait, de toute la perfection de l'acclamation. Et (dans cette triple opération), Il composait une ruse (makr), de toutes ses ruses: d'un côté, Il apportait la guerre (larb), de toutes les guerres, — et, de l'autre, Il apportait la suavité (talatto) de toutes les suavités. Et ainsi de suite, des autres aspects (symétriques, maqumât), dont la description serait longue: car si chaque arbre sur la face de la terre était un calame, et « toute eau de mer encre » (Qor. XVIII, 109), les hommes n'arriveraient pas à la terminer.

« Et lorsqu'en Lui-mème, ainsi, Il s'entretenait, en toute Son essence, avec l'essence de son essence, alors, c'est par son Idée, par toutes ses idées, qu'il contemplait; et cette Idée, c'était l'Amour, dans la Solitude, (maḥahbah bi al infirâd) de tout cela que nous avons énuméré, tout le long du temps qu'il passait à converser et discourir. Alors Il contemplait Ses attributs, un par un (1), puis trois par trois, puis quatre par quatre, et ainsi de suite jusqu'à arriver à la perfection. Alors, en Soi, Il contemplait, par le moyen de l'attribut « Amour », en la totalité de l'attribut « Amour », car, en Son essence, l'Amour est l'essence de l'essence (fi dhâtihi hya dhât dhâtihi) (2), il est pour Lui Ses attributs, en toutes Ses idées.

<sup>(1) «</sup> Deux par deux » paraît omis. Cette curieuse idée a été déformée par Ibn Masarrah (+ 319/931) en son Kitâb tawhid al mawqinin (extr. Ibn al Mar'ah sharh al ir shid, t. IV in fine): chaque attribut de Dieu est un Dieu au second degre, avec tous ses attributs; chacun de ses attributs est un Dieu au 3° degré, etc.

<sup>(2)</sup> D'où le vers persan d'Ibn Abî al Khayr « Hem 'ishqem wa hem 'âshıqem wa hem ma'shoùqem » (éd. Ethé, nº 17) : [Dieu dit :] « Je suis l'Amour, l'Amant et l'Aimé ! » Baqlî remarque qu'ici al Ḥallāj, conformément à Qor. V, 59, contredit la thèse des anciens théologiens déclarant que l'amour, en Dieu, est un attribut créé (mobda').

« Alors, par l'attribut « Amour », Il jetait le regard en (chaque) attribut d'entre les attributs, c'est en lui qu'Il tenait Son discours et Sa conversation, jusqu'à ce que son temps y passât, autant que dans le premier cas (1). Alors, par les attributs de l'Amour, Il contemplait, dans les attributs de l'Amour, afin que tout autant de temps y passât, et plus encore (2). Alors, dans cet attribut (qui Lui est) propre (3), Il contemplait, par ses attributs (qui Lui sont) propres, afin qu'ainsi tout autant de temps y passât. Jusqu'à ce qu'Il eut contemplé, dans tous ses attributs, un à un, — jusqu'à ce qu'Il contemple, en leur perfection, totalité des attributs; afin qu'ainsi, la longueur de la durée y passât, qui est indescriptible, de ses Prééternités (azallyât), de sa Perfection (kamâl), de sa Solitude (mfrâd), de son Décret (masht'ah).

« Alors, Il se louait Lui-même, en Son moi. Alors, en Ses attributs propres, Il louangeait ses attributs propres. Alors, en Son Nom, Il louait Ses noms, — et en tout attribut Il louangeait Son essence et Sa louange.

"Alors, Dieu dit: qu'Il rendrait visibles ces attributs de l'Amour en la Solitude (infirâd); afin qu'en eux Il regardât, et qu'avec elles Il discourût. Il regarda dans l' « avant » prééternel (azal) et créa une image (soûrah) (4). Cette image est Son image, image de l'essence, et Lui, Dieu, lorsqu'Il regarde en une chose, Il y crée Son image pour toute l'éternité future. C'était une image, et en cette image, pour l'éternité future, se trouvèrent la science, la puissance, le mouvement,

<sup>(1)</sup> Alinéa précédent. La mention des temps et des siècles est ici un pur symbole de l'idée que c'est le tajalli de l'attribut qui fait subsister l'attribut (B).

<sup>(2) «</sup> Pour que la lumière de l'Amour parût! » commente Baqlf. En l'Amour, Dieu est motafarrid(B).

<sup>(3)</sup> L'amour.

<sup>(4)</sup> Non pas taswir, une figuration imaginaire, ni takhyil, une représentation intellectuelle : mais une image réelle (B).

la volonté, et tous les attributs. Lorsque Dieu irradie (une fois) par une individualité (shukhs), elle devient (1) a hi, Lui! » (howa howa) (2). En cette image, il regarda, un moment d'entre ses moments. Alors, il la salua, un moment d'entre ses moments. Puis il l'acclama, un moment d'entre ses moments. Alors il lui parla, lui fit un souhait (3), et ensuite il la suscita à la vie (nashar). Ainsi cette image (= Adam) eut accès à ce que Dieu connaît, et qu'elle ne connaissait pas avant ce moment-là (4).

« Alors Dieu la loua, la glorifia, et l'élit, avec ces attributs, issus de l'opération des Attributs dont II avait, avec intention, préparé l'apparition dans cette individualité (shakhs) en les faisant paraître dans cette image (soûrah). Dieu devint le Créateur (Khâliq), le Provident (Râziq), II sit « Los à Dieu » (tasbih) et « Il n'y a pas de divinité, excepté Dieu! » (tahlil), Il manifesta les attributs ad extra (sifât al af âl); — et, autant de sois Dieu créa des splendeurs et des merveilles (5) qu'Il regarda en elle (l'individualité humaine), [aufant de fois] (6), Il l'introduisit dans le Royaume, et Il irradia en elle et par elle (7). »

Pour Ḥallâj (et c'est la première fois, remarque Baqlì, que la thèse s'affirme), le mystère de la Création, c'est l'amour, « essence de l'essence divine ». Et le Covenant de l'humanité, c'est la cérémonie de l'élection énoncée par l'Esprit de

<sup>(1)</sup> Pour toujours (B); Il le revêtit de la familiarité de Son caractère (khollat al kholq) (B).

<sup>(2)</sup> Ici, p. 517.

<sup>(3)</sup> Tahnîyah : litt. dire « haniyyã », comme à celui qui sort du hammam.

<sup>(4)</sup> Ta'lîm al asmâ (B).

<sup>(5)</sup> Comp. Riwayah, XXV, XXVII.

<sup>(6)</sup> Nombre des élus.

<sup>(7)</sup> Afin que, par l'homme, toute la création devienne Son Royaume (B).

Dieu, la figure de la prédestination des hommes à participer à cet amour essentiel, sans aucun motif que la pure générosité divine (1).

## 2. Le jour du Covenant (mithaq).

Mithâq = Covenant (Qor. VII, 171): 1° préexistence des âmes (et traducianisme). Imâmites (2). — 2º proclamation de l'autonomie de la raison humaine, de son aptitude à penser Dieu. Mo'tazilites. - 3º signe de la fitrah (Qor. XXX, 29), marque imprimée dans toutes les raisons, les soumettant à la religion naturelle, au monothéisme. Marque universelle; Tha'labah, khârijite contre Nâfi' et Ibn 'Ajrad (3). - Foi incréée ('îmân qudîm) selon Mogâtil (4), suivi par les Ḥanbalites: « Dieu S'affirmant à Lui-même et à Ses croyants. » Dieu veut donc sauver tous les hommes, remarque Ibn Karrâm (5), puisque « la foi, c'est l'aveu initial de l'humanité shahâdat al dharr) encore dans les reins d'Adam; c'est sa réponse « Oui! »; parole qui subsiste et n'est supprimée que par une déclaration formelle d'athéisme (6). Antâkî observe « le monothéisme, c'est la hanîfîyah » (7); il y a une religion naturelle, gravée chez tous les hommes, base rationnelle pour l'apostolat de l'Islam — Hanifiyah = ma'rifah aşliyah

<sup>(1)</sup> Akhb. 15; Sol. in Qor. LXII, 4: Riw. XV, XIX.

<sup>(2)</sup> Ibn Bâboùyeh, 'tal, début. — (Les âmes créées d'abord mojarra-dah, puis, pour leur éviter l'orgueil, liées à la matière).

<sup>(3)</sup> Les enfants, même des infidèles, sont saints ; jusqu'à ce qu'ils « apostasient » (farq, 80; Mobarrad, II, 177).

<sup>(4) «</sup> Ecrite » dans les cœurs, qu'elle sauve (Qor. LVIII, 22; Ibn al Farrâ, mo'tamad).

<sup>(5)</sup> Premier apôtre sunnite.

<sup>(6)</sup> Farq, 211-212; Ibn Karram distingue 'îmân de ma'rifah (cîr. ici, p. 539); la foi n'est, pour lui, comme pour Anţâkî et Moḥâsibî, que le gage du salut. Cîr. Ibn Qotaybah, mokhtalıf, 105, 159.

<sup>(7) «</sup> Et l'Islam, c'est le groupe cultuel (millah) » (Dawâ). Cfr. Ghazâlî, mongidh, 4.

d'al Ḥallāj = Khaliliyah des hermétistes Harrâniens (1).—
4º Principe divin de ce signe, marque de l'amour immuable, qui prépare tous les prédestinés (musulmans ou non) à l'union béatifique. Khollah de Rabāh, Kolayb = mahabhah aṣliyah (amour primitif) de Moḥāsibì (2): « Avant qu'il les créât, Il les a loués; avant qu'ils Le glorifient. Il les a remerciés ». = Karāmah 'oūlā (première miséricorde), 'ināyat al sabaq (grâce de la préséance), i tizāl al Haqq bihim (esseulement de Dieu en eux), 'ahd al ikhtiṣâṣ (pacte du privilège; pour les sages, ahl al ma'rifah), déclare Jonayd (3), suivi par Ḥallāj (4).

Mahabbah, amour réciproque de Dieu et du fidèle (Qor. V. 59; II, 160): 1° Les traditionnistes et les théologiens sont d'accord, pendant les trois premiers siècles, pour proscrire ce terme) (5); car, remarquent les théologiens, « l'amour est une espèce du genre « volonté »; or la volonté me s'attache qu'aux choses particulières. Le fidèle ne peut donc aimer ni l'essence, ni les attributs de Dieu; mais seulement Sa loi, Son service, Son bienfait (6) ». Et d'autre part, Jahm et les mo'tazilites nient qu'il y ait un plan divin, préparant expressément le salut des élus, ou que Dieu ait prédilection immuable (mowâlâh, mowâfâh) (7) pour Ses Élus, même avant leur

<sup>(1)</sup> Shahr, II, 70: ap. extr. inavoué de l'ismaëlien IJasan Şabbáh, foșoûl arba'ah: extrait qui va de II, 47 à II, 155).

<sup>(2)</sup> Maḥabbah (in Ḥi/yah).

<sup>(3)</sup> Dawá al arwáh; cfr. ici, p. 36.

<sup>(4)</sup> Wâsițî: « la société de l'Esprit, dans la société de l'Absolu » (in Qor. V, 109); « qiyâm bi wafâ al mîthâq al awwal » (Baqli, tafs., t. 1, p. 538).

<sup>(5)</sup> Qui se trouve dans les *Isra'ilîyât* de Wahb ('Abd al Wâḥid-ibn-Zayd, ap. Ibn Taymiyah, *risâlah*, ms. Zah. taş. 129, § VII).

<sup>(6)</sup> Tahânawî, 273; compléter ici, p. 161.

<sup>(7)</sup> Affirmée par l'ibâdite Khâzim (Kîlânî, ghonyah, I, 73, 82), le mo'tazilite Foùtî (Shahr. I, 93: le signe, c'est la foi); Jonayd, Ḥallâj, les Ash'arites; les Imâmites et les Ḥanbalites (Ibn al Farrâ, l. c.).

conversion et quand ils pèchent. Dieu ne se soucie que des actions, aimant toute bonne action (wall hasanah), detestant toute mauvaise action: un revirement (badal) de la liberté de l'homme reste toujours possible (mo'tazilites) (1). 2º L'homme peut « racheter » son âme à Dieu, en Lui faisant le sacrifice de sa vie (khârijites « shorât »); et ce « rachat » (shirâ) irrévocable est une preuve d'affection (Ḥabîb 'Ajamî) (2). Ḥasan Baṣri observe que cette « affection » ('ishq) de l'homme pour Dieu est payée par Dieu de retour (3). 3º Aussi, malgré les oppositions, le mot mahabbah, « amour réciproque », s'implante dans l'usage. Il est employé par les Rouhâmyoun: « Mon amour, dit Dieu, selon Ibn al Ward, est la récompense du culte pratiqué » (4); « Dieu a célébré devant Sa création Son amour pour les croyants et indiqué l'amour comme la plus intime forme d'observance que notre culte puisse Lui offrir » (5). « L'amour est un attribut de l'essence », déclare l'ibâdite Khâzim, suivi par tous les mystiques (6). Jonayd distingue encore: « L'amour de Dieu, pour Ses saints, est un attribut de l'essence (= incréé); son effet en eux n'est qu'un attribut de l'acte (= créé) » (7). 'Amr Makkî se tait: « L'amour est le secret de Dieu, qu'Il confie aux cœurs de foi ferme et pure. » Hallaj définit : « L'amour

<sup>(1)</sup> Mas'oùdî, moroûj, VI, 20; critique ap. Ḥazm III, 52, IV, 58.

<sup>(2)</sup> Hilyah.

<sup>(3)</sup> Ici, p. 511, 'ishq, terme prudent, pour éviter de paraître « aimer » l'essence divine, répudié par Ja'far. Gholâm Khalîl: « garde-toi de t'asseoir auprès de qui prêche l'affection et l'amour (pour Dieu) » (sharḥ al sonnah; cfr. ici, p. 192).

<sup>(4)</sup> Ap. Mohasibi, mahabbah. Cfr. Rabah.

<sup>(5)</sup> Tafsir de Ja'far, ap. Baqli, I, p. 36; cfr. Riw. VI.

<sup>(6) «</sup> Si les cœurs pouvaient atteindre le fond de l'amour, en leur Créateur! » (Yaḥya Râzî, ap. Ḥilyah). Kalâbâdhî, akhbâr. 9ª.

<sup>(7)</sup> Ap. Hilyah, s. v. — ms. Paris, 1369, f. 96<sup>b</sup>. Ibn 'Atâ au contraire les place tous deux en la « perséité » divine  $(baq\hat{a}^2)$ . Cfr. Nasrâbâdhî (ap. Yâfi'i, nashr, 43<sup>a</sup>).

est attribut pérenne (sarmadiyah), et grâce prééternelle ('iná-yah azaliyah); sans cette grâce prééternelle, « tu n'aurais pas appris ce que c'est que le Livre, ni la foi » (1). Ghazâlî a résumé cette doctrine en cinq grandes thèses, dans son Iḥyâ (2). Et cet amour est chanté par Kilânî, Ibn al Fâriḍ et Shoshtarî comme le « vin prééternel », bu par les prédestinés, en la nuit du Covenant.

### b) La création des actes humains (3).

### 1. Leur attribution a Dieu.

1° (Qor. XXXVI, 82, etc.). Dieu les prépare, déclenche et manifeste (wadah, amr, ibdat), un à un, en toute souveraineté. Cette prémotion physique (4) = celle d'une pierre dont Il tire arbitrairement une étincelle (Hashw., Zâhirites = tab'), ou = celle d'une plante qu'll fait croître (Jahm, Jâḥiż = khaliqah), ou = celle d'une lueur de raison qu'll allume à Sa lumière (Hisham) (5). — 2º Hasan Başrî; Dieu a investi (d'avance, au mithâg) les hommes de leurs actes; Il attend donc d'eux plus que l'obéissance passive : la libre et constante adhésion du cœur. — D'où l'enquête mo tazilite: les actes du cœur sont donc constitués indépendants de Dieu (Wâşil, Ghaylân): ils ne sont pas créés par Dieu (IIº base du mo'tazilisme), mais seulement pré-occasionnés (mohdathah) par Dieu et créés par l'homme (6). Le cœur est doué d'avance d'une « capacité d'obéir » à la Loi (istițâ'ah gabl al f(l) qui le laisse libre, précise 'Allàf: mais l'extériorisation

<sup>(1)</sup> Qayşarî, ms. Paris, 3165, f. 4a; corr. Vaux, Gazali, 255; in Qor. XLII, 52.

<sup>(2)</sup> Ici p. 181.

<sup>(3)</sup> Khalq a/'al al 'ibad.

<sup>(4)</sup> Qor. VII, 178; XVII, 14-16; XVIII, 64-80.

<sup>(5)</sup> Hazm III, 54: V, 40; Ibn Qotaybah, mokhtalif, 59; farq, 50.

<sup>(6)</sup> Penser que Dieu crée les actes mauvais, c'est jabr, selon eux (Moqaddasi).

de son choix (gestes) est directement créée par Dieu. — Bishr observe que les actes du cœur s'engendrent les uns les autres (tawlid), mais que Dieu intervient pour leur conception en fournissant leur nom à la mémoire, leur statut juridique à l'intellect. Mo'ammar et Jâhiż avouent que les actes du cœur sont réellement (haquata) dirigés par Dieu : la fantaisie seule de se croire libre reste à la volonté. Jobba'î en tire que, puisque les actes extérieurs qui s'ensuivent sont normalement en conformité avec cette fantaisie, - c'est que Dieu, leur auteur direct, s'y soumet (moți') (1). Hallâj et Ash'arî réfutent cette conclusion du mo'tazilisme. - 3º Jahm et l'école jabarite: Dieu manifeste dans les actes humains Sa puissance (qodrah) créatrice, comme le déroulement d'un décret simple, incréé (= irâdah; cfr. takhliq azalî de Marîsî et des Ḥanéfites). Ce décret incréé vise seulement les atomes (lisan dhât), — non les accidents qui sont l'objet de décrets créés successifs (lisan s'l; cfr. science créée de Dieu, des mo'tazilites). — Ibn Ḥanbal: Dieu opère aussi dans les actes humains par Sa parole révélée (kalâm), notification, pour les croyants, d'un commandement (amr) incréé, à chaque instant (= khalq fî koll waqt, Ash'arî). — Ibn Karrâm essaie une synthèse: Dieu, ab aeterno, a, entre autres puissances, celles de poser (khâlıqiyah), d'énoncer (kalâm), et d'exécuter en détail (qâ'iliyah) les actes humains; leur réalisation dans le temps s'inscrit sur autant de registres correspondants, créés dans sa science, en son essence (2). - Tostari: Dieu

<sup>(1) «</sup> Tu m'obéis plus que je ne T'obéis », dit Bistamî (Sha'rawî, lața'if, I, 127); cfr. les amrayn de Tirmidhî (Ibn 'Arabî, fotoûḥât, I, 204) et le fameux vers d'Ibn 'Arabî (Aloûsî, nashwah, 77):

<sup>«</sup> Le serf est Seigneur, et le Seigneur est serf! Ah, comment savoir lequel est l'obligé? »

<sup>(2)</sup> Là est le point faible d'Ibn Karrâm : inhérence d'une innovation (*iḥdāth*) en l'essence divine ; les mo'tazilites, comme Jahm, plaçaient les attributs de l'acte « hors de l'essence ».

Se manifeste encore à travers les actes humains, comme une intention, l'inspiration d'une actuation (taf'il) incréée, à chaque respiration (= khalq fi koll nafas, d'Ibn Salim). — 4º Ḥallāj: Rien, dans l'acte humain, n'échappe à l'action divine (1): la puissance de le poser comme fait (hodoùth), celle de l'énoncer comme sens ('iidd) et celle de le réaliser comme intention (tahqiq = ibdà') sont pareillement, ab aeterno, à Dieu.

### 2. Leur attribution à l'homme : le « fiat ».

1º Qor. XLII, 10. Prédétermination (jubr) de ressources, arzâq, qui seront concédées à l'homme pour qu'il les exploite (2), pendant un temps limité (ajal), et dont il lui sera demandé compte. —  $Arz \hat{a}q = aks \hat{a}b$ , « gains » individuels (en bien ou mal), dit Jahm: = lots imposés à notre choix (ikhtiyár, Hisham), ce qui détermine notre responsabilité légale (taklif). — 2º Hasan entrevoit plus: l'homme a été « investi » (tafwid) in principio de ses actes, puisqu'il est doué de raison. Cette investiture lui permet-elle de disposer arbitrairement des arzag et des ajâ/? Hasau incline un instant à le penser, puis se rétracte devant Yazid Ragashî (3); cette investiture ne devient réelle et féconde en lui que s'il s'unit à Dieu par le renoncement, correspondant à Sa grâce, expliquera Mișrî. Les arzâq ne sont d'ailleurs que des moyens, non une fin, pour l'homme (4). — 3° Ja'far, Hasan 'Askari: « Ni jabr (impiété!), ni tafwid (associationnisme!); mais

(2) Tatawwo', ibtighá: Dieu a les clefs (magalid) du rizq.

<sup>(1)</sup> Cfr. l'ash'arisme : awsaf al fa"al gadimah.

<sup>(3)</sup> Malati, f. 333. Tabarsî, l. c., 167-168. Baqli, tafsîr, t. II, p. 213. Tafwid est l'opposé de tadbîr, note Kalabaihi (ta'arrof).

<sup>(4) «</sup> Dieu a créé les arzâq deux mille ans avant les corps; mais celui qui s'abandonne à Dieu ne Lui demande pas de rizq pour demain, de même que Dieu ne lui demandera plus d'acte, demain (= après la mort) » (Ḥasan, in Qor. XLI, 9; ap. Makkî, quât, 11, 8).

quelque chose entre deux (1) », donnant aux hommes moyen (2) d'obéir aux commandements, et d'observer les interdictions = doctrine imâmite commune. - 4º Mo'tazilites: L'investiture donnée au début, une fois pour toutes, vaut réellement pour chacun, comme une « capacité d'obéir à Dieu » préalable (= grâce prévenante suffisante), istitd'ah qabl al fi'l; émancipation définitive. Chaque homme est constitué maître souverain des actes de son cœur (yaf'al!), et libre en son choix (ikhtiyār = sabab mo'aththir de l'acte); Dieu n'intervient que pour l'extériorisation du geste (fa'al!): 'Allaf (3), A. H. Başrî, Jowaynî, et hanéfites. - 5º Ibn al Ràwandî, désabusé, déclare que Dieu intervient dans le cœur, non pas à l'avance, quand Il l'a créé « capable d'obéir », mais seulement hic et nunc (4), pour déclencher arbitrairement (jabr) l'acte au fond du cœur à qui il est attribué:  $istit\hat{a}$  ah ma' al fi'l = kasb (sans gowwah mo'aththirah), = moqâranah (sans modkhaliyah). C'est la doctrine de Najjâr, Ibn Kollâb et Ash'arî. Bâqillânî la mitige; le sidèle a à « qualifier » son acte (vertu, vice) (5). — 6° C'est une même action, istità'ah ba'd al fi'l, qui déclenche l'acte (dans le cœur), et qui lui fait produire, après, comme une cause ses effets, ses

<sup>(1)</sup> Țabarsî, iḥtijāj, 210, 230 (extrait de la risâlah ilä ahl al Ahwâz de H. 'Askarî). Dieu ne confère pas le tafwîd aux imâms (sauf selon les Qarmates).

<sup>(2)</sup> Ce moyen, passage mystérieux du possible à l'actualisé, selon Sabziwarî (sharḥ al asmā, 121), consiste en : « individuation de l'acte, vacuité du cœur (sirb), indétermination momentanée, ressources préalablement fournies, et cause incitant l'agent à l'acte ».

<sup>(3)</sup> Shahr., I, 64.

<sup>(4)</sup> Ibn Karram dit fort bien: le jabr (déterminisme théologique) consiste à ne faire intervenir l'istiță ah qu'au moment de l'acte (Moqaddasî). Cfr. Ibn al Dâ'i, 419; Sabziwari, 121; farq, 170, 201.

<sup>(5)</sup> C'est là, précisément, la part que Bishr réservait à Dieu (Ḥazm, III, 54).

fruits au dehors: Aboû Hanîfah, Aboû Hâshim. Il y a « association », dit Isfara'ini, des deux pouvoirs (divin et humain) pour cette production. - 7º Dirâr, Ibn Karrâm, Tostarî et Hallài: c'est la même grâce divine qui, modalisée, intervient avant, pendant et après l'acte du cœur. Le concours de Dieu et de l'homme, dans l'acte humain, n'est pas la réalisation, laissée à notre choix (qadar), d'un programme prévu par Dieu, - ni la concomitance fortuite d'une pensée et d'un geste, réalisée en nous, impuissants, par le caprice divin : c'est une « disposition à acquérir », iktisab, se réalisant incessamment, une entente croissante, qui se resserre et mûrit ses fruits (1); ce qui n'est satisfaisant, pour l'homme et pour Dieu, que par l'amour; ce qui est la réalisation définitive de l'investiture divine, et la consécration déffiante de la liberté humaine (2). Seul, celui qui s'abandonne à Dieu acquiert la puissance (godrah), et cette puissance (en lui) n'a d'autres limites que celles de son abandon » (3).

Le « fiat! » (Kon! = khiṭâb 'ijâd) (4). 1° Jahm: Kon = Kalimah = 'Îsä; créé. — 2° Aboû Ḥanifah: id.; mais 'ijâd = takwîn = takhlîq incréé. — 3° 'Allâf: Kon = Kalâm, ḥâdith lâ fî maḥall (= 'Îsä, chez Ibn Ḥâyiṭ); cfr. Fakhr Ràzī. — 4° Ibn Karràm: Kon = qawl moḥdath fì'l dhât (= ihdath + i'lâm + khalq); mais qà'ilìyah est incréé. — 5° Ismaëliens: Kon = 1° émanation, noûr sha'sha'ânî = koûnî = takwin, état initial d'ébranlement (4); symétrique du tamkin (bi kâr),

<sup>(1)</sup> Ibn al Haysam, Karramiyen, l'explique en détail. (1) avant, il y a qadar; (2) pendant l'acte du cœur, le kasb accordé est une qodrah mo'aththirah, qui produit, (3) après l'acte du cœur, une fa'idah, grâce nous faisant reinplir les conditions du taklif (Shahr, I, 153). — Syn.: fi'l, 'amal, son',

<sup>(2)</sup> Tostarî, tafsîr, p. 47; Tahânawî, s. v.

<sup>(3)</sup> Ibn Hanbal, radd 'ala'l zand tiqah, f. 11b. Guyard, fragm. ismar-liens, 229.

<sup>(4)</sup> Inbithâth al ashiyâ, inverse de l'inbi'âth al 'oloûm (écrit Druze : taqsîm al 'oloûm).

arrêt final. — 6° Ibn Kollâb: Kon = Kalâm nafsî, incréé; mais non pas amr (créé). — 7° Ibn Ḥanbal: Kon = amr azalî, incréé (mais ce n'est pas 'Îsä, créature). — 8° Ash'arî. Kon = Kalâm nafsî incréé = amr azalî. — 9° Ḥallâj: incréé = 'ijâd (in Qor. X, 82; XXXVI, 82); le fidèle peut y unir son bismillah. — 10° Ibn 'Arabî: A la fois, incréé, en Dieu, et créé, en lant qu'exercice du pouvoir créateur confié à l'homme, par le moyen de la « spiritualité de Jésus » (1).

## Textes hallagiens:

'Othmân-ibn Abî Mo'awıyah dit (2) « Ḥallâj passa la nuit dans la grande mosquée, à Dînawar; il y avait du monde avec lui, et l'un d'eux lui demanda: O shaykh! que dis-tu de la parole (atliée) de Fir'awn? — C'est une parole véritable (kalimat ḥaqq). — Et que dis-tu de la parole (monothéiste) de Moïse? — C'est une parole véritable (elle aussi): toutes deux sont des paroles dont le cours prééternel (= prescience) (3) est conforme à leur cours postéternel (= sanction) ».

- « Ḥallāj dit à un d'entre les disciples d'[Aboù 'Alî] Jobbà'î, le mo'tazilite (4): tout ainsi que Dieu a convenu de créer les corps sans (y être incité par une) cause, de même Il a convenu d'y créer leurs attributs sans (y être incité par une) cause; tout ainsi que le serviteur (= l'homme) ne possède pas en propre le fonds de son acte, de même il ne possède pas en propre (5) son acte lui-même. »
  - « O Dieu, d'abord Tu nous a créés, et ce fut par ta bonté, et ta [générosité (joûd) elles-mêmes.

<sup>(4)</sup> Farq, 205, 260-261; Ibn 'Arabî, fosoûs, 257-258, fotoûhût, III, 328, 331; Arendonk, Zeidiet. Imam., 305; Hazm IV, 197.

<sup>(2)</sup> Akhb. 33.

<sup>(3)</sup> Contre les mo'tazilites, niant la science divine des futurs libres.

<sup>(4)</sup> Sol. tab.

<sup>(5)</sup> Contre la théorie de l'investiture réelle; vers quoi Ḥasan Baṣrî avait incliné. Cfr. P. Lombard et Suarez.

Puis Tu nous a indiqué la bonne voie, et ce fut par ta grâce elle-même. Maintenant Tu nous convoques au Paradis, Toi-même.

Ah! cela ne nous suffit pas. Si c'est bien amsi que tu as agi, dès

Par ta grâce (faill), parachève ta bonté (birr)! Sinon, l'œuvre que Tu avais entreprise va rester à mi-chemin » (1).

- 3. L'attitude de Dieu à l'égard des hommes : la doctrine mystique de la souffrance ; ses origines ; questions soulenées.
- L'attitude de Dieu à l'égard des hommes. Qor an : Il n'a pas à leur en rendre compte, elle est impénétrable pour eux (2). - 1° Jahm, zâhirites, ash'arites : c'est l'indifférence d'un bon plaisir souverain, tasarrof, tajuviz. Dieu, par un libre jeu, se borne à appeler les hommes à l'existence comme des noms, sans se soucier de ce qu'ils représentent, actions légales ou illégales, intentions bonnes ou mauvaises, damnés ou élus: là obdli: « peu m'en chaut ». Qu'importe s'il change d'attitude à leur égard? (bald, de certains Imàmites) (3). 2º Puisque Dieu a donné aux hommes une loi, c'est qu'il ne change pas sa manière de juger leurs actes, sa justice, 'adl: « Il n'aime pas le mal » (cfr. Moghìrah), i. e. l'acte extérieurement vicieux, qui corrompt la loi (2º base mo'tazilite): lâ yohibb al fasâd (4). Certaines créatures ont donc la liberté créatrice : dont l'ange peut se servir pour créer la rébellion et le mal, et l'homme pour créer l'hypocrisie et le mensonge. Mal et mensonge seront justement punis; et Dieu fera régner la justice. Qor. XXIX, 16. — 3° Objections synthétisées par

<sup>(1)</sup> Poème trad. en persan par Harawî, !abaqût, § 54.

<sup>(2)</sup> On sait seulement qu'il n'a pas creé le monde par jeu, mais pour jeter la vérité sur l'erreur et la pulvériser (XXI, 16-17).

<sup>(3)</sup> Hazm III, 108-109; Malati, 234.

<sup>• (4)</sup> Qor. II, 201; XXVIII, 77. Oui, sans répugnance (Karh), précise al Hallaj (in Qor. II, 51); contre Moghirah et Ibn Kollab. En revanche l'ash'arite 'Atwî ose dire que Dieu peut mentir (Ibn al Dâ'i, 434).

Ibn al Râwandî (1): si Dieu ne crée pas toute chose, comme la création peut lui être co-éternelle, Il n'est plus tout puissant; et sa science est bornée; et quelle sottise d'édicter sa loi, simplement pour l'exposer au refus éventuel de notre liberté d'indifférence. — 4° Alors que les premiers mo'tazilites restreignaient encore la bonté de Dieu à sa justice distributive, au don qu'Il fit à l'homme de choisir, par la liberté, sa destinée, - Bishr établit qu'en Soi, Dieu est une bonté (lotf) sans limites (2); et que, ce qu'en manifeste l'exercice normal dela liberté (actes d'obéissance, bonnes œuvres), n'en est qu'une limitation, à la mesure de la capacité de chacun; la connaissance de ce qui lui est profitable (aslah) (3), le « meilleur », non pour Dieu en soi, mais dans la position de chacun. Bishr crovait d'ailleurs que la raison en elle-même avait l'efficience voulue pour nous le faire élire (ri âyat al aşlah)(4). Son disciple Mordar, qui en doutait, chercha une solution en mystique; car, notent les mo'tazilites (5), le simple exercice de la liberté psychologique est une épreuve (miḥnah), cause une douleur (halwa). L'école d'Ibn Karram l'enseigne : « la soussrance et l'épreuve ne font qu'un : c'est la liberté de choisir» (6). — 5° Le problème de la douleur avait été présenté de front par les zanádigah, tels qu'Ibn abî' l'Awjâ (7). Les

<sup>(1)</sup> Kitâb na't al ḥıkmah. Cfr. aussi la critique de leurs XVI points ap. Hazm III, 142.

<sup>(2)</sup> Cfr. Ibn Sînâ.

<sup>(3)</sup> Hazm III, 164 (nie le wojoùb al așlah pour Dieu; cfr. Ghazâlî, qistas, 101), Nazzam avait déjà dit: şalahhom (farq, 116).

<sup>(4)</sup> Cfr. ici, p. 545. Shahr. I, 83.

<sup>(5)</sup> Mas'oûdî, moroûj, VI, 21.

<sup>(6)</sup> Ms. Londres Or. 8049, f. 24b.

<sup>(7)</sup> Pourquoi les catastrophes, les épidémies, si Dieu est bon, dit-il à Ja'far (Mofaddal, p. 69 seq.). Et surtout, pourquoi les enfants souffrent-ils? Bakr suppose qu'ils ne souffrent qu'en apparence (Hazm IV, 191). Ibn Hayit croient qu'ils expient (réincarnations. Hazm III, 120).

mystiques en acceptent l'objection. Anțâkî (1), Mohâsibî et Hallâj maintiennent que la création s'est faite par pure bonté (lotf, joûd, karam); Mohâsibì, résumant avec force l'enseignement de ses maîtres, affirme que « le cœur sait que le Seigneur, juste en Son décret, ne saurait être suspecté d'injustice (2); et que le choix que Dieu fait pour le cœur est meilleur que le choix propre du cœur ».

C'est donc le renoncement qui est la plénitude de la liberté. « Etre satisfait de Dieu, précise Ibn 'Aṭâ, c'est reposer son cœur dans le choix prééternel fait par le Seigneur pour son serviteur, car Il lui a choisi la meilleure part (afdal) » (3). Quelle est cette meilleure part, selon Ibn 'Aṭâ, suivant la doctrine de Ḥayyâu Qaysî, Aboû Hâshim 'Othmân-ibn Sharik Koûfî (4) et Yaḥya Ràzî (5)? C'est l'épreuve (sanctifiante), miḥnah, dont la tentation (fitnah) n'est que l'esquisse (6): « Lorsque Dieu aime son serviteur, Il l'éprouve; et quand Il l'(en) aime davantage, Il s'empare de lui, ne lui laissant, à lui, ni bien, ni fils » (7). L'épreuve, tentation, puis souffrance, est le signe de la vocation, de l'élection.

Comme l'avait établi Bishr, les actes d'obéissance et bon-

Or, le fait est qu'ils souffrent et qu'ils sont innocents : présigures, en cela, de la sainteté parsaite.

- (1) Dawa.
- (2) Ap. Hilyah, s. n.
- (3) 'Awarrf, IV, 256. Cfr. ici, p. 45-46; aḥsan, le hien, ce qui convient; aṣlaḥ, le meilleur, ce qui est profitable; afdal, l'excellent.
- (4) « Le désir dépasse la soussrance » (Jâmî, nafaḥât, 35). Cfr le mot d'Anţâkî, ici p. 472.
- (5) « Si pardonner n'était pas la chose que Dieu préfère, Il n'aurait pas éprouvé par le péché celles de Ses créatures qu'Il honore le plus » (ap. Ḥilyah, s. n.; cette sentence est latitudinariste, morji'te).
  - (6) Sol. in Qor. XXV, 22.
- (7) ḥadîth al iqtinā, qu'Ibn al Jawzî suppose avoir été falsifié par Yamān-ihn-'Adî (mawḍoû'āt), et qui dérive d'une sentence de Ḥasan (Sh. tab. I, 29) et surtout du type de Job.

nes œuvres de chaque homme ne manifestent la miséricorde divine que sous des limitations individuelles; mais, ce qu'Ibn 'Ațâ démontre, c'est qu'à travers les défaillances de la liberté de quelques-uns, la miséricorde divine, mise à nu, vient s'offrir à tous dans sa plénitude. Dieu a créé et prévu tous les actes humains avec sagesse; Sa miséricorde, qui se modalise visiblement à travers les actions conformes à Sa loi naturelle, pour la confirmer naturellement, au moyen d'exemples isolés, — vient, à travers les apparences extérieures contredisant Sa loi (mal, mensonge), se livrer à tous, tout entière, d'une façon directe, intime et surnaturelle. Elle poursuit, à travers le mal commis, chez l'agent comme chez le patient, une expérience d'ensemble (1), une épreuve purificatrice qui les pénètre, l'un comme l'autre, solidairement, jusqu'au cœur : par l'application médicale du malheur, de la souffrance, balà. Telle est la « science de la souffrance » qui s'ébauche chez Jonayd (2), et qui, par l'expérience quotidienne, confrontée à la méditation progressive du type coranique de Job, s'épanouit pleinement chez Ibn 'Atâ et al Hallâj (3).

Est-elle saus racines en Islam? Non pas. Croire à la destinée ('îmân bi'l qadar), déclare Obayy-ibn-Ka'b, suivi par

<sup>(1)</sup> Inversement, on ne peut associer l'intention de ceux qu'on aime au bien qu'on fait, qu'en compatissant à leurs chagrins.

<sup>(2)</sup> Lak lisân fî 'îlm al balâ, lui écrit Noûrî (Sarrâj, loma', 354). C'est la souffrance qui lui enseigna le soûfisme (Jonayd, ap. Qosh. 22; Tagr. II, 178); commandements et interdictions de la Loi sont, pour Dieu, moyens d'éprouver son serviteur (id., ap. Baqlî, in Qor. IV, 62); a ce n'est pas la souffrance qui est un malheur, c'est la dureté du cœur, qaswat al qalb, l'insensibilité » (id., in id. XXXIX, 50). C'est la pensée qu'effleure Motanabbî, aux premiers vers de son merveilleux poème « Laki, yâ manâzilo, fî'l qoloûbi... awlâkomâ yabkî... »

<sup>(3)</sup> Elle survit chez Makkî (qoût, II, 51, 53, 109) et Shâdhilî (Sh. tab. I, 7).

Hasan Başrî. Ibn Hanbal et Gholàm Khalil, n'est pas faire montre d'un fatalisme aveugle: c'est « croire que Dieu ne te fait pas souffrir pour que tu pèches, ni pécher pour que tu souffres » (1). Il ne faut pas se laisser prendre à la ruse (makr) de Dieu, céder à la tentation (2); il faut « faire confiance » (hosn al žann) (3) à Dieu.

Or, si la maladie est plus que l'accident, et la douleur plus que la blessure, la soussirance du cœur est plus réelle que le péché: c'est un appel de Dieu, afsirme un très ancien mystique, Hayyân Qaysî (4). « La pauvreté est un océan de soussirance, mais la soussirance tout entière est gloire (divine, 'izz) » (5) assirme Jonayd. « La soussirance est parsum, pour les esprits des sages » (6), dit Kîlânî. C'est le germe de la pénitence et le seuil de l'amour, une transsiguration vivi-fiante offerte sous le voile d'un remède, dawâ, d'une brûlure (7). Le malheur et la soussirance sont plus universels

- (2) Cfr. ici, p. 528, 541.
- (3) hadith qodsi no 29 de la collection Nabahani (jami'). Cir. Ihn Ammar (fihrist, 184).
  - (4) Sarraj, mașari', 182.
  - (5) Sarraj, loma', 221.
  - (6) Bahjah, 60.
- (7) D'où le vocabulaire « thérapeutique » des premiers mystiques. L'humilité souveraine avec laquelle Dieu créa le monde Le porte à cacher l'offre inouïe qu'Il fait aux hommes de Son amour essentiel sous

<sup>(1)</sup> Adage classique: iṣâbah n'est pas khaṭâ (Yâfi'i, marham, I, 64; comparer aveec Qor. IV, 81). D'où la longue discussion en Islâm primitif sur les limites légitimes de l'emploi de la médecine. Etant malade, il n'est permis d'user de remèdes ('aqâqîr), qu'après s'en être remis au ben plaisir de Dieu, qui est le Médecin, al Tabîb (Wakî', tibh, ap. Ibn al Farrâ, mo'tamad; cfr. Țabarsî, l. c., 116; Makkî, qoût, II, 21-23; Ktlânî, ghonyah, I. 36; Ghazâlî, ihyâ, IV, 204). On ya cherché la négation à priori de l'efficacité probable des remèdes, mais c'est simplement l'application d'un principe général: la négation de l'indépendance des « causes secondes » vis-à-vis de Dieu (cfr. pour la prévision des pluies saisonnières, pour le calendrier des astres).

que la Loi d'obéissance naturelle, et que la Loi révélée, puisqu'ils existent sans elles; et, quand ils en sont issus (édiction d'observances pénibles, ou sanction de dérogations commisses), loin de les contredire, elles, ils les confirment comme un rappel divin; et ils peuvent nous servir à transcendre la Loi, car ils sont une vocation à l'union mystique. La souffrance décape, elle présente au cœur Dieu, tout seul; car là, on ne risque plus de s'attarder au cadre créé de la rencontre, comme cela arrive dans l'élan de la joie. Telle est la conclusion capitale qu'al Ḥallâj donne, avec de grands détails, à la doctrine d'Ibn 'Aṭâ (1): d'accord avec lui:

(type de Job) (2): « La bonne patience, c'est rester paisible, sous les vicissitudes du destin, en secret et en public. — L'abandon à Dieu, c'est garder la braise chaude (khomoùd, sous la cendre), sous les vicissitudes du destin. — La bonne patience, c'est que le serviteur jette son regard vers son Maître, et qu'il Lui livre son âme, parce qu'il sait bien (ma'ri/ah) Qui Il est. Alors, si une de Ses sanctions se présente, il demeure à Lui, soumis à subir Sa sanction; sanction qui ne lui cause plus aucune affliction. — Dieu irradia dans la conscience de Job, lui révéla les clartés de Sa bonté, et la souffrance perdit pour Job son amertume. Alors il s'écria

le voile dedaigné de la souffrance; et Ses élus, pour qui tout a eté créé, sont ceux-là qui L'y reconnaissent; et ils n'arrivent à Le payer de retour, en L'aimant, qu'au moyen de la souffrance, à l'école de l'humilité. Le divin ne peut se découvrir que là où les créatures défaillent. « L'unique gloire des créatures, c'est leur rapport (gratuit) à l'acte qui les a créées, c'est qu'elles sont créées » (Ḥallāj, in Qor. XXXIX, 63).

- (1) Synthétisée dans le hadith al ibtila. « Les hommes qui ont le plus durement souffert ont été les prophètes ... » (cfr. ici, p. 46, 70, 311) : Hodhayfah (in Mottaqi, Kanz, V, 164); Sarraj, loma', 228, 353; Kalabâdhi, akhbar, 16<sup>b</sup>; Kharkoùshi, 231<sup>a</sup>; Makki, qoût, II, 24, 51, 53, 109; Qosh. 173; Hojwîri, hashf, 388-389; Ghazdli, ap. Sobki, IV, 171, 177; Ibn al Jawzi, mawdoû'ât.
  - (2) Ḥallaj ap. Baqli, in Qor. XI, 117; XII, 83; XIV, 15; XXI, 83.

"Le malheur m'a touché! (Qor. XXI, 83); je n'ai plus de récompense à espérer de ma souffrance et de mon malheur, puisque la souffrance est devenue ma patrice et mon bonheur. »

(L'union mystique expose à la souffrance) (1): « Celui qui révèle le secret de Dieu aux créatures, et désire faire durer en soi cet instant (d'union), ressent une souffrance qui dépasse les forces de la nature créée (kaun). S'il ne ressent rien, c'est signe que cet instant (d'union) lui est retiré. » De même que c'est par la tentation que Dieu provoque notre cœur à Lui faire une vraie déclaration d'amour, avec preuve; — de même, cette déclaration d'amour ne saurait être agréée par Dieu qu'avec la souffrance comme signe (2). Tel est le thème de ses Riwâyât, II, VI et XIV.

« La souffrance, c'est Lui-même, — tandis que le bonheur, cela vient de Lui » (3).

## - Oridoka... (4):

« Je te désire, je ne te désire pas pour la récompense (des Elus), Non, mais je te désire, pour le supplice (des damnés).

- (1) Kalâbâdhî, ta'arrof. Et à la persécution: voir le dizain d'al Ḥallāj, en shin, commençant ainsi: Man sâdaroûho... « Celui qu'ils ont enthousiasmé, et qui divulgue ce qu'ils cachent, sans craindre de leur être confronté, passe pour un trompeur... » (Solamî, ghalaṭāt, f. 67<sup>a</sup>; il est cité par Baqlî, Ibn al Jawzî, Ibn 'Arabî, Ibn al Sâ'î, Shaṭṭanawíì).
- (2) De même Nábolosì (radd matîn), répond à l'objection: « Pourquoi Dieu fait-Il souffrir ses saints, s'Il les aime? L'amant ne torture pas l'objet aimé » : « La souffrance n'aurait pas lieu, s'il n'y avait pas (eu) déclaration publique d'amour (lawlâ al da'wa, ma waya'a'l balt). C'est à celui qui déclare aimer qu'incombe la charge de le prouver. La gloire éternelle prouve la sincérité de l'amour de Dieu pour ses saints, et la souffrance qu'Il leur envoie éprouve la sincérité de leur amour pour Lui ».
  - (3) Hallåj, in Baqlî, shath., f. 124; cfr. in Qor. XXXVII, 106. Ghazalî, lui, ne choisit pas la douleur (iḥyā, IV, 98).
  - (4) Distique célèbre (Khatth, ta'rîkh Baghdad, s. n.); lbn 'Arabi, qui le commente, l'attribue par erreur à Bistamî (/otoûhat, I, 782; II, 452, 732).

Tous les biens qui m'étaient nécessaires, qui, je les ai reçus, Sauf Celui qui rejouirait mon extase, par les tourments (1)! »

- « Cela exprime, commente Ibn 'Aṭâ, le tourment grandissant du désir, le transport de l'affection, l'incendie de la passion, le désir de l'Amour.Quand il s'est puritié et parfait, il s'élève jusqu'à cette citerne d'onde pure, où Dieu pleut, perdurable, l'eau vive (sakab). »
- « Celui qui considère sa contrainte (passive) (2) ne lui est plus assujetti, pourvu qu'il subisse cette contrainte, en dehors de la contemplation de la contrainte en elle-même, en contemplant Celui pour qui il la subit. »

(Péril de la joie mystique, qui risque de distraire de l'union à Dieu): « Un soir, dit Ibrahîm ibn Fàtik (3), j'entrai chez al Ḥosayn-ibn Manṣoûr: il priait, et récitait la soûrate II. Et il pria jusqu'au moment où le sommeil me vainquit. Quand je me réveillai, il en était, dans sa récitation, aux soûrates XL-XLVI; et je compris qu'il voulait aller jusqu'au bout. Lorsqu'il eut terminé la récitation du Qor'àn, par une rak'ah, il me sourit, et dit « Tu penses que je prie en vue de Le satisfaire? Mais, celui qui s'imagine satisfaire Dieu par son service (khidmah), c'est qu'il se suffit de sa satisfaction comme d'un salaire (4) (de son service)! » Et il récita:

<sup>(1)</sup> Cfr. prière semblable de Shibli (Baqlî, in Qor. XXXII, 13): cette souffrance du cœur, que les mystiques convoitent (Moḥayrız, Mihirjân, Miṣrî; ap. Sarrāj, maṣdri, 214, 143, 178, 180), et que les damnés, eux, n'ont qu'imparfaite (cfr. Beckford, Vathek, 1787, p. 186, 191, 194, 203).

<sup>(2)</sup> Il s'agit de la ligature mystique de la volonté, idtirar fi'l aḥwāl (Qor. XXVII, 63; cfr. in XXV, 22), ou taslîţ (in Qor XXXII, 16); que les prophètes craignent (Makkî, qoût, 1, 229; Qosh. II, 200), et que les saints subissent (cfr. ici. § VI).

<sup>(3)</sup> Akhb. 49; avec un curieux commentaire d'Ibn Taymiyah sur le distique final.

<sup>(4)</sup> Cfr. Taw. 146, sur le cœur « mercenaire (ajîr), que la préoccu-

« Quand l'amant arrive au plein élan de la générosité, Et que l'ivresse (de prier) le distrait de l'union avec l'Ami, Alors, on peut constater la réalisation de ce que l'affection souhaitait : (Continuer a) prier serait, pour les amoureux, de l'impiété. »

## D'al Ḥallâj, également (1):

« C'est Toi, mon ravisseur, ce n'est pas l'oraison qui m'a ravi;
Loin de mon cœur l'idée de tenir à mon oraison (dhikr)!
L'oraison est la perle médiane (d'un gorgerin orfévré) qui Te dérohe à
[mes yeux,

Dès que ma pensée s'en laisse ceindre par mon attention. »

Table des questions:

- hokm (2), amr (3), irâdah (4). La sanction (finale, du fait,

pation de la récompense distrait de la sacro-sainteté du précepte » (in Baqlî, Qor. LIV, 50); Aboû Ḥâzım Madanî l'avait déjà dit (Makkî, qoût, II, 56).

- (1) Taw. 170. Lire: mowallih lî, et wâsițato; cfr. in Qor. XXXVI, 10.
- (2) Infrà, § V; et Qor. XXXVI, 82.
- (3) amr, commandement: 1º marqué par le jazm grammatical de l'impératif (sighah: isti'la); 2º en droit canon, il est d'exécution immédiate (fawr: Ḥanéfites, Malékites occidentaux, Sháfi'ites); ou d'obligation permanente (takrâr, Mâlik); ou il notifie simplement (waqf) un conseil (nadb: Aboû Hâshim), une idée divinc (ma'na nafsî: Ash'arî). Contre les mo'tazilites, les légistes constatent qu'amr n'implique pas irâdah (Qâsimî, oṣoûl, 46, 109); cfr. ici, p. 627, n. 5.
- (4) irâdah, volonté: 1° détermination d'une acception exclusive (min wajh doûn wajh: Mortadà, 'îthâr, 302; Ibn Kamâlpâshâ, Khilâj iyat). Les premiers théologiens en déduisent que « volonté » ne peut se dire, en Dieu, qu'à l'égard des choses particulières, créces; Dieu se crée à leur égard une « volonté » et une « nolonté » (Karh) symétriques; 2° Najjàr et Ibn Kollâb posent que Dieu se veut Lui-même, d'une volonté simple, incréée. De même Ḥallâj (corr. Taw. 145-148 et notamment p. 145, l. 15-16, où j'ai supposé sans preuves qu'il avait adhéré à la doctrine, commune alors, de la « volonté divine créée »): Taw. X, 11 (irâdah sifat al dhât); Sol. in Qor. LVII, 3.

Pour Halláj, la volonté de Dieu, une et incréée, irâdah, se notifie pour les créatures sous forme du « dessein premier » de Dieu, mashî'ah = ma'loûm, le donné de la création telle que la science divine le classe pour la mise en branle. La mashî'ah, une et simple, prééternelle, est

en laquelle Dieu se complaît), le précepte (qu'll édicte et commande), et le décret (qu'll a voulu et prédit) de Dieu sont formellement distincts pour l'homme. 1° Ḥasan: « Dieu ne punit pas pour donner (arbitrairement) cours à Sa sanction (hokm), Il punit pour une infraction à Son précepte (amr) (1) ». 2° 'Amr-ibn- 'Obayd: « Dieu ne décrète pas (qadâ) tel acte humain.... et Il le punit! »: « Il ne commande que ce qu'Il veut (lâ ya'mor, illâ bimâ arâd) »: adage mo'tazilite soulignant la difficulté (2). 3° Ja'far: « Dieu a commandé (amr) à Satan d'obéir... et Il décrète (mashi'ah) que Satan n'obéit pas! (3) ». 4° Les mystiques admettent aussi la distinction entre le décret et le précepte, et font de ce conflit apparent l'origine de la souffrance, épreuve du cœur, que sanctionne la sainteté (4). « Le fidèle qui a pénétré l'intention (divine) (5) des actes qui lui ont été permis (par Dieu),

chose créée (cfr. ici, p. 632). La spécialisation de ce terme paraît dériver de l'adage « må shå'a Allàh kân, wa må lam yasha' lam yakoùn » (cfr. Makkî, qoût, I, 128); noter que les philosophes rejettent le second membre de cet adage comme impossible (Tahânawî): car, pour eux, il n'y a pas de futuribles; 3° Ibn Sâlim, inversant la terminologie d'al-Ḥallâj, appelle la volonté divine, une et incréée, mashî'ah; et il la fait se modaliser en autant de volitions divines créées (irâdât) qu'il y a de choses créées (morâdât, propositions XV et XI, incriminées par les ḥanbalites: Ibn al Farrâ, mo'tamad). Cfr. Shâdhilî (ms. Paris, 1350, f. 90 n-b).

- (1) Makkî, qoût, I, 128; cfr. 'Amr-ibn-Fâ'id, ap. Ibn Qotaybah, mokhtalif, 37.
- (2) La solution mo'tazilite est que Dieu s'est privé, en créant l'homme, d'une partie de Sa puissance; en renonçant à actuer les actes libres humains.
- (3) Țabarsî, *iḥtijâj*, 243. C'est resté la doctrine imâmite (Kolînî, Kâjî, ap. Dâmâd, 'iqâzât, 119).
- (4) Jonayd: c'est par le précepte et l'interdiction que Dieu « éprouve » le cœur (*ibtilâ*; Baqlì, in Qor. IV, 62).
- (5) tâla'a, litt. « en a pénétré le sens anagogique » (mottala'. cfr. Qâmoûs, s. v.), en a compris et goûté la sagesse (ma'rīfah).

et persiste à louer Dieu, par dessus tout, Dieu sanctifie son âme », observe Kharràz (1). Hallài: « Le précepte est la source de l'union mystique ('aun al jam') (2), et le décret est la source de la science »: puis « il expliqua, dit Bagli, que les actes des hommes s'accomplissent conformément aux préordinations de Son harmonisation et de Son dessein premier, ayant été inscrits dans les tablettes de Sa science et les versets (zabr) de Son équilibration. Et Hallàj attira l'attention des sidèles sur leurs actes, pour qu'ils épient le jaillissement des sources de Ses secrets, qu'ils observent les donations de Ses lumières, qu'ils Le reconnaissent à Ses signes et attributs, qu'ils redoutent Sa puissance et Sa majesté (3) ». 5° Ibn Sàlim, par semi-mo'tazilisme, réduit la souffrance, balà, à une atténuation suspensive de la volonté divine (4): tantôt Dieu a commandé une chose et décrète le contraire, parce qu'il n'a pas voulu donner à Son commandement toute sa force (chute de Satan) (5); tantôt Dieu a interdit la chose dont il décrète l'existence, parce qu'il n'a pas voulu donner à Son interdiction toute sa force (péché d'Adam) (6). 6° Les mystiques monistes postérieurs, comme

<sup>(1)</sup> Proposition condamnée extraite de son Kitáb al sirr (Ibn al Jawzi, nâmoûs, X. Cfr. Baqli, shath 60, 'Atlar, 11, 10).

<sup>(2)</sup> Cfr. ici, p. 260, 369. Le terme est de Kharràz.

<sup>(3)</sup> In Qor. LIV, 50 (Baqli, t. II, p. 294).

<sup>(4)</sup> Makkî, qoût, I, 129; 'Izz Maqdisî, taflis, 2.

<sup>(5)</sup> Problème qui avait arrêté Kharrâz (Taw., p. 171), et que traite le Tâ sîn al Azal.

<sup>(6)</sup> En réalité, Dieu veut constamment, en plénitude, et invariablement, Son précepte et Son interdiction. La liberté de l'homme ne requiert pas que Dieu s'efface, pour qu'elle se déploie : bien au contraire : elle s'arrêterait net. La souffrance sanctifiante provient de l'acceptation, en plus du précepte appris et du décret subi, d'une aide médicale, d'un conseil divin aidant à surmonter et à résoudre l'apparente contradiction pendante entre le précepte et le décret, corr. Taw., p. 147. — Cfr. ici, p. 45-46.

Ibn Isra'il, préfèrent adorer, en y cédant, le décret, irrésistible, — que s'astreindre avec effort au précepte, frangible (1).

Le précepte est au-dessus du décret (2); et la sanction parsait le précepte, car elle seule satisfait pleinement à Dieu  $(rid\hat{a})$ . L'homme plaît à Dieu, et Dieu se complaît en l'homme (3), non pas dans la soumission brute au décret, ni même la pure obéissance au précepte, mais dans l'état de satisfaction réciproque qui en résulte:  $rid\hat{a}$ ; selon les mystiques, dès Ḥasan, Ibn Ḥanbal, Ash'arî, Sobkî (4); contrê les mo'tazilites, Aboû Ḥanîfah, Jowaynî (5).

- taklif må lå yotåq (6). L'obligation qui surpasse les forces. Dieu demande-t-ll à l'homme ce qui est au delà de ses forces naturelles. Non, selon les mo'tazilites, hanéfites, Isfara'inî, Ghazâlî. Ibn Daqîq al 'Ìd (pour qui yotâq = yostatd'). Si, selon Ash'arî (l'homme n'a pas de comptes à demander à Dieu), et surtout selon al Ḥallâj: car Dieu vient surnaturellement, par Sa grâce, au secours de l'homme, dès que celui-ci, se reconnaissant impuissant, le Lui avoue, par la prière; et s'en remet à Lui: ce qui lui est bon. C'est à al Ḥallâj qu'il faut restituer le vers fameux (7):
  - (1) Ibn Taymîyah, kawakib, XXVI-I qui dénonce cet antinomianisme.
- (2) Amr, au-dessus de Khalq (Ibn Ḥanbal, radd 'alù'l zanādiqah, f. 6b, 'Abd al Raḥmân Rūzî, in Farrâ, tabaqāt al ḥanābilah, s. v.; Fârrābî et les philosophes.
- (3) Qor. LXXXIX, 28. Ilasan incriminé par les Imâmites pour sa doctrine de la ridd (Tabarsî, l. c., 161).
  - (4) II, 265; IV, 256. Pour les trois derniers: rida = amr ⊳irâdah.
  - (5) Pour eux, rida = amr = iradah.
  - (6) Sobkî, II, 266.
- (7) Ap. Ibn Khallikan, wafayat. C'est maintenant un dicton classique, que les manuels de théologie citent, en le préfaçant d'un vers explicatif:
  - « Impuissance de l'homme! Les destins passent Sur lui, en chacun de ses états ; regarde bien. »

Ce dicton, attribué à tort à Ma'arrî, cite un proverbe (Prends garde, etc.) connu (Jehuda Hallevî, Ahazari, trad. Hirschfeld, 170; ZDMG, LI, 472), que Motanabbî a rappelé (sous la rime « balal »).

« Algâho fi'l yamm...

Dieu a jeté l'homme, les mains liées derrière le dos, dans l'oréan, En lui criant: « Prends garde! Prends garde que l'eau te mouille! »

- ni'mah 'ala'l kâfir (1). Dieu dispense-t-Il des grâces à l'impie qui sera damné? Non, selon Ash'arì (indifférence de Son bon plaisir). Si, selon les mo'tazilites, hanéfites, Bâqillànì. Et selon Ḥallàj, qui établit que Satan reçut, avant sa chute, la grâce d'une contemplation sublime (Taw. VI, 1, 34).
- ta'dhîb al moți' (2). Dieu peut-Il faire souffrir celui qui lui obéit? Nou, ce serait injustice (żolm,, selon les mo'tazilites et hanésites. Si, selon les mystiques (3), Ibn 'Aţà surtout et Ḥallâj; car c'est alors pour sa sanctisication.
- fand wa baqû idhû shû'a. Dieu peut-Il prolonger ou clore une existence, si et quand Il veut? Non, selon l'avis des mo'tazilites; Sa justice L'en empêche. Si, absolument, selon Jahm et Ash'arî. Ibn Karràm précise, par la notion de « l'extermination », ikhtirâm (4). Dieu, qui fait tout avec ordre, « n'extermine personne », même un enfant ou un impie, sans parfaire en cela un bien (saldh): le sien propre. ou celui d'un autre. C'est la doctrine d'al Ḥallàj (5) et des Sâlimîyah (6).

thawâb, fadl aw 'adl? La récompense des élus est-elle pure grâce, ou leur est-elle due, en rigueur de justice (7)? Pure

- (1) Sobkî, II, 265.
- (2) Sobkî, II, 267.
- (3) Ash'arî l'admet aussi, mais seulement par arbitraire divin; aussi nie-t-il, ce que les mystiques admettent, la possibilité d'un châtiment post mortem ('iqâb) pour le croyant.
  - (4) farq, 209: contre le fanà al 'alam en bloc des mo'tazilites.
  - (5) Taw. I, 40.
- (6) Rien de nuisible (darr), de Dieu envers Ses créatures »; proposition qui fit exiler Makkî (Sam'ânî, f. 541°; Ibn al Jawzî, nâmoûs, écrit par erreur adarr. Cfr. Taw. 153, n. 1).
  - (7) Sobkî, II, 267. De même pour la punition des damnés.

grâce, selon Jahm, Mordâr et Ash'arî: Dieu pourrait récompenser les mauvais. — Due, selon mo'tazilites et hanéfites. — Hallâj précise; la récompense créée, le Paradis créé, est une grâce proportionnée aux actions humaines qu'elle est destinée à récompenser; mais la récompense incréée, la vision béatifique, est pure grâce (1).

- c) La genèse de la création (bad' al Khalq).
- 1° Hashwiyah, Imâmites modérés: exposition (2) de la succession des créations isolées, des « jours » coraniques: inscription irrévocable sur la Tablette (lawh =  $qad\hat{a} = omm$  al  $ht\hat{a}b$ ) des actions et « ressources » humaines; au moyen du Calame et de l'Encrier (noûn, dawât); création du trône, des cieux et des deux terres (dans l'eau), et exécution des termes de la Tablette, confiée aux anges (3) (taq dir).
- 2º Imamites extrémistes. Utilisation d'un hadith (attribué à Ja'far): « La première chose que Dieu créa, c'est la lumière de Mohammad » (4); pour un système d'émanatisme spiritualiste:
- (a) Noseïris: Dieu, lumière, émane une lumière, la « lumière mohammédienne », qui se dissocie eu parcelles lumi-
  - (1) Cfr. ici § IV.
  - (2) Farq, 127; Mottaqi, Kanz, II, 449; Moqaddasi, bad'; Malati, l. c.
- (3) C'est là une des objections des zanádiquh: on ne sait si le Qor'an attribue le tawaffi al anfos aux anges ou à Dieu (Ṭabarsi, l. c., 122). Cfr. question controversée du baqâ al anfos; les motakallimoùn, suivis par Ghazâli (tahâfot, I, 79, 84). en font le résultat d'une intervention divine surnaturelle (cfr. ici p. 551-553) incessante, tandis que les philosophes y voient un phénomène naturel (cfr. ici p. 558).
- (4) In Baqlî, Qor. XI.III, 81. Il se peut que « lumière » ait, dans la pensée de Ja'far, désigné simplement la révélation du Qor'ân (cfr. Qor. XXIV, 35); mais les Imâmites en ont fait une semence lumineuse, transmise par traducianisme, de mâle en mâle, jusqu'à Moḥammad. Cfr. qasîdah dite d'Abbâs (lbn Qotaybah, mckhtalif, 106), et les poèmes postérieurs du ḥanbalite Yaḥya Ṣarṣarî.

neuses, en étoiles précipitées, en punition de leur orgueil, à travers les spheies obscures des émanations inférieures : ce sont les âmes, ainsi emprisonnées dans les corps et ramences, à traveis divers cycles de fransmigration, à leur place primitive d'étoiles, grâce aux incarnations divines, si elles ne les ont pas méconnues à leurs apparitions, sinon, damnées, elles subissent cinq métempsycoses.

- (b) Druzes la première émanation de Dieu, la Raison universelle, se modalise en idées particulières, les âmes, qu'il immerge dans une matière assujettie à des lois aveugles (khalq awwal), ces àmes conçoivent, à travers leurs corps matériels, la Raison qui est leur origine, grâce à l'illumination initiatique de cette Raison qui vient les retrouver (== seconde creation, khalq thâni); et elles se résorbent en Dieu, cette Pensée impersonnelle dont le monde n'était que le mirage discursif, multiforme et passager (1)
- 3º Nazzâm, comme les Grecs, pose le problème de la materia prima Dieu a créé tous les éléments premiers (ashya, στοιχεῖα) en une fois, avec science tous les êtres individuels qui apparaissent au fur et à mesure (zohoûr), se trouvaient dans ce début, en puissance (homoûn) (2) Dans quel ordre hierarchique (taqdir) les y a-t-ll placés avant de les en degager?— (a) solutions émanatistes Les cinq principes éternels de Plotin et des Hariàniens (3) le créateur, la raison ('aql, νοῦς), l'àme (nafs,ἡ ὅλη ψοχ ἡ, ou hayoûlà, la matière), le vide, le plein Ou, selon le medecin Râzî. Bârî, nafs kollîyalı, hayoûlâ, makân (= malâ), zamân (= khalâ) (1) Ou, selon les Qarmates sâbiq (= amr, 'aql, illat al 'ilal), nafs, hayoûlâ, khalâ, malà (5) (b) solutions hellénisantes; système
  - (1) Cfr. 101 p 481, 508.
  - (2) Farq, 127; cfr. Khalq bi'l qodrah, d'Ibn Karram
  - (3) Shahr. II, 142
  - (4) Bîroûnî, Hind, p. 32, trad p 163 · qidmat al khamsat ashya.
  - (5) Sacy, Druzes, II, 22, 43, ou « sabiq, tali, kalimah, 'aql (opp.

d'Ahmad Kayyâl · répartition et subdivision des cinq principes suivant trois aspects, trois mondes les âfâq, horizons (sphères d'influence spirituelle embottées = 'ogoûl, ici suprà. p 183, 544) le monde matériel, et, entre deux, les cinq sens (1) Fârâbî. les quatre causes « logiques » prises pour typisier l'ordre des êtres s'engendrant : cause substantielle (hayoûld), formelle (soûrah), efficiente ('illah fâ'ilah), finale (tamâm) Ils se classent en trois mondes roboúblyah (ahadiyah, holliyah),  $umr(qalam = ro\hat{u}h$ , lawh = nafs, wahdah, hathrah) et khalq (tiône, escabeau, cieux) (2) — Ibn 'Arabî et Farghânî extraient la creation du Créateur par un mouvement d'évolution rationnelle en cing temps, imité des Qarmates la monéité (wahdah, ipseité), l'unite (wâhidiyah, « réalité mohammédienne »), l'unicité (ahadiyuh « réalité humaine », 1 re irradiation), la 2e irradiation (science des idées ciéées), et la création des idees et des corps (3)

Avant d'exposer la théorie d'al Hallàj, qui rappelle exterieurement celle d'Ahmad Kayyâl, il faut rappeler qu'en deux livres capitaux, l'ex-mo'tazilite Ibn al Râwandi venait de redémontrer deux données renouvelées d'Aristote, savoir que le monde créé peut être coéternel au Premier Moteur (hitâb al tâj) (4); mais que le mouvement doit avoir une fin (hitâb al lou'lou'ah) (5). Al Hallàj paraît renoncer à la pre-

- (1) Shahrast, II, 17-21.
- (2) fosoûs, 68, cfi « theologie d'Aristote », 2
- (3) Farghant, montaha, I, 9-107, tajalli signifie à la fois « irradiation » et « explicitation », ce sont les cinq hadrat ( ama, haba, etc )
- (4) Contre la tendance génerale de la théologie islamique à affirmer Dieu plutôt par la destruction que par la construction des êtres Cfi. 1c1, p 45, l. 14
  - (5) Question de la destruction du monde en bloc, doctrine mo'tazilite

didd), nafs (opp nadd) » selon Seybold, éd des Noqut, 69; cfr. Guys, p 10 — Les neo-ismaeliens de Hasan Sabbah ont une liste plus voisine des monistes ultérieurs « sabiq, tâlî, jadd, fath, khayal » (cfr. Salisbury, JAOS, 1851, p 300)

mière (1), pour des motifs tirés de la revélation (2), mais il repiend la seconde en son hitch al sayhoùr il constate, pour la première, que le fait que le monde creé ait commencé ne peut se déduire logiquement de l'unité divine « Le l'oint primordial n'est apparu (3) que pour le triomphe de l'argument décisif (ho//ah). en certifiant la marque d'origine ('an) de la réalité, — pour maintenir la preuve de l'existence piopre ('an) du mystère divin (hhafiyah) »

Voici comment la genèse s'est operée, selon lui, le point primordial s'est modalise comme une etoile à six rayons

(4) « Ce que Dicu a ciéé en premier, ce sont six choses (ashya) survant six aspects (wojouh) (5), en modalisant par cette opération l'equilibration (taqdh) [de l'univers].

[les 6 aspects] Le premier aspect (1) c'est le dessein premier (mashi'ah) (6), qu'il crea, [en tant que chose], lumière (noûr) Puis il créa (2) l'âme (nafs) (7), puis (3) l'esprit (roûh) (8) Puis Il crea (1) la forme (soûrah), puis (5) les consonnes (ahrof), puis (6) les noms (asmá)

[les 6 choses (1) la lumière déjà nommée (9)], puis (2) la

(farq, 102), refutee par Ibn Karrâm et Ash'arî (Ghazalî, tahâfat, I, 22, Ibn Roshd, id, II, 38)

- (i) Il s'en disculpe, ici p 645
- (2) Non de la raison C'est là une possibilite qu'on ne peut exclure de l'infinite des possibles que Dieu envisage, et la quantification de ces possibles par Dieu pourrait être de toute eternite
  - (3) Akhb 32
  - (4) Ap Solamî, tafsîr, in Qoi. XXV, 2 Cfr Tawasîn, p 149
- (5)  $6 \times 6 = 36$ , cf les 36 lettres de l'ism a'zam selon Ibn Sam'oùn (Tawasin, p XV)
- (6) C'est-à-due le ma'loûm (Mallaj, ap Sol tais in Qoi XI.VII 21) notification de ce qu'il a connu et voulu être sa creation.
  - (7) L'individuation perissable et delimitée
  - (8) La vie immortelle et dilatable
- (9) Ici nous passons de l'ordie reel des natures à l'ordre formel des quantités perceptibles aux sens . ce premier sens est l'intuition, puis viennent la vision, le goût, l'odorat, l'ouie et le toucher.

couleur (lawn), puis (3) la saveur (ta'am), puis (4) le parfum (rd'hah) Puis II créa (5) la durée (dahr) (1), puis (6) l'espace (2) (miydâr)

[les 6 modes d'équilibration] Puis II créa (1) la tenèbre ('amâ), puis II crea (2) la lumière (noûr) (3), puis (3) la mobilité (harakah), puis (1) le repos (sohoûn), puis (5) l'existence (wojoûd), puis (6) le neant ('adam) (4) Puis, suivant cet ordre, selon les autres aspects

(Et l'on a dit (qila) ce que Dieu a créé en premier, c'est la durée (dahr), puis l'energie (qoûwah), puis la substance (jawhar), puis la forme (voûrah), puis l'esprit (voûh), puis, suivant cet oidre, chaque créature, l'une après l'autre, selon chacun des six aspects) (5)

Il les créa dans le secret  $(gh\hat{a}mid)$  de Sa science, connu de Lui seul, Il les mit en équilibre, et Il compta toute chose en Sa science »

## Autres fragments

- « Tout a été lie, par sa définition même. et fixé, en son instant même. Ne s'exilent de Sa dispensation (gadr), que ceux qui passent à côté de Sa manière d'agir (tawr) » (6)
- « Le Trône (de Dieu) est l'extrême limite où l'allusion de la créature puisse atteindre, après, l'allusion s'interrompt, et l'expression, car Dieu est au delà de l'allusion et de l'expression. . (Qor XLVI, 28). Les expressions ont leur ori-
  - (1) Correspond à l'ouie
  - (2) Var maqadir (cfi Sohrawaidi, ap. Tahanawi, s. v).
- (3) La lumière figure deux fois comme explosion du decret, et comme equilibration de la couleur
- (4) La limite parsaite est posée en dernier. Ces six modes sont de l'oidie virtuel de la pensée
- (5) (Ceci paraît être l'interpolation d'un éditeur, pensant au hadîth « Ce que Dieu a cree en premier, c'est la duiee ») Voii Tawâsîn, p. 149, n. 5
  - (6) In Qor. XIII, 9.

gine et leur terme en vous. Autorisé à regarder le Trône, le prophète en parla S'il avait regardé le Maître du Trône, il aurait été frappe de mutisme » (1)

On voit que, comme les mo'tazilites, Jowayni, et les Imàmites, Hallaj voit une métaphore dans le verset « Dieu est assis (istaioà) (2) sui le Trône », mais, pour lui comme pour Ibn Karram, elle contient une réalité mysterieuse, c'est plutôt une parabole (3) Avec Jahm, 'Allaf et Jobbà'i, contre les hashwiyah, Malik, et le mo'tazilite Foûti (4), il maintient que Dieu est reellement partout, et non pas seulement « d'un côte » (jihah), au-dessus ('oloùw) de nous, contre les hanbalites et contre Ibn Roshd (5)

D'un autre côte, pour faire saisir l'imminence de l'omnipotence divine, al Hallaj reprend la métaphore d'Ibn Karlam (6), disant que Dieu « pèse » sur les cieux, il parle de Son « poids » (thiyl) pour le cœur (7), de Sa « descente » par la grâce (8), de Sa « venue » au Jugement, sans matérialiser Dieu par ces paraboles

- (1) In Qor. XLVI, 28, YL, 15.
- (2) Pour istawla (Sobki, III, 263)
- (3) De sa transcendance Cf Ibn Kollab (Kilani, ghonyah, I, 83)
- (4) Pour qui Dieu n'est omnipresent que par Sascience (Ash'arf, ms. Paris, 1453, f. 49<sup>b</sup>, est t. 100° conciliation des deux thèses par Zoliavr Atharî Cfr Ibn Hanbal, radd f. 16<sup>b</sup>)
  - (5) mandhij, 67
  - (6) 'adhab al qabr, in Qoi. LXXXII, I (cf XIX, 92) ap fury, 206
  - (7) Cfr 101 p 129, 479
- (8) Cfr. 101 p 639, et Riw. XXII , expression condamnée par 'Ali Ridà (Tabarsi, l c , 208), et employée déjà par Ibn 'Iyad, metaphoriquement

#### Ш

# Theodicée (tawhid, sifût)

a) La confession negative de la transcendance divine

### 1 L'aqidah d'al Hallaj

La soûrate CXII du Qor'ân contient, sous une formule condensée, la première définition par voie négative de la transcendance de l'unité divine. i e de l'essence divine considérée ad extra (1) Et Jahm est le premier theologien qui ait tenté de l'appliquer dialectiquement, en « balayant » (2) toute souillure creee hors de sa notion de l'oloùhiyah, divinité pure · c'est-à-dire en epurant toute description, tout adjectif, si/ah, suspect de référer notre savoir (ma'rifah) ou notre imagination (tawahhom) a une chose ciéée, shay' (3). Il etablit que, tout ce que Dieu nous fait savoir de Lui positivement, c'est que, pour le moment, Il n'est ni separé ni uni (à Sa création), ni au-dessus, ni en dessous, qu'Il se L'asservit souverainement, qu'Il peut s'en délivrer pour rester seul, par la destruction finale (4) des créatures, toutes périssables (fanà).

Les mo'tazilites, imitant, avec des restrictions, son attitude, — mais faisant, eux, du tawhid un acte libre de la volonté seule, en dehors de Dieu, — réduisirent la théodicée à l'exposé didactique des résultats de la « via remotionis », tanzih, exigeant de chaque théologien une profession de foi explicite, 'agidah, répudiant toute analogie par équivocation entre le Créateur et la creature (5) La formule genérale,

<sup>(1)</sup> En tant que sainte, note Tostari (tufsir, 21), cfr concile de Latian, 1209

<sup>(2)</sup> takhmim (Khashish, ap Malati, f. 167 seq) ta'til.

<sup>(3)</sup> Comme « vivant, ayant des mains, un trône ».

<sup>(4)</sup> Même du paradis et de l'enfer.

<sup>(5)</sup> nafy al tashbîh

commune aux khârijites et aux mo'tazilites est donnée en detail par Ash'arî dans ses muqdhît (1). On la comparera utilement, ainsi que celles des Imâmites (2), des hellénisants comme Fărâbî (3), et des Sâlimivali (4), à celles d'al Hallâj, qui vont suivre

Nous avons d'al Hallàj deux rédactions de sa profession de foi dogmatique, 'aqidah, définissant son attitude théologique dans la question de l'unite divine, tawhid. On sait qu'au cours de son procès (5), il eut à en rediger une. L'importance des deux textes ci-dessous est fondamentale. Le premier public, en taisant son nom, comme étant la profession de foi type des soûfis, en tête du ta'arrof d'al kalâbàdhî (+ 380/990) (6), provient, au témoignage exprès d'al Sohrawardî d'Alep en son commentaire, du Kitâb Nafy al tashbih d'al Hallàj.

« Il n'existe pas d'avant qui Le précède, il ne saurait y avoir (7) d'après qui Le dépasse, ni de du qui Le sasse avancer, ni de d'où qui Le rencontre, ni de vers qui s'y accole, ni de dans qui Le sasse descendre, ni de lorsque qui Le suppute, ni de si qui Lui commande, ni d'au-dessus qui Le sui plombe, ni d'au-dessous qui Le diminue, ni d'en face qui L'affronte, ni d'auprès qui Le gêne, ni d'en arrière qui Le blâme, ni d'en avant qui Le dilate, ni d'auparavant qui Le fasse apparaître,

- (1) Ms Paris, 1453, f 49b seq , Mas'oûdî, moroûj, VI, 20
- (2) Attribuces à 'Alî et Ja'tai (Tabaisî, ihtijâj, 99, 100. Najdi, radd, 256, Kâshif al ghitâ, da'wah islamiyah, 1, 70, ms noseiii, Palis, 1450, f 3b)
  - (3) fosoûs, 70, 83.
  - (4) Makkî, qoût, 1I, 85 seq
  - (5) Ici, p 260
  - (6) Cfi textes après Essai. Akhh 20 (comp 18)
- (7) la, avec l'imparfait au sens de la taf'al C'est la negation inconditionnee de l'action imparfaite (aoriste), non sa negation conditionnelle, lam yaf'al, ni la negation inconditionnee de l'action parfaite (parfait)

ni d'après qui Le fasse disparaître, ni de tout qui le concentre, ni d'il est qui Le fasse trouver, ni d'il n'est pas qui en prive, ni de symbole secret qui Le divulgue (1)

«La preordination du contingent (2), c'est Sa transcendance, du néant, c'est Son existence, et du terme, c'est Sa préeternité Si tu dis « Quand? », passons (3), Son être (hawn) a devancé l'instant Si tu dis « avant », passons, cet avant dont tu parles est après Lui Si tu dis « Lui 1 » (Howa), passons, le H et le W sont Sa création Si tu dis « Comment? », ah! Il n'a pas d'analogie qui Lui soit propre, on ne questionne pas à propos de Lui par son, on ne questionne pas par où, on ne questionne pas en quoi ll (est), qu'on ne cherche pas en quoi Il consiste, sa quiddité (mûhiuah) ne s'appreciant dans aucune chose d'entre les choses, car son essence s'est soustraite à la description Si tu dis « où ? », passons Son existence prime le lieu, et si tu dis « qu'est-Il? » passons, Son Ipséité (howiyah) (4) s'est écartée des choses Il n'y a que chez Lui que deux attributs soient réunis simultanément sans qu'il se trouve mis par eux en désaccord, car Il demeure caché quand Il apparaît, et Il demeure patent quand Il se revoile (istitar), « Lui, le Patent, le Caché, le Proche, l'Eloigné », mettant ainsi sa création hors d'état d'en inferer l'hypothèse qu'il puisse être partie (intégrante) de sa création II agit sans etablir de contact (mobâsharah) (5), Il se fait comprendre sans qu'on Le rencontre, Il guide sans clins d'œil Les suggestions ne Le tour-

<sup>(1)</sup> lâ yosayyırho khafâ

<sup>(2)</sup> taqaddom al hadath

<sup>(3)</sup> faqad soit, il suffit, passons (formule de coupure à la transition).

<sup>(4)</sup> Techn les actions des créatures en emanent, soit par contact immediat (corps a corps) mobilsharah, soit par intermediaire, sabab (Qàsimi osoùl, 86), tawlid (Tahanawi), cir Noûrî (Sarràj, loma', 38)

<sup>(5)</sup> Farabi l'identifie à la mahiyah (fosoûs, 70)

mentent pas, les pensées ne Le hantent pas, il n'y a pas, pour Son essence, de type, il ne pèse pas sur Son acte d'hypothèque »

Al Qoshayri donne le second texte, en tête du chapitre II de sa Risâlah (1), sous cette forme (2)

« Il a hé le tout à la contingence, car la transcendance est à Lui Quant à ce qui est manifesté dans un corps, l'accident le détermine, et ce qui est rassemblé par le décret n'a de forces que par Sa confirmation, ce qu'un moment cohère, un moment le dissocie, — ce qu'Un Autre fait subsister est en proie aux necessités, — ce que l'imagination agrippe, la (faculté de) représentation s'y hisse; ce qu'une station abrite est atteint par le où, ce qui est contenu dans un genre est réclamé par le comment

« Mais Lui, Los à Lui! qu'll soit exalté, il ne saurait y avoir d'au-dessus qui Le surplombe, ni d'au-dessous qui Le diminue, ni de hmite qui L'affronte, ni d'aupnès qui Le gêne, ni d'en arrière qui Le blâme, ni d'en avant qui Le limite, ni d'auparavant qui Le fasse apparaître, ni d'après qui Le fasse évanouir, ni de tout qui Le concentre, ni d'il est qui Le fasse évanouir, ni de tout qui Le concentre, ni d'il est qui Le fasse trouver, ni d'il n'est pas qui en prive — Pour Le décrire, il n'existe pas d'attribut, Son acte n'a pas de cause (3), Son être n'a pas de borne. Il se tient éloigné (tanazzaha) des états de sa creation, il n'y a pas en Lui de mélange (mtizây) avec sa creation, son acte n admet pas d'amendement, il s'est écarté d'eux en Sa transcendance, comme eux s'écartent de Lui en leur contingence (4). Si tu dis « Quand? », passons, Son être a devancé l'instant. Si tu dis « Lui » (Howa), ce II et ce W. sont. Sa

<sup>- (1)</sup> Ed. Ansdiî, I, 45, Akhb, nº 20 Cfr ici p. 405

<sup>(2)</sup> Comp le milieu avec la precedente (in medio)

<sup>(3)</sup> Cfr Misri, ap Qosh 160

<sup>(4)</sup> Cfr l'aqidah imamite. « Wojoudoho ithbatoho, ma'rifatoho tawhidoho » (l c, p 99)

création Et si tu dis « Où? », passons, son absolu et son existence priment le lieu Et les consonnes sont Ses signes, Son existence est Son affirmation (ithbat) même (qu'll existe), Sa sagesse est son attestation (à Lui-même) qu'il est unique (ma'rifatoho tawhidoho) (1), et cette sienne attestation de son unité est Sa distinction (tamylzoho) d'avec sa création. Quoi que rêvent les imaginations, Il contredit tout cela (2), comment pénétrerait (yahill) (3) en Lui cela qu'Il a fait surgir, comment retournerait jusqu'à Lui cela qu'll a fait croîtie? Il ne saurait y avoir d'yeux qui se Le figurent, ni de pensées qui L'affrontent Sa proximité, c'est Sa prévenance Son éloignement, c'est Son dédain (ihânatoho) Son élévation n'implique pas descente, Sa venue n'implique pas déplacemont « Il est le Promier et le Dernier, le Patent, le Caché, le Proche, l'Eloigné, Lui à qui aucune chose ne ressemble, Lui, l'Audient, le Voyant (4) »

On peut observer dans cette 'aqîdah d'al Hallàj d'abord, sa forme la presentation methodique des negations successives, au moyen de toutes les particules grammaticales d'équivocation (adaivit al tashbîh) par lesquelles notre raison pourrait s'ingénier à nous mettre en relation logique avec Dieu, — généralisation d'une thèse hanbalite (5) applique

<sup>(4)</sup> Cfr 101 p 548, n. 2, c'est la baynoûnah azaliyah (= Khald) d'Ibn al Haysain (Shahi I, 146)

<sup>(2)</sup> Cfr Misri, ap Qosh 160

<sup>(3)</sup> Litt descendrait

<sup>(4)</sup> Il est interessant de notei qu'al Halla applique la règle, enoncee ici, d'éviter les particules d'equivocation en parlant de Dieu, si l'on examine les Tandsin, on trouvera cette règle observee, il evite l'emploi de hatta, car ce qui suit doit être de même genie, acception et generalite (Cti ila), et n'utilise que les « particules du juiiste », c esta-due fa, waw, faqad, lianna, ka'annaho, famà . ?, in, là . illa, mà . siwa (Cfi ici p 470)

<sup>(5)</sup> Voir p. 640, n 3 Ufr Ibn al Jawei, 10'ous, 43, Sohiawaidi, toqu.

nci en suivant, en détail, la classification des philosophes hellenisants Elle nie que Dieu rentre sous aucun des cinq universaux (1), sous aucune des dix categories (2) Ensuite, pour le fond la via remotionis est utilisée ici, comme une arme qu'on retourne, contre la raison même qui l'a forgée, montrant qu'elle s'expose ainsi nue et sans défense, à son Dieu, l'action directe et incomparable de Dieu sur ses créatures est affirmée, ainsi que la pérennite positive de tous Ses attributs et Ses noms révéles

Cette 'aqidah, sous une forme originale et philosophique, est du type des 'aqîdah hanhalites (3) elle part du fait divin révélé, — de l'incomparabilité, « balkafiyah » (4) de Dieu, tel qu'il s'est décrit Lui-même dans le Qor'ân pour les croyants, tel quel, sans coi poréite (tajsim) (5) ni idéalisation (ta'wil) (6)

- (1) Sauf peut-être le propre (takhassos) qui serait sa saintete, qods
- (2) Sauf peut-être la substance (jawhai mot d'Ibn Kanam, qu'al Hallaj évite ici), qui repond assez à ses mots « dhât wâhid qâ'im hi nafsihi», substance d'ailleurs incomparable puisqu'elle peut icunii simultanement deux attributs opposes
- (3) Comparer surtout l'aqidah établie par Ibn Ya'la al Farrà et Aboù'l Hasan Qazwînî (+ 442/1050, l'ascète, disciple d'Ibn Sam'oùn), et edictre par le khalife al Qâ'im en 432/1040 « Affirmer les attributs de Dieu, c'est affirmer qu'Il existe actuellement (ithbût wojoûd), et non pas qu'Il est ainsi effectivement delimite ni compare (tahdid aw kayfiyah), c'est affirmer les Noms et Attributs, tout en niant l'equivocation et ses particules (= ka, ka'anna, mithl) » (Ibn al Farrà, tahaqât al hanâbilah, ms. Zah tai 59) Cfr aussi Kîlânî, ap bahjah, 177
- (4) Posee par Malik en premiei, puis pai 'Othman-ibn-Sa'id Darimi contre Ibn Kariam (Harawi, dhamm, 109b).
- (5) Comme Moquil, ni equivocation, comme Hisham « Il ne faut prendie les attributs, note le hankalite 'Awn al Din Ibn Hobayrah, ni au sens propie (haqiqah), c'est équivocation, ni au sens figure (majaz), c'est invention » (Ibn Rajab, tab hanab, s v)
- (6) Comme les mo'tazilites, qui inventent des concepts pour Le figurer

Elle va plus loin, elle fait de la wa remotionis une des formes de la vie ascétique, une ascèse de l'intelligence la dénuant des images créées, la pui fiant de la nature charnelle, bashariyah, l'accoutumant, comme chez les prophètes, à la méditation sur la nature divine, samadiyah; ce qui prépare l'union mystique. Ce qui importe, puisque Dieu existe souverainement, c'est, après avoir reconnu l'inanité des idées qu'on se forgeait sur Lui, et qu'il n'est pas, — c'est d'écarter tout cela, — afin qu'il nous apprenne Lui-même ce qu'il est, qu'il s'explicite devant notre intelligence, puisque nous ne pouvons vivre sans Lui, renonçant à établir, de nous à Lui, aucune analogie par équivocation (1), prions-Le de nous expliquer l'analogie par proportion (2) qu'il a posée, de Lui à nous, en nous créant

« Quelle est cette Vérité (Haqq) dont tu nous parles? lui dit-on — Celui qui causalise (mo'ill) les êtres, sans être Luimême causalisé (ya'tall) » (3) « Le premier pas dans le tawhid, c'est cesser de s'isoler (tafrid, hors de Dieu) (4) » Tous les attributs révélés qui nous traduisent directement l'action divine sur nous, bien loin d'être des voiles qui nous Le cachent, sont les moyens (5) assurés d'obtenir Sa familiarité, car, Dieu ne changeant pas, ils sont en Lui, essentiellement « Il n'est pas, en Lui, d'essence dénuée (doin) d'attri-

<sup>(1)</sup> tashbih, iqtiran (in Qoi XIII, 42)

<sup>(2)</sup> nasab (in Qor XIX, 57) qui peut devenir wasîlah (in Qoi V, 39)

<sup>(3)</sup> In Qor X, 35 Noter qu'il appelle Dieu mo'îll, non pas 'îllah, ni surtout 'îllat al 'îlal « Cause des causes »; Ibn 'Arabi est donc fonde à lui prêter une critique d'une invocation contenant cette dénomination, invocation hellenistique que les ishi âqiyoûn faisaient remonter à Platon (Bahà 'Amili, Kashkoûl, 284, 330) Rectifiei en consequence notie n 2, p. 383.

<sup>(4)</sup> Hojwiri, Kashf, 281, cfi Taw VI, 8

<sup>(5)</sup> Mais non des fins, comme pour Gorgani (ici p 352)

buts » (1) Ils sont Sa qualification (ttisdf) (1 bis), qui peut se rendre assimilable à notre intelligence par la vision nue. La « caracterisation » graduelle en nous des caractères divins, s'imprimant sur notre raison, takhallog (2) bi akhlàq Allah, est étudiée par Hallâj et Wàsitì, à propos des Prophètes (in Qor. LXVIII, 5) (3), comme la préfigure spirituelle de l'union mystique, comme le « revêtement » par l'homnie de la forme glorieuse sous laquelle Adam avait ete adore (par les Ange-), au moyen des « attributs du Seigneur » (4)

Comment. d'ailleurs le croyant pourrait-il se dispenser un instant de recourir à liieu? « Prétendre Le connaître, c'est de l'ignorance, s'accoutumer à Le servir, c'est de l'irrespect, se premunir contre Sa guerre est folie, rester mattentif à Sa paix est sottise, discourir sur Ses attributs, c'est divaguer; s'abstenir de L'affirmer, c'est se silencier, chercher à rester proche de Lui, fait tourner sur place, et se contenter d'être loin de Lui, décèle une âme vile » (5)

« Dieu les guide par son nom « le Premier » vers le mystère qui les embrasse, — par son nom « le Dernier », Il leur fait comprendre la gloire subsistante et pérenne, pai son nom « le Visible », Il leur fait apercevoir la belle et évidente lumière, et par son nom « le Caché », Il leur inspire la verité et le témoignage » (6) « Premier, sans anteriorite, Dernier, sans postériorité, Visible, sans dehois; Caché, sans dedans C'est par Lui que les attributs decrivent, non eux par qui Il

<sup>(1)</sup> Taw X, 18. Cft. in Qor. XXIII, 14

<sup>(1</sup> bis) Cfr la citation de la page 476, ou l'on peut traduire « .. et que ta conformation ne soit plus qu'une conformite à Lui-même »

<sup>(2)</sup> Missi en patle le premier Ce devient un hadith ('Abdari, modhhal)

<sup>(3)</sup> Ap Solami, Baqli, cfi aussi Sairdj, loma', 89, 366

<sup>(4)</sup> lci p 606

<sup>(5)</sup> Akhb. 21

<sup>(6)</sup> In Qor. LVII, 3.

est décrit. C'est par Lui qu'on comprend les sagesses, non elles par qui Il est compris, c'est par Lui qu'il y a détermination de la quantification ('orf al makan), sans qu'll ait quantification ni détermination C'est par Lui qu'existe le kân (= heccéité pure) de la création, sans que Sa creation (= Son acte la créant) ait d'heccéité » (1)

« Al Moznî (2), Dieu l'ait en Sa miséricoide, dit (3) « Quand Ibn Mansoûr, Dieu l'ait en Sa miséricorde, vint à la Mekke, on le questionna sur « l'attestation du genre humain (au mîthâg) » (4) affirmant de Dieu gu'll est unique, et sur le tawhid Et il parla, si bien que nous en oubliames la formule canonique du tawhtil Et nous lui dimes « Cette formule convient-elle à Dieu? - Elle Lui convient, pour autant qu'elle Lui plait, comme epithète (révélée) (5) et précepte (édicté); mais non pas comme qualification (6), ni comme réalité (Siennes) Tout ainsi que notre gratitude pour Ses bienfaits Lui « plait » (7) Comment (annd) notie gratitude de Ses bienfaits pourrait-elle Lui convenir (8) ? » Et il ajouta · « Tant que tu te fabriques des expressions, tu n'assirmes pas le Dieu unique, jusqu'à ce que Dieu S'empare de tes expressions, en te faisant renoncer à elles, et qu'ainsi ne subsistent plus, ni l'énoncialeur (crée), ni son expression (humaine) » (9)

<sup>(1)</sup> In Quor. LVII, 3

<sup>(2)</sup> Il s'agit ici du traditionniste Ahmad-ibn'Abdallah Moznî, mort à Bokhara en 341/952 (Sam'anî, 527<sup>a</sup>).

<sup>(3)</sup> Sol in Qor III, 16

<sup>(4)</sup> Terme d'Ibn Karram (101 p. 607, l. 16).

<sup>(5)</sup> na't

<sup>(6)</sup> was f

<sup>(7)</sup> ex congruo

<sup>(8)</sup> ex condigno, cfi ici, p 302, n. 3

<sup>(9)</sup> Proposition citée par Biroûni, Ilind, I, 43 Comp ici, p. 576.

« Est-ce Lui, lui (howa howa) (1)? — Non! Dieu est, par delà tout « lui », « lui » désigne simplement l'objet (restreint), qu'on affirme ainsi ne rien posséder d'autre que soimème. Or Dieu, parfait en Son essence, postéteinel en la durée des temps, est l'Un qui existentialise toute chose qualifiée, vers qui tend toute chose soumise à un maître (marborib), il consume son hôte. Il renverse son agresseur S'Il S'atteste à toi Lui-même, c'est qu'Il t'a devancé (2), s'Il te masque sa présence, c'est qu'Il t'ecoule » (3)

Al Hallâj se sert ainsi de la voie négative pour introduire l'affirmation positive, en nous, de la divinité, comme une réalité souveraine, s'imposant à nous, sans que notre contingence et nos relativités modifient en rien. Son attitude à notre égard. Il réagit ainsi, et très fortement, contre la doctrine, commune alors, du caractère creé, à posteriori, des attributs divins « de l'acte », etablissant un tel parallélisme entre l'attitude prééternelle (azal) et l'attitude postéternelle (abad) de Dieu à l'égard de Ses créatures, qu'on lui a fait observer qu'il risquait ainsi de faire supposer un monde ciée coéternel à Dieu (4):

« Qu'est-ce que le tauchid (5)? — L'attestation de l'Unité divine reste la même, dans le vide comme dans le plein (6)

- (1) Dieu est-il simplement le sujet vise dans la predication logique de l'identite? Thèse moniste
  - (2) Au jour du Covenant
  - (3) Sol in Qor CXII, 4
- (4) Cfr supra, p 632 Ces objections semblent presentees ici par des disciples d'Ibn Karram, elles atteignent plutôt le hallagisme de Wâsiti que celui de Fâris (taqaddom al shawdhid).
- (5) Texte trad on entier par Baqli, Shath. 132, resume ap Sarraj, loma, 361 En opposition à la theorie d'Ibn Karram sur la production actuelle d'évenements dans l'essence divine (ici p 654), cit. l'expression hellenistique de l'ash'arite Simpani Allah hamil trafathi.
- (6) Contre l'emanatisme du médecin Ràzî (ici p. 630). Ibn al Haysam posera, de même, Khalá = baynoûnah azaliyah.

— Commente cela, nous ignorons ces termes d'initiés — Tel est le taivhid Dieu, tel qu'il fut dans la préeternité, et tout ainsi qu'il sera dans ce qui ne cessera d'être, à jamais — Pourquoi qualifies-tu Dieu au moyen de la « prééternité » et de « ce qui ne cessera d'être » ? Soutiens-tu l'éternité des choses contingentes (qu'am al mohdathât)? — Ta parole contredit l'entendement de mon savoir, ces « choses contingentes », c'est ta parole! »

"Qu'est-ce que le soûfisme (1)? — Que ton annihilation soit telle que tu n'aies plus ni à nier, ni à affirmer — Explique-nous cette phrase. — Calcinations et éliminations (2), c'est l'affaire de la divinité — Développe cette idee — Elle est inexprimable, la connaît qui la connaît, l'ignore qui l'ignore — Pai Dieu, je t'adjure de m'expliquer — Mais il récita le vers

« Ne t'attaque pas à Nous, car voici un doigt Que Nous avons deja teint, dans le sang des amants »

### b) Sa doctrine des attributs divins

## 1 Leur classification en genéral

sifât, attributs 1º Qor'ân affirmation, avec insistance, d'un Dieu unique, omnipotent, au terme de Son acte, dans la conclusion de Son opération créatrice elle-même, où ll nous reste impénétrable samad (3), en Son mystère, ghayb.

- (1) Ibn Yardanyar, f 121, trad Baqli, Shath. 134
- (2) tawâmis wa rawâmis deux termes techniques graduant la « mort mystique » (cfi llojwiri, Kashf, s v , et la qasîdah d'al Hallaj . « sokoûtő., ), comp Sarraj, loma', 357-358
- (3) « man là jawfa laho » (Ibn Hanbal, Zoratah) (cfr Qoi XXXIII, 4, et supra, p 549), ὁλοσφυρον, dit E Zigabenus Spiritualisant, comme Ja'far, cette impenetrabilite (samad = masmoùd ilayhi bil hawâ'ij (Ja'far, in Lisan, s v, Tostaii, tofs 200) = masmoud ilayhi bil tâ'ât (Ḥallaj, in Solami, tabagat) —), al Hallaj l'approprie a l'Esprit de Dieu qui n'est ni paient, ni enfant, qui appiend a l'homme à se detacher,

Il s'est réservé les plus beaux noms (1) Tout ce qui est nommable et ciéé est sien, molh, 'ilm, etc. Il nous ordonne de dire au début de nos actions « hismillah al Rahman al Rahma», « au Nom de Dieu, le Clément, le Misericordieux », pour reconnaître que la foi en Son mystère est notre seul lien avec Son omnipotence (2)

2º ta'til, dénudation de l'essence (par « via remotionis », tanzih) de Jahm, Diràr et Najjàr (3) Les attributs de perfection (sifàt al nafs) (1), imparticipables, sont de simples synonymes, pour designer (awsàf al dhât) l'essence divine « oloûhiyah impenétrable à nous, qui Lui sommes permeables par pure contrainte passive (ultirdr), n'ayant rien de commun avec Elle Quant aux termes révélés, impliquant équivocation avec les choses créées, ce sont les attributs (sifât) acquis, créés modalités descriptives de l'action créatrice, sifât al fi'l (5), aussi diverses que les catégories d'accidents (a'râd) qu'elles déclenchent, elles seules nous prouvent Dieu, et Ses noms (asmâ) ne sont que des sons (agwâl)

3° tanzīl, maintien des données de la révélation, de Moqâtil Déjà Dirâr, Hass et Aboû Hanîsah réagissent contre Jahm, au nom de la révélation, estimant (6) que Dieu a positivement une essence (mâhiyah) et peut être aussi une hecceité (unniyah) decouviables Moqâtil, en plus, maintient, contre

- (1) asmâ hosna.
- (2) C'est la subghah islamique (Qor II, 132), tenant lieu de la formule trinitaire du baptême chiétien l'islithné (cfi ici p. 584)
  - (3) Shahr I, 108, 115, Malaii, 167
  - (4) Ibn Kollab y met . joûd, karam
- (5) Ex: Khalq, 'adl, rızq, ıhsan (Ash'ari, f. 61b) Cfr. 'Abd al Masili Kındi, risalah, 34-35
  - (6) Hazm II, 174; Shahr I, 114.

a son exemple, de tout lien chainel (ici p. 488, 1.5. samadi il i oùh — et ici p. 503, n. 8). (Ar. Ibn al Dà'i, 422

Jahm. l'affirmation distincte des divers attributs divins tels que le Qor'ân les révèle (thbât: doctrine suivie par Thawrî, Mâlık, Ibn Hanbal, Ibn Râhawayh) Il pose, en outre, que le principe de leur réalite en Dieu, l'origine aussi de leur révélation en nous, c'est la « foi incréée de Dieu en Son unité », 'îmân qadim (1), cette science parfaite de Lui-même où Il S'atteste à Lui-même qu'il est unique, et dont Il imprime en nous la certitude (partielle), en l'établissant en nos cœurs, par la foi Cette thèse fut adoptée, avec des variantes, par les hanbalites, les sâlimiyah et al Hallaj Pour les Sâlımîvah, Dieu est Foi, îmân (2) Al Hallaj, développant la pensée d'Ibn Hanbal, maintient une distinction formelle (et non virtuelle) entre la « Foi » de Dieu et la nôtre « Dieu S'attestant à Lui-même qu'il est le seul efficient (sâni), il a cru en Lui-même, en Son mystère; avant qu'on croie en Lui selon ce qu'il a décrit de Lui-même » (3)

4° ta'wil, interprétation rationnelle, des Mo'tazilites Contre Moqàtil et les Hashwiyah, ils placent les actes du cœur hors de toute action divine, donc imperméables à l'essence divine; ce qui réduit forcément la profession de foi monothéiste d'un chacun, à la construction intellectuelle (plus ou moins laborieuse) d'une definition négative de la transcendance divine, sans expérimentation de Dieu dans le cœur Leur ta'wil est une simple atténuation du ta'til de Jahm Il n'y a que des distinctions virtuelles entre les attributs de perfection, simples définitions, plus ou moins approximatives (4), de l'essence. Les attributs correspon-

<sup>(1)</sup> Ap Ibn al Faria, mo'tamad.

<sup>(2)</sup> Kilani, ghonyah, I, 71

<sup>(3)</sup> Sol. in Qor III, 16.

<sup>(4)</sup> D'ou la question, qu'ils posent, de « l'attribut le plus approché », akhass sifah l'eternite absolue, Johba'î, la puissance, Aboû Hâshim, Bâqillâni, Jowaynî (cîr. Jahm), la scibilite, A H Basrî (lin al Dâ'î, 398)

dants, visant les actions créatrices ( $si/at a/a/^cal$ ) sont choses croées hors de l'essence (1) et hors de la création matérielle (ld fimulull) (2) science créée (= preexistence des choses en Dieu, thoboût), puissance créée (= leur predetermination en Dieu, gada), etc.

5° ibtâ/, annulation de l'essence (réduite par « via remotionis » à une quasi-indetermination) Imàmites mohammadiyah, Maymoûn et les Ismaeliens Le mystere prééternel et messable, la divinite, lumière souveraine (làhoût = noûr 'olivi) « a pouvoir executoire et science piéalable, elle est vivante sans vie, puissante sans puissance, audiente sans ouie et voyante sans yeux, opérante sans membres in outil » (3) Elle engendre la premiere émanation, noûr sha'sha 'ani, lumière étincelante et victorieuse, nour yaghir, dont proviennent les prophètes et imams, d'où la seconde emanation, noûr zolâmi, lumière ténebreuse et vincible, noûr maghoùr, dont proviennent les astres et les créatures passibles, mêlees de ténèbres Cette épuration par anaulation, note Mo'1/2 (4), « permet d'accéder (tahstl) à l'idee pure de la divinité, tandis que l'équivocation (tushbih) ne permet que la comparaison (tamthil) avec un symbole cachant l'idée pure (ma'nu) »

6° tashbih, equivocation Hishâm (5), Imâmites 'alawiyah,

- (1) Geet fait penser dejà à l'application, en Dieu, de la distinction aristotelicienne entre la « puissance » et l' « acte », essayee par Bishi (Shahr. I, 82)
- (2) Cette epithete, caracteristique des substances (ici p. 558), pose un dilemine ou bien considérer ces attributs comme eminemment à Dieu, convergeant en l'essence divine (Ibn Karrâm, Hallâj), ou bien comme etrangers à la pure divinite, formellement distincts de l'essence divine (Ibn Kollâb, Ash'arî)
- (3) Ap Malati, 35, comp fragment du pseudo-Baqır (Shahr II, 29, et Salisbury, JAOS, 1851).
  - (i) Fragm, ed Guyard
  - (5) Auteur du 1 add 'ala'l tanzîh.

et Noseiris (Khasîbî) Selon Hishâm, Dieu ne Se découvre pas à nous par Ses « attributs de l'acte », créés, qui modifient les choses au moyen d'accidents, mais Il nous manifeste de façon permanente Ses « attributs de l'essence », incréés, dans la diversification même des substances particulières, et l'individuation des individus; placant en chacun une ressemblance, moshabahah, entre eux et Lui, intentionnelle, et perceptible à nos sens, au moven de qualités sensibles (1) Cette formule risquée devient chez Khasîbî l'affirmation d'une interdépendance esthelique entre le Créateur et la creation matérielle « la forme (soûrah) n'est pas l'integralité du Créateur, mais le Createur n'est pas sans elle, aucune forme ne L'emprisonne, mais nier la forme, c'est détruire la pui eté divine (tanzih), qu'elle manifeste en image (tamthil) et en individuation (tashkil), c'est renoncer à désinir le mystère (yhayb) » (2)

7° doctrine conceptualiste des ma'âni, idées (3) Par un mouvement de pensée calculé, essayant de faire cadrer la formule mo'tazilite de l'essence divine avec les données révélees, Ibn Kollàb place, au-dessus des « attributs de l'acte », créés, — entre eux et l'essence, y adhérant, dix super-attributs prééternels (azaliyah), essentiels à Dieu, incomplètement (donc formellement) distincts de l'essence (4). puissance, science, vie, stabilité (baqâ), éternité (quam), ouie, vue, parole, volonté (irâdah), et nolonte (karh)

Ash'arî n'en garde que quatre (5) (ma'nawîyah): science, puissance, vie et volonté, et place les trois autres, ouie, vue

<sup>(1)</sup> farq 49, 216, Ibn al Dà'i, 420 Dieu, en tant que type de perfection du metal, est « un lingot d'aigent » (sabîkah faddah), en tant que type de perfection de l'homme, « Il a sept coudees », etc

<sup>(2)</sup> Dussaud, Noseiris, 100.

<sup>(3)</sup> Sens des sifat = sens des asmâ

<sup>(4)</sup> Ibn al Da'î, 396.

<sup>(5)</sup> Il supprime Kaih Baqillani fait une liste de quinze.

et parole, un peu au-dessous (dhátiyah), au-dessus des « attributs de l'acte » (fi liyah), cróés, cux, mais co-essentiels, selon lui

Ces remaniements attestent la difficulte que les théologiens islamiques trouvaient à concilier l'immuable simplicite divine avec le principe de Jahm, dissociant à tout prix (1), en Dieu, les « attributs de l'essence » des « attributs de l'acte », Son attitude vis-à-vis de Lui-même, d'avec Son attitude vis-à-vis de Ses créatures Ash'ari concède à Ibn Hanbal (contre Ibn Kollàb) que la Parole divine n'est pas seulement une idee simple, en Dieu, mais un commandement précis, pour nous.

8° Développant l'affirmation de Moqâtil, d'une « foi incréée », qui posait le problème de notre accès positif à l'expérimentation de l'essence divine, - l'école hanefite, de Marîsi à Mâtorîdi, essaie d'etablir que tous les attributs divins, révelés et irrevéles, ceux de « l'essence », comme ceux de « l'acte », sont également incréés, co-éternels à Dieu La première synthèse de cette doctrine est due à Ibn Karram Il affirme d'abord que tous ces attributs, co-eternels, décrivent réellement Dieu sans altérer la simplicite de Sa substance (ahadi al jawhar) (2), puis, que chaque fois que l'une de Ses créatures agit, Dieu manifeste intentionnellement un de Ses attributs incréés il y a donc « production, dans l'essence divine (3) », d'un événement nouveau, d'une détermination nouvelle de ces attributs Cette seconde proposition, déduite d'une experience mystique méditée, introduisait en théologie islamique l'idée de la présence reelle de Dieu, au dedans de chaque créature, par le moyen d'une succession de « gràces actuelles » multiples (4). Mais sa formule

<sup>(1)</sup> Pour mieux isoler la transcendance divine.

<sup>(2)</sup> Ap farq, 203

<sup>(3)</sup> ihdath fi'l dhat.

<sup>(4)</sup> On peut, en termes chrétiens, dire qu'il s'agit du nexus mysté-

malsonnante choquait le respect dû à l'éminente simplicité divine La rectification, tentée par Ibn Sâlim (1), en identifiant, comme Marisî (2), la multiplicite de ces grâces actuelles à la totalité des créatures, à la nature de l'univers, aboutit : soit à nier tout caractère surnaturel à la grâce, soit à diviniser la nature comme un flux divin

9° Al Hallaj part des deux propositions d'Ibn Karram Dieu depasse tout ce qu'il nous a révele de Ses attributs (3) Tous les attributs, révélés et iriévélés, ceux « de l'essence » (mâhiyah), comme ceux « de l'heccéité » (anniyah), sont également incréés, co-éternels à l'essence qui Se decrit librement à nous par eux, sans qu'ils altèrent Sa simplicité. Quant à la multiplicité successive des gràces divines, il l'admet, mais en rectifiant la seconde proposition d'Ibn Karram. Comme Moqatil l'avait fait pour la super-science divine (= Sa certitude de ce qu'il est en soi, qu'il imprime par la foi en nous, en autant d'exemplaires qu'il y a de mémoires et de croyauts), — comme lbn Hanbal l'avait fait pour le

rieux qui unit la grâce à la gloire, Ibn Kollâb ne considere que la gloire essentielle de Dieu, multiplicite imparticipable d'attributs simultanement éternele, Ibn Karrâm n'envisage que les realites actuelles et successives de la grace, multiplicite de manifestations pourtant inseparables de Dieu, sorte de gloire accidentelle de Dieu. Ibn Sâlim et Ibn 'Arabî voient en ces deux gloires deux aspects equivalents de l'Un. Ibn Bâyit (et Hallâj) les différencient formellement, et placent leur contact dans le pat divin s'infondant en l'homme sanctifie (ici p. 520 et p. 614, fai q., 261, 1.7)

- (1) « Dieu saisit par un seul attribut ce qu'Il saisit par l'ensemble de ses attributs. Il ne cesse en Son essence de considérer l'univers, existant ou non. Il ne cesse de cieer. L'action (fil) est chose cieec, mais l'actuation (taf'il) est chose increee » (propositions II, I, VIII, IX de la liste d'Ibn al Farià, mo'tamad)
- (2) « al takhlîq 'aya al makhloûq » (ap Nasafî, jûmi' ıkhtılaf al madhâhıb, ın fine)
  - (3) Sol in Qoi XVIII, 109, VII, 158

super-attribut de la Parole (= Son attestation à Lui-même; qu'il édicte, par la Loi révelée coranique, pour nous, en autant de commandements qu'il y a de dilemmes, pour le jugement de l'intelligence), - al Hallaj reduit à l'unité, non pas en nous (1), mais en Dieu, les divers aspects de la grâce, les concessions divines premeditées, droits de grâce prééternels, barryât, azalryât(2), fecondant les intentions de chacun. Toutes, d'un mot, ont eté articulées d'avance, au Covenant, dans le « Oui! » de l'Esprit incrée de Dieu, Roûh nûtiyah Qui vient, au fur et à mesure, « articuler » (3) en nous, et avec nous, si nous y consentons, le vœu de sidélité à Dieu qu'Il a déjà articule pour nous, avant nous, « sans nous », par une prévenance exquise de l'Amour Sous la forme d'Adam, l'Esprit, au Covenant, avait énoncé seul (4) la science, l'éloquence et la libre puissance divines Sous la forme sanctifiée de l'elu, en son cœur consentant, l'aveu de l'amour vient naître, comme un écho reconnaissance sincère d'avoir effectivement reçu ces dots préeternelles 'ind al gawl min barryati (5), dit al Hallaj, la veille du supplice.

# 2 La science et la puissance, la parole, l'esprit

'ilm wa qodrah, science et puissance La scolastique musulmane définit la vie, hayât, comme le plein exercice (vhhat) simultane de la science et de la puissance (6) ce qui

- (1) Comme Ibn Salım
- (2) Cir. 101, p 564, tagaddom al shawdhid
- (3) L'épithète natiq ah (cti. ici p 297, 48°) refère au « Qor'an natiq » d'Ibn Hanbal (ici p 659), et à la qa'iliyah qu'Ibn Kariam distingue expressement du Kalam (farq, 207), plutôt qu'au Nâtiq des Qarmates (= l'imâm qui reçoit l'influx de la première emanation) ou qu'à la na/s nâtiqah des médecins hellenisants
  - (4) Icip 298, n 602
- (5) Corr. trad donnee ici p 298, l 3-4 « par l'aveu de mes droits de grâce préconcedés ».
  - (6) Tahanawi, s. v.

constitue, en Dieu, le secret de Sa suprématie, de Son pouvoir suprême L'analyse des *motahallimoûn* s'efforça de les dissocier, pour les étudier séparément, tandis que l'initiation des Imâmites extrémistes prétendait conférer cette « suprématie » (1), en son unité inintelligible mais réelle.

Pour la science. Jahm pensait que Dieu s'était créé d'avance une science des contingents. Les mo'tazilites en exclurent les futurs libres (actes humains) (2), puis, généralisant soit, tous les accidents avant leur incidence (Mo'ammar et 'Abbâd), ne lui réservant que les substances, soit au contraire tous les particuliers, en ne lui réservant que les universaux (Nazzàm, Jowaynt) (3). 'Allàf, seul, voyait, comme Jahm, cette science formant un tout (limité, Foûti en affirma la simplicité et le caractère prééternel ('ilm azalt) (4) Transfuge du mo'tazilisme, Ibn al Ràwandi, reconnut, le premier, l'universalité de la science divine des futurs de toutes catégories, en tant que futurs ('ilm al maqdoûrât) ce qu'al Hallâj et les Ash'arites appellent le taqdir, l'équilibration (5)

Corrélativement, les mo'tazilites avaient limité la puissance divine aux événements matériels echus effectivement, ne lui soumettant ni les futurs libres, ni les futuribles, ni les possibles en genéral, seul, le deinier mo'tazilite, A. H Basrî, envisagera dans toute sa généralité, la « scibilité éternelle » de Dieu (6)

Ibn Karram tenta de désinir l'unité profonde de la vie

<sup>(1)</sup> Ici p 138, 507

<sup>(2)</sup> Connus seulement, un à un, au fur et a mesure de leur production

<sup>(3)</sup> Cfr les Grees Pour eviter de faire de la science divine une connaissance analytique (tufsil, singillatim), ce qui impliquerait déroulement (istusil, comme d'une cheveluie) Sobki, III, 261

<sup>(4)</sup> Ash'ari, 52-53

<sup>(5) /</sup>arq, 108, 208, Ibn al Dà'i, 432

<sup>(6)</sup> Ici p 564.

divine, dans l'inséparabilité de la science et de la puissance; et pour dire que Dieu ne nous en révèle pas la plénitude, à travers Sa ciéation (qu'll possède et connaît), il figura Sa puissance comme un mystère réel et actuel, plénitude incessante et infinie d'actes nouveaux, spéciale à Son essence (takhsis al qodrah) (1) En termes moins malsonnants, Tostari entrevoit le « secret de la suprématie » (sirr al roboûbiyah), dont l'apparition abolirait la mission des Prophètes (2) Hallàj, de même, note que la iévélation des « sciences de la puissance divine » ('oloûm al qodrah) « affolerait » les créatures (3) Ash'arî affirme encoie l'omnipotence et l'omniscience divines comme un bon plaisir souverain, mais en restreint l'activité à la création arbitraire de notre univers.

Kalâm, la parole, le verbe — 1° Qor'àn Le Qor'ân tout entier est une « lecture » révélant à l'homme la parole divine, notifiée sous l'aspect de mots intelligibles, cette parole étant le seul signe mettant en connexion Dieu et l'homme, signe de séparation plutôt que d'union, pacte contenant les sanctions de la Loi.

2º Jahm (4), le premier, reconnut le caractère crée (mahh-louq) de cette « lecture », se refusant à envisager la coéternité, en Dieu, d'une multiplicité de sons, de mots arabes, d'allusions à des créatures « Parole », quand il s'agit de Dieu, ne peut être qu'un synonyme inessable de Son essence imparticipable

L'argumentation de Jahm convainquit les diverses ecoles théologiques Khârijites (notamment Ibadites) (5), Imâ-

<sup>(1)</sup> farq, 208, l. 6, 15, thèse condamnée par Ihn Kolláb (Ibn al Dá'i, 396).

<sup>(2)</sup> Ici p 31

<sup>(3)</sup> Sol. tab.

<sup>(4)</sup> Ibn Hanbal, radd. f. 74 10b.

<sup>(5)</sup> Tina'oùtî, Dalil.

mites (1), Mo'tazilites (2), Hanésites (Aboû Hanîsah, son fils Hammâd et son petit-fils Isma'îl) (3) et même certains traditionnistes, Ibrahîm-ibn-'Olayyah et Dâwoûd (4) Sur les conseils du hanésite Bishr Maiîsî, le khalise iendit en 212/827 un décret (rapporté en 234/848) (5) obligeant tous les docteurs de la Loi à souscrire à la formule du « Qor'ân créé ». La grande majorité obéit, puisque, comme le dit Jâhiz (6), le Qor'ân « est un corps (jism), susceptible de prononciation, césure, rythme et composition, créé en tant que substance réelle, isolée, ecoutée dans l'air, perçue sur le papier, scindable et reliable, réunissable et divisible, soumise à croître et a décroître, péirr et durer »

2º L'objection vint du côté des plus fervents « lecteurs » du Qor'àn A travers la forme créée de ces mots (7), Dieu ne leur faisait-il pas saisir parfois un sens essentiel, et pouvait-on dire que ce seus (ma'na) fût créé? « Dieu irradie pour ses créatures par Sa parole, mais ils ne voient pas (8) Le Qor'ân n'est ni Créateur, ni créature, mais c'est la Parole de Dieu (9). Provenant de Lui, elle s'en retourne à Lui »; Sentences attribuées à Ja'far. Son disciple imâmite Hishâm déclare « al Qor'ân sonh », « le Qor'ân est un concept immatériel », « qui a quitte les Compagnons du Prophète pour remonter au ciel, quand ils ont apostasié, instaurant Aboû Bakr au lieu de

<sup>(</sup>i) Ibn al Da'i, 432 « la parole de Dieu n'est que Son acte » (sic).

<sup>(2) &#</sup>x27;Allaf (farq, 108)

<sup>(3)</sup> Ibn al Dâ'î, 390

<sup>(4)</sup> Fondateur du rite zâhirite

<sup>(5)</sup> Patton, Ibn Hanbal

<sup>(6)</sup> Jahiz, mokhtarat, II, 123 126, 145 (thèse imamite), Shahi I, 96

<sup>(7)</sup> Gritiquables à bien des points de vue (matâ'in) cfr Yahya Yamani, tiraz, III, 420-465, Tâhii Jazâ'iili, tibyan

<sup>(8)</sup> Ap Makkî, qoût, I, 47.

<sup>(9)</sup> Ja'fai, selon Ibn Hanbal, ap Ibn Bohloul, amált, majm Zah 38, Yafi'i, mar ḥam, II, 190.

'Alî » (1) Mo'ammar et Thomâmah, précisant cette doctrine conceptualiste, isolent le Qor'ân des accidents qu'énumérait Jâhiz, et ne le disent crée que « métaphoriquement » (2)

Maymoûn al Qaddâh (3), autre disciple de Ja'far, sans dire le Qor'àn coéternel à Dieu, en fait une émanation divine, attaquant le fils d'Aboû Hanîfah dans les cercles piétistes de Basrah, il disait « Cette louange sage, la parole de Dieu, lumière (diyá) et éclat de Dieu, qui est sortie de Lui et revient à Lui, peut-elle être créée? Avant de l'avoir créée, Dieu ne parlait pas? » et il sema ainsi la thèse du Qor'àn increé parmi les sunnites, dit une tradition ibâdite (4)

3° La formule théologique correcte de cette protestation conceptualiste est due à Ibn Kollâb (5). « Dieu est, ab acterno, le verbe est un sien attribut, subsistant en Lui, Dieu est éternel quant au verbe, le verbe subsiste en Lui, comme la science subsiste en Lui et comme la puissance subsiste en Lui Le verbe ne consiste pas en une lettre ni un son, il ne se divise ni ne se décompose, ne se morcelle ni ne varie. C'est en Dieu une ulée simple (ma'na wâhid), qui a pour vestige (rasm) les diverses consonnes et la lecture du Qor'ân. C'est une erreur de dire le verbe est identiquement Dieu, ou partiellement Dieu, ou autre chose que Dieu. Les expressions du verbe diffèrent et varient, mais le verbe de Dieu n'est ni différencie, ni varié. De même, notre louange (dhihr) de Dieu diffère et varie, tandis que Celui qu'elle loue (Madhkoûr) n'est ni différencie ni varié. On a nommé le verbe de Dieu

<sup>(1)</sup> Malatî, f 44.

<sup>(2)</sup> Hazm III, 54

<sup>(3)</sup> Le fondateur de la franc-maçonnerie qui mate.

<sup>(4)</sup> Tina'oûtî, Dalı/

<sup>(5)</sup> Texte in extenso ap Ash'aiî, maqûlât, ms. Paiis, 1453, f 192°-b 'Abdallâh-ibn Sa îd-ibn Kollâb al Qattan, fiere de Yahya, le giand traditionniste, est ce theologien anti-mo'tazilite de Basrah dont Ash'arî reprit les thèses maîtresses (cfr. 1 c., f 99°).

« arabe », parce que le vestige l'énonçant était une lecture en arabe, il a été nommé « arabe » pour une cause ('illah); « hébraique », de même, pour une cause, parce que le vestige l'énonçant était hébraique (1) De même, on l'a nommé « commandement » (amr), pour une cause, et « interdiction », pour une cause, et « information » (hhabar), pour une cause Dieu a toujours été parlant, avant que son verbe fût nommé « commandement », et avant qu'existât la cause qui a fait nommer son verbe « commandement ». De même pour ses dénominations « interdiction » et « information ». « Ibn Kollâb, ajoute Ash'arî, niait que le Créateur soit, ab aeterno, « Informateur » et « Interdisant » (2), et disait « Dieu ne crée rien sans lui dire fat! (kon!), et il est impossible que ce kon! soit créé Il soutenait que ce qu'on entend réciter aux lecteurs du Qor'an est une expression ('ibdi ah) exprimant la parole de Dieu, ce que Moise a écouté, c'est Moise exprimant la parole de Dieu (3), le sens du verset (IX, 6). (Si un infidèle te demande l'hospitalité, recueille-le afin qu'il écoute la parole de Dieu] est · « afin qu'il comprenne la parole de Dieu », et selon sa doctrine, on peut admettre aussi le sens « afin qu'il entende les lecteurs (du Qor'an) la réciter » (4).

- (1) Wasilî reprend cet argument, mais oppose la « diversite des langages » à l'immutabilité du commandement qu'ils traduisaient (Baqlî, tafsîr, t II, p. 25)
- (2) Cfr. Hallaj, in Qor XXIII, 14 « Dieu s'est impose à Lui-même le nom de Créateur loisqu'Il a ciec, ses noms ne Lui ont pas etc innoves alors, Il était decrit par la capacité de faire paraître la cieation, et, lorsqu'Il les a creées (= les créatures), Il a manifeste et publié le nom « Créateur » devant les creatures Cenom etait cache et replie (mad'oûn) en Lui, en Sa preéternite »
- (3) Cfr IIallaj sur l'etat de ligature ('oqdah) de la langue, obtenu alois par Moise (Sol in Qoi XX, 26, Baqli, in Qoi. VII, 139, sentences et vers ap Ibn Khamis, manaqib)
- (4) Cfr Sobki, II, 51, et l'anecdote du fihrest, I, 180, qui est une calomnie de mo'tazilite.

Cette mise au point du conceptualisme de Mo'ammar, adoptée par les shâfi'ites Karabisi, Mohasibi et Qalanisi, par Tostari (1), par des hanéfites comme Aboû 'Ismah (2), est devenue classique avec Ash'ari et Ibn Foûrak (3), qui la retouchent sur un point signalé par Ibn Ilanbal, l'amr

La théorie d'Ibn Kollàb offrait la parole incréée de Dieu, seulement comme une « idée simple », à la contemplation de l'intelligence humaine Dieu s'attestant à Lui-mème, réel, unique Est-ce là le seul fruit que le fidèle pui-se tirei de la lecture du Qor'àn? N'est-il pas le principe de vie de la Communauté islamique?

4° Au cours des poursuites engagées contre les docteurs, traditionnistes surtout, qui refusaient de souscrire au formulaire officiel du « Qor'àn crée », Ahmad Ibn Hanbal avait été traduit en justice, flagellé et emprisonné Il n'avait rien d'un professionnel de la scolastique, Jàhiz le remarque (4) dans le compte-rendu ironique (5) qu'il nous a laissé de cette cause célèbre. Les formules d'Ibn Hanbal n'en sont que plus

- (1) Ms Kopi 727
- (2) Ibn al Dà'f, 390.
- (3) « Le Qoi'an est une expression, une inétaphore de la parole divine » (Hazm IV, 209) D'où la theorie ash'arite de l'incomparabilité (i'jà) du Qor'an. Ce n'est ni les histoires qu'il renferme (qisas, theorie traditionnelle), ni sa structure grammaticale (nazm critiquee pai Nazzam, Moidar, Ibn al Rawandi, cfi ici, p 58), c'est l'idee divine qu'il exprime (ma'na), declarent Ash'arî et Baqillanî (Hazm III, 15, 16, 207). De même Ḥallāj (Taw I, 9, et ici p 595).
- (4) « Je ne suis pas un motakallim » aurait-il répondu aux dilemmes du qâdî Ibn abi Dowâd.
- (3) Mohhiárát, II, 132 139 il n'eut pas à affronter « le glaive nu ni beaucoup de coups de fouet, trente seulement, et d'un fonet aux nœuds usés, aux bouts effilochés » Devant la làchete des uns, le silence (wayf) des autres, et l'incertitude (shahh) de quelques-uns (Najjāriyah), Ibn Ḥanbal, ties vieux alors, confessa hautement sa foi dans la révelation aux hommes de la Parole divine.

intéressantes à étudier, car la ferveur de leur défenseur, en commençant la déroute du mo'tazilisme, vint attester en outre au public, d'accord avec la conscience intime de la Communauté islamique que le Qor'ân était pour elle plus qu'une « expression » conceptuelle de la Parole incréée, offerte à la pure méditation des intelligences; qu'il était pour les mémoires et les volontés une révélation une règle de vie, signe de salut et de réprobation, amr, — une source surnaturelle d'oraisons, permettant de s'entretenir avec Dieu, « 'aynã yashrab bihâ 'ibâd Allâh » (1)

Voici les formules d'Ibn Hanbal, telles que les donne Tabarî (2), son consciencieux adversaire

- « I Le Qor'an s'articule (nâtiq) (3) par la langue des impies comme par celle des croyants; pour les uns, il est misericorde, pour les autres, sanction
- II. La langue récite le Qor'an et les langues sont créées, l'oreille l'entend et les oreilles sont créées, le cœur (qalb) le retient et les cœurs sont créés, mais le Qor'an, au fond des cœurs, est incréé (4)
- III Les consonnes qui font notre prononciation du Qor'an sont, comme telles (5), incréées (lafzi bi'l Qor'an ghayr mahh-louq)
- IV Quiconque dit que « Dieu » et les autres noms mentionnés dans le Qor'an (cheval, mulet, jinn, homme, chien, porc) sont créés, est un associateur et un impie.
  - (1) Ibn Hanbal, radd 'ala'l zanddigah, f 10b Qor LXXIII, 6
- (2) En sa radd 'ala'l Harqoûsîyah (Ibn Hanbal, né à Koùfah, était de la tribu des Awlàd Zohayr-ibn-Haiqoûs), ouvrage utilisé par Ibn al Da'i (433, 392, 395) d'apies le shâfi'ite Mohammad-ibn al Faḍl Kāzarînī Fārisî (in hiddyah)
  - (3) Cfr le roûh natiqah d'al Hallaj.
  - (4) C'est une voix, sawt (Kîlânî, ghonyah, I, 53).
- (5) Il ne s'agit pas des consonnes isolees de leur sens (cfr 'aqidah d'Ibn Qodâinah, ap majm. 1328, p. 555-556).

V Quiconque dit que la foi ('îmân) tout entière est créée est un impie

VI L'istithna, pour exprimer qu'on est un croyant, est d'obligation (1). »

La même affirmation de la réalité permanente d'une gràce divine, inhérente au Qor'ân, s'esquisse, moins hardie, dans la doctrine d'Ibn Karrâm (qd'iliyah inciéée), de même, Tostarî, conservant un vocabulaire semi-mo'tazilite, exhorte tout fidèle à « comprendre » que c'est Dieu, en réalité, qui parle par « sa langue de lecteur » (lisân al qdri), quand il se récite (tilâwah) le Qor'ân (2) Ce vocabulaire des Sâlimiyah conduira tout naturellement Ghazàli (3) à la doctrine philosophique de l'union à la pensée divine par le moyen d'une opération intellectuelle normalement à notre portée Cette thèse des Sâlimiyah, condamnée par les hanbalites, est contraire à l'enseignement d'al Hallâj:

- « L'homme qui « unifie » Dieu (= qui croit réaliser (en la récitant) la formule du tawhid), s'affirme soi-même, s'affirmer soi-même, c'est s'associer implicitement à Dieu En réalité Dieu S'unifie Lui-même, par la langue de celle qu'il veut d'entre ses créatures Et il ne S'unifie pas par ma langue (indigne), Lui dont la demeure est avec Sagloire! Sinon, qu'aurais-je à faire du tawhid? » (4).
  - 5º Mohâsıbî, développant et rectifiant la fervente protes-

<sup>(1)</sup> Pour ces deux formules, cft. 101, p 583. La formule III, d'une ferveur naive, etait theologiquement insontenable de tout autre qu'un s'aint (cfr Halla, in Aklib 48), Mohasibi, Karabisi, Bokhari, Ibn'Afa, en le prouvant, se firent poursuivre comme qa'rloûn bil lafz par d'obstinés traditionnistes (Sobki, I, 252, II, 44, Harawi, dhamm al haldm, 115-118a).

<sup>(2)</sup> Proposition XIV de la liste d'Ibn al Faii à (= proposition X de la liste de Kîlânî, ghonyah, I, 84).

<sup>(3) 1</sup>hyd, II, 199, 200 Cfr Makki, qoût, I, 47, II, 85

<sup>(4)</sup> Akhb. 48. Comp. Wasiti, ap. Baqli, t II, p. 256.

tation d'Ibn Hanbal, considère surtout le Qor'ân comme une source surnaturelle d'oraisons, apprenant à l'âme comment s'entretenir avec Dieu, sans l'astreindre à répéter toujours la lettre même de ses versets. Il y voit un avant-goût de la vie éternelle, — et, précisant ce qu'avait laissé entendre Misrî (1), enseigne « qu'au Paradis, Dieu parlera aux elus, de Sa voix même, kalâm bi şawt » (2) De là, Tirmidhî tire la notion du hadîth mystique (3), conversation avec Dieu, des saints mohaddithoûn, « admis à converser » avec Dieu, à Lui parler en Son langage (4) Notion reprise par al Hallâj en ses « Ruvâyât ».

mas'alat al rouh, la question de l'inspiration, de l'Esprit.

1° Qor'ân, versets XVII, 87 (cfr XCVII, 4), VI, 98, XXXII, 8 Ces versets, le premier surtout, furent interprétés par les Hashwiyah comme une interdiction formelle, pour les hommes, de scruter l'opération divine qui, comme un souffle de vie, va de Dieu à l'homme, mais non pas comme justifiant l'identification mo'tazilite de l'Esprit (divin, ou angélique) avec son homonyme, l'esprit humain Ibn Hanbal résume parfaitement le statut paradoxal de ce terme coranique mixte « Quiconque dit l'Esprit est creé (makhloûq) est un hérétique, quiconque le dit éternel (qadîm) est un infidèle » (5). En effet, pour les créatures, la grâce divine n'apparaît comme féconde qu'à parte post (6).

2º Pour les imâmites extrémistes, l'Esprit est la marque, le scel de la première émanation divine, son signe est

- (1) Récitation, par David, du psautier, en Paradis (Mohâsibî, mahabbah) Ibn Hanbal n'avait ose parler que de la vision.
  - (2) Proposition incriminee (Dhahabi, ms. Leyde Or 1721, f. 22b)
  - (3) Sens spécial du mot hadith Cfi ici, p 64, 510
  - (4) Quest 54, 57, 66, 71 de son khatam al awliyd
  - (5) Ibn al Dâ'i, 433 Même theorie que pour la foi
- (6) Les privileges preeteinels ne sont conferes que dans la postéternité (cfr ici, p 563).

l'amour d'Ali (1), gendre du Prophète, et de ses descendants Cette marque de reconnaissance qui se transmet intacte (tandsohh), d'initiateur à initiateur (2), est un secours surnaturel pour l'initié Certains poètes à tendances imâmites, comme Kothayîr et Qays, généralisent, et font, de l'amour qui les unit à leurs bien-aimées, la marque du lien prééternel de prédestination, l'origine commune et divine de leurs esprits (3).

3º Pour certains sunnites pieux, la rouhâniyah, l' « inspiration spirituelle », est le don que David obtint de Dieu, pour L'aimei, par une contrition fervente, des oraisons jaculatoires fréquentes et un genre de vie renoncé, sans abandonner la scrupuleuse observance de la loi. C'est la doctrine expresse de Wohayb-ibn-Khâlid (+ 165/781)(4), un des maîtres selon Mohâsıbî, de Rabâh al Qaysî, Kolayb, Fath Mawsilî. D'où le nom de « Roûhâniyoûn », « spirituels », donné à ces premiers mystiques sunnites par l'hérésiographe Khashîsh al Nisa'î (5) « L'un d'eux », Nibâjî (6) probablement, résuma leur doctrine en cette thèse il y a deux esprits dans le cour du mystique qui aime Dieu · son esprit, muable, créé, - et l'Esprit de Dieu, immuable, incréé, roûh gadimah (7) Il invoque, entre autres arguments, un hadith « Mes yeux dorment, mais mon cœur veille » (8), tiré du Cantique des Cantiques (9) Cette thèse, que Kharraz semble écarter (10), ne

- (i) Signe de predestination (Moghfrah, Ibn al Hakam)
- (2) Hereditairement ou non dans une ceremonie (cfr 101, p 507)
- (3) Cfr 101, p 177
- (4) Mohasibî, mahubbah
- (5) Ap Malatt, f 162-167
- (6) Sarraj, loma', 222
- (7) Cite ap Solami, ghalatat, 78b, Bîroûni, Hind, 34.
- (8) Cfr Kalabadhi, akhbar, 105b
- (9) V, 2.
- (10) Baqli, in Qor XVII, 87.

fut positivement définie et théologiquement soutenue que par al Hallàj «Il croyait, dit un adversaire, Ibn al Qârih (1), que le sage est, par rapport (2) à Dieu, dans la situation du rayon du soleil, qui en sort et y revient, et dont la lumière est un flux venu du soleil »

Voici ce qu'avait écrit al Hallâj (3): « Le flux (madad) de la lumière du soleil vient du Trône, et le flux de la lumière de l'esprit vient de Dieu Si le Trône cessait de communiquer son flux à la lumière du soleil, il s'assombrirait du haut de son ciel (falak); et si Dieu cessait de communiquer son flux à l'esprit, l'esprit s'assombrirait, et c'est le sens du hadith du Prophète « Dieu lance chaque jour trois cent soixante millades dans le cœur de chaque croyant » (4).

Fàris est le seul à le suivre en cela, Wâsitì est moins formel (5), Nasrâbâdhî se rétractera (6). Hallâj distingue formellement l'esprit humain, creé, de l'Esprit incréé de Dieu (7). Mais d'autres les identifient à priori tel Aboû Bakr Qahtabî « l'esprit n'entre pas sous l'humiliation du « fiat ! » (8) ». « Et telle fut peut-être la doctrine d'Aboû Holmân (9), car telle est la tendance sâlimiyenne » (10).

- (1) rīsālah, 551; ch. Amir Nosayn Maybodhi, ms. As'ad 1611, f. 74a, Sadr Shirāzi, asfār, 454a
  - (2) Lue min, au lieu de bn
- (3) Ap. Kalabadhi, ta'arro/, ms Oxf 44b. Il s'agit du déclenchement de la conscience morale (synderèse)
- (4) Cf. Riw XXVII Ghazali, ladonniyah, 31, Sohrawardi d'Alep, ap 'Amili, Kashkoul, 272 Ibn Joray, ap. Mohasibi, ri'ayah, 36b
  - (5) In Qor V, 109, XVI, 102, XVII, 87 (arwah azaliyah).
  - (6) Cft 1ct, p 407
  - (7) Cfr 1c1, p 515-520
  - (8) Kalábádhí, l. c, suprá. Comp. 1ci, p 485
  - (9) Ici p 362 Cfi Wasiti, p 485, n. 7.
- (10) rouh = sourat al Rahmán (Makki, qout, I, 168) Cfr. 101, p. 514 L'Esprit, c'est devinei hie et nunc l'action créatilee, toute chose, sous un certain aspect, est inciece, pour les Salimiyah

La tradition du rite hanbalite tolère qu'on admette en quelque manière l'éternité de l'Esprit de Dieu (1) Mais la thèse a surtout été replise par les mystiques monistes, sous l'influence des Ismaeliens Pour eux, l'Esprit (2), roùh, c'est l'opération (tafwid) de la deuxième émanation divine, la Raison ('aql), sur la troisième (nafs), l'àme Aleur exemple, lbn Qasyî (3) parle de l'Esprit comme d'une empreinte permanente (soûrah qd'imah), opération de la « Lumière mohammédienne » (= 'aql) Son disciple Mosaffar Sibtî fait (4) de l'Esprit un attribut divin inhérent à l'essence, doctrine qu'il enseigne à Ibn'Arabî.

'Izz al Dîn Maqdısî, mêlant la tradition hanbalite au monisme hellénistique, à l'imitation de Sohrawardî d'Alep, pose les deux formes du macrocosme, l'incrée (malakoût, tamkîn, amr), — et le créé (molk, takwîn, khalq), comme constituant le dualisme du microcosme de l'homme Esprit, et corps (5), ce qui s'accorde avec la doctrine d'Ibn Sàlim, mais non pas avec celle d'al Hallâj

#### IV

# Eschatologie (wa'd, wa'td)

- a) La promesse et lu menace divines
- 1 La notion du repentir (taubah)

La loi coranique énonce des prescriptions et annonce des sanctions divines, promesses pour ceux qui obcissent, me-

- (1) Taraqî (ap Sam'anî, 370b)
- (2) A la fois humain et divin.
- (3) Khal' al na'layn, ms Shahid 'Ali, 1174
- (4) En son madnoûn saghîr, souvent attribué à Ghazâlî (lim al Dà'î, 399).
  - (5) Ms Berlin, 3492, f 42b

naces pour ceux qui se rebellent Comment obtenir les promesses et échapper aux menaces?

io La notion fondamentale, posée juridiquement par les Khârijites, est celle du repentir, tawbah, litt retour, mouvement de conversion vers Dieu Avouer publiquement sa mésiance de soi et sa crainte de Dieu, proclamer son abandon à Dieu (tawakhol) et sa renonciation à tout esprit propre (tabarri'an al hawl wa'l gowwah) (1), en reconnaissant que Dieu seul a puissance et force (hawqalah) (2), chaque fois que l'on s'est trompé dans un acte public, dans une observance légale (il s'agit de renier sa faute extérieure, non de regretter son péché) - Telle est la primitive doctime des Khârijites; origine de la confession publique toute formaliste qui est encore de règle chez les Ibàdites - 2º Cette notion est négligée (3) par la majorite des premiers croyants, sunnites et imâmites, confiants que la simple continuation convaincue de leurs pratiques cultuelles doit suffire pour « faire différer « (wid') et abolir par Dieu Ses menaces — 3º Hasan Basri approprie le vocabulaire juridique khârijite (4) aux actes du cœur tawbah devient chez lui l'attrition, retour du cœur, motivé et volontaire, à Dieu, regret de L'avoir offensé,

<sup>(1) «</sup> Khotbah de Tâheri », ed Motylinski (Congres Orient. Alger, 1905), repris par mystiques (Tostarî, tafsîr, 46, Kîlânî, ap bahjah, 84) — Cir. Qor. III, 129, IX, 103, IV, 81

<sup>(2)</sup> Les Khânjites dirent avoir obtenu d' 'Ayishah, mourante, qu'elle confesse « C'est Dieu qui a tue 'Othmân »

<sup>(3)</sup> Ash'art, par determinisme divin, la supplime, en invoquant le hadîth d'Ibn Mas'oûd, que Nazzâm traitait d'apocryphe « le damne est damne dans le ventre de sa mère » (al shaqî shaqî .) on ne peut « renverser » son destin (inqilâb contre Aboû Hantfah Sobki, II, 265) Pour Ash'ari, Dieu prémedite, avec la même predilection, sur le même plan, les damnes et Ses saints (mowâfâh)

<sup>(4)</sup> fiqh, mfaq (101, p 189), cfi Shammakhi, tiad Masqueray, p 182

Lui (hozn) — 4° Ses élèves mo'tazılites l'étudient au point de vue théorique, comme un examen de conscience scientifique, une récognition de la pensée qui revient sur les actes extéricurs pour leur mise au point historique un regret (nadm), sans ferme propos ('azm) (1) La foi n'étant chez eux qu'une pratique sincère de la Loi, se vérissant dans les actes extérieurs, a'mdl, - ce retour sur soi-même après l'action est, pour Jobba'î comme pour Aboù Hashim, chose indispensable · après l'analyse intellectuelle (nazar), dont elle est une application particulière (2) - 5° Les sunnites Morji'tes (cfr. nº 2) approfondissent leur fidéisme: Mogàtil et Mâlik maintiennent que le cœur possède, dans la foi, 'îmân, non seulement un gage de salut, mais la grâce efficace des prédestinés « Aucune action mauvaise ne nuit, avec la foi » (3) Les actes passent et varient, la foi demeure ımmuable, elle les précède et les prime; elle seule est indispensable - 6° Entre ces deux positions extrêmes, la majorité des sunnites pieux (ahl al hadlth) constatent que la foi, pourtant, ne subsiste pas sans les œuvres Ils se divisent en deux tendances suivant leur definition de la foi (Ibn Hanbal et Mohâqibî) Pour la première, « il y a lieu » de faire pénitence pour la faute commise, mais ce n'est pas indispensable au salut (4) La seconde seule admet la nécessité absolue du repentir, intérieur, souverain et universel, - Yahya Râzî montre admirablement que ce repentir est une grâce qu'il faut demander par la prière (5); Tostari definit le repentir comme un devoir d'obligation (fard) permanent (6), 'Amr

<sup>(1)</sup> Sauf pour Aboù Hâshim et 'Abd al Jabbar (shâmil, f. 130 n-h).

<sup>(2)</sup> Hazm IV, 218, de même Bâqıllânı

<sup>(3)</sup> Moqatil, selon Hazm IV, 205 (contra Ibn al Dat, 434), Qalhati

<sup>(4)</sup> Gholam Khalil, sharh al sonnah

<sup>(5)</sup> Prières ap. Hilyah; cfr. Sh. tab I, 81

<sup>(6)</sup> Ici, p. 30. Cfr. les Bakriyah

Makkî comme une nécessité canonique (wânb) (1). Hallâj, contre les hashwiyah et les mo'tazilites, montre (à l'exemple de Ja'far) (2) que ce devoir doit passer avant le rite céremoniel et la recherche intellectuelle; et que c'est le point de départ pour trouver Dieu

« La conversion (inâbah) vient avant la sagesse, les créatures qui se sont le mieux converties et retournées vers Dieu sont celles qui L'ont le mieux compris » (1) — « Le gain (rizq), pour ce monde, c'est être et jouir, puis désirer et subsister Le gain, pour l'autre vie, c'est être pardonné, et agréé, ensuite, après, viennent les degrés » (2) — « La mort des obéissants, c'est le péché quand ils savent Qui ils ont offense (3) » - « La pénitence, c'est la destruction de ce qui est charnel grâce à l'affirmation de la divinite, le meurtre de notre esprit propre devant les créatures et devant Dieu, afin de nous ramener à cet état primitif où Dicu demeure, ainsi qu'Il sera toujours » (4) — « Celui qui veut goûter quelque chose de ces grâces, qu'il place son âme en l'un de ces trois états-ci: comme lorsqu'il était dans le ventre de sa mère, aménagé sans pouvoir rien y faire, nourri sans même le savoir. ou comme il sera dans la tombe, ou comme il sera au Jugement » (7)

<sup>(1) &#</sup>x27;Abdallah ibn-Hayyan (tabaqat mohaddithin Isfahan, s n.) donne son opinion en détail

<sup>(2)</sup> Baqif, in Qor. IX, 113, Akhb 38, Sol 103, 147

<sup>(3)</sup> In Qor. XXXIX, 55.

<sup>(4)</sup> In Qor XXX, 39; cfr Riw. XX.

<sup>(5)</sup> In Qor XXIII, 15

<sup>(6)</sup> In Qor II, 51.

<sup>(7)</sup> Sol. Jawami', 169a Id. p. 158b « La pénitence de ce que tu ne connais pas t'incitera à la pénitence de ce que tu connais , et la gratitude pour ce que tu ne connais pas t'incitera à la gratitude pour ce que tu connais ; car il est défendu au fidèle de se mouvoir ou de s'arrêler, sinon pour un motif le reliant au commandement de Dieu. »

2. Le role de lu for, la condition de la menace divine.

tablif (al wa'd) la condition requise par la promesse divine C'est ètre crovant (mou'min) au monothéisme, dit le Oor'an, qui vise aussi des actes (a'mâl) prescrivant des observances légales (tâ ât) et conseillant des bonnes œuvres (sâlthât) - 1° Hodhayfah et Hasan sont d'accord pour reconnaître que le cœur du croyant est inconstant (1), que sa récitation de la formule de foi (qawl) est intermittente, d'où nécessité d'en raviver la mémoire par la pénitence, soit acte externe (confession publique), soit intention interne (attrition convaincue), ce qui est plus efficace (2), note Hasan. Pour eux, la foi, 'îmân = qawl + 'annal (avec nîyah) — 2º Jahm la foi est une évidence nue, un aveu de la conscience (taidig), un savoir simple (ma'rifah, fahash) que Dieu nous imprime, attestant Sa transcendance Cette évidence intellectuelle, don imperdable et prédestiné, suffit, sans formule explicite, ni œuvres - 3º Imâmites · la foi est de deux sortes, profession externe (hohmi = 'ilm nazari = gawl + 'amal), et realité interne (hagiq) = tasdig = ma'rifah, qui sixe la profession externe), cette dernière, issue d'une illumination de l'intellect par la grâce (= initiation chez les extrémistes) préserve de l'apostasie (3). — 4° Hanéfites et Mâlik 'imân =  $1 \sin m = 1 / m = gawl + tardiy$  La foi est formule, et conviction inculquée par Dicu (sans les œuvres), c'est une directive incréée (hidâyah qadimah), qui ne varie pas (Jowayni) (4) — 5° Mo'tazilites 'imân = islâm (= sharî'ah = tawhîd). La foi est un nom qui definit l'ensemble variable des actes cultuels externes: formule de foi

<sup>(1)</sup> Hanbal, V, 383, 395.

<sup>(2)</sup> al nîyah ablagh min al 'amal (Makkî, qoût, II, 152).

<sup>(3)</sup> Ibn al Da'î, 434

<sup>(4)</sup> Nasafi, l. c; Ibn al Da'f, 389-390

et œuvres des membres; l'intelligence a, par un retour sur elle-même (tasdîq), à apprécier librement si elle a réalisé l'accord requis entre sa formule de foi et ses œuvres (1) -6º Hashwiyah La foi est formule, puis œuvre ('amal), et inversement (Gholâm Khalîl) (2) — 7º Ibn Hanbal essaie de maintenir le nom de « foi » à l'ensemble des conditions nécessaires au salut (3). « Foi » signifie pour lui, tout ensemble islâm (gestes extérieurs), shar l'ah (observance des préceptes et interdictions) et surtout din (dévotion de notre observance à Dieu) (4); elle varie C'est un développement (5) de la définition indécise de Shâfi'î: la foi est tasdiq du cœur, igrâr de la langue, et, accessoirement, 'amal des membres (donc variable) (6) — 8° Tostarî essaie aussi de maintenir le seul nom d' 'lman (7) La « foi » est, pour lui, qawl + 'amal (= islam)+ niyah, bien plus, elle est cette certitude incréée (yaqîn) du cœur, qui est Dieu même — 9° L'école mystique sunnite renonce à faire de la foi seule la condition suffisante du salut. Ibn Karrâm distingue à cette condition trois modalités a) la formule monothéiste (qawl, fitrah) invariable, commune à tous les hommes raisonnables sauf à ses apostats (= athees), qu'il appelle 'imdn, foi ; b) l'obligation légale ( $fard\ al$ 'amal =sharî'ah = islam), c) la sagesse, ma'rrfah (= 'aqd al qalb) (8).

- (1) shâmıl, f. 116b, Hazm III, 188.
- (2) sharh al sonnah
- (3) Ibn al Farra, mo'tamad, Soyouti, dorai, 112
- (4) Ce qu'il appelle aussi millah (sens bien derive du sens usuel) Shart'ah, pour lui, englobe les fart'id, et din les sonan et nawth (ridh, tailim) La foi est en partie chose increée (lbn Shaqild, cfr. 101 p 660)
- (5) Comme chez Ibn 'Iyad, Bishr Hafi et Aboû Hamzah (Hojwiri, Kashf, 286)
- (6) Ghazali,  $\imath hya$ , I, 90 , Raghıb pasha, 102 , Sh tab , I, 177 , Ibn al Da'i, 392
  - (7) Ms Kopr 727, § V.
- (8) « Qui n'est pas de la foi » (ap. Dhahabî, ms. Leyde 1721, f. 74-75, ef Dhahabî, a'tidâl, s v)

— Antàkî, Mohàsibî et Jonayd ont une classification analogue (1) a) la formule monotheiste (hantfiyah, fitrah) qu'ils appellent tawhîd, ce qui est plus exact, et dont l'islâm (= millah) n'est qu'une des formes de profession extérieure; b) la « réalité de l'observance des devoirs canoniques », qu'ils unissent au tasdig sous le nom de « foi », et c) la certitude surnaturelle, fruit et essence de la foi agissante, yaqîn, ou ma'rifah (= aussi la conscience de la prédestination)

Al Hallâj déduit de cet enseignement un ordre de classement, la condition du salut (tahlîf) a deux aspects · was a it, rites intermédiaires obligatoires (= fard = ilm a m = shari ah), et haq a iq (= ma i m fah), réalités finales de ces rites, dont l'observance doit être spiritualisée, envisagée comme une règle de vie (sonan). car le second aspect seul est le but (2).

9° Qarmates Les rites (aussi bien fard'id que sonan) ne doivent être considérés que comme des actions de grâces, facultatives (náfilah), à laisser au libre choix de l'individu (3), ils n'interviennent pas comme condition du salut, l'initiation, en elle-même, est résurrection et certitude de rejoindre immédiatement, à la mort, la Lumière divine

10° Ash'arites: La foi est une évidence totale, imposant à la conscience l'aveu (tasdiq) de la science que Dieu grave en elle, explicitement, et point par point, des données coraniques, grâce indestructible, et qui peut s'accroître (4).

Tout ce travail de pensée, malgré les divergences de formules, aboutit à la distinction d'usage, qui discerne, dans la communauté, *Ommali* (5), et parmi les croyants. (a) le mu-

<sup>(1)</sup> Antaki, Dawd, ici, p. 588-589

<sup>(2)</sup> Ici, p. 277.

<sup>(3)</sup> Malatí, 35

<sup>(4)</sup> Ibn al Dà'i, 391, Qalhati, Kashf, 164a

<sup>(5)</sup> L'école d'Ibn Karram (cir Ka'bi) y maintient tous les moslimin, contre l'ecole ash'arite qui n'y accepte que les mou'minin (cir. la dis-

sulman, moshm, celui qui fait profession extérieure d'Islâm, par ses paroles et par ses gestes (opp hâfir, insidèle, impie).

- (b) le croyant, mou'mın, celui dont la profession d'Islâm est sérieuse et convaincue (opp moshrik, celui qui associe, mélange, en son adoration, le Dieu unique avec les créatures).
- (c) le dévoué, mokhlis, celui qui adhère de tout son cœur a Dieu dans sa profession d'Islâm (opp mondfiq, hypocrite); synonyme: 'ârif

Ces différents concepts sont constamment mis en cause par al Hallaj (1).

- Wa'id, la menace divine 1º La majorité des premiers sunnites pense que cette menace ne vise que les infidèles (2), les sommant de se convertir, et ne concerne pas les croyants Car, selon Moqàtil, la foi est quelque chose d'incréé, en eux, qui doit forcement les sauver des atteintes du feu de l'enfer, c'est l'origine de « l'intercession du Qor'ân » pour qui l'a récité (3), de « l'intercession du Prophète » (4), pour qui lui a obéi; l'intercession des Imâms joue le même rôle chez les Imàmites extrêmes. L'essentiel est donc de multiplier non pas les œuvres, mais les actes de foi, la shahâdah, surtout à l'article de la mort
  - 2º Hashwiyah : la menace du feu concerne aussi les

cussion du pape Calliste et de Teitullien sur l'Eglise), farq, 220 Quant aux degrés d'intimité sociale à entietenir avec le croyant suspect d'héterodoxie, il yen a deux bien marqués pour les Ash'arites (farq, 220-223, 348-351).

- (1) Ici, p 123, 256, etc
- (2) Les morjites devraient même dire, sous peine d'inconséquence, que « Satan est un croyant, car il a affirmé (uqrdi) et enonce (qawl) la foi (monothéiste), dit Makki, qoût, II, 134)
- (3) Kalabadhi, ahhbar, 333b, Tostari, tafsir, 4, Ibn Jonayd, shadd, 20. Cfi. l'inscription des tombes turques, demandant au passant l'aumône d'une « Fàthah »
  - (4) Voir infrà

croyants ayant commis des péchés graves (habà'n); mais temporairement (wa'id moivaqqut, sorte de purgatoire); aucun croyant ne peut être damné. « Celui dont le cœur contient le poids d'un atome de foi sortira de l'enfer », affirme Mâlik (1) « Le croyant mort en etat de péché grave, sans repentance, ne peut rester éternellement en enfer », dit Gholâm khalîl (2) C'est aussi, explicitement, la doctrine des Îmâmites modérés Dieu finit par pardonner au croyant: directement ou par intermédiaire D'où l'adage communément adopté en Islam, et que Shâfi'i, Îbn karram, Tostarî (3) et Ash'arî (4) ont, les premiers, énoncé « Îl n'est pas permis de dire d'un musulman qui prie (min ahl al yiblah), qu'il est damné (5) »

3° Ni les Khârijites (6), ni la minorité pieuse des premiers Sunnites ne pensaient ainsi Hasan Basrî, Yazîd Raqâshî prient et fout pénitence « pour ne pas rester éternellement en enfer » (7) Bakr, fidèle interprète de la pensée de Hasan, enseigne que tout croyant mort en état de péché grave, sans repentance, est damné éternellement (mokhallad), sans per-

<sup>(1)</sup> Qalhati, Kashf, 164b

<sup>(2)</sup> Sharh al sonnah, comp Ibn al Da'i, 434

<sup>(3)</sup> farq, 212, ms Kopi 727. 'Amr Makki (loc. cit, p 571) dit aussi « on ne peut excommunier un croyant pour une faute (dhanb) ».

<sup>(4)</sup> Ici, p. 183

<sup>(5)</sup> Pour Ibn Karrâm et Tostaif, l'adage signifie simplement que tous les moslimoûn font partie du « corps » de la communauté (en ce monde). Pour les autres, le sens est plus grave « Il suffit à Mon seiviteur de savoir qu'il a un Maître qui pardonne, pour être pardonné (hadîth scion Moslim, ap Nababânî, jamî', n° 24), telle est l'irjâ' que le laxisme mâlikite et ash'ai ite identifie à la rahmah Mais il s'agit de savoir si, dans le Qor'ân, la'all (= peut-être) signifie likay (= afin que), selon l'exègèse rassurante innovée par Moqâtil (règle III de son tafsîr fi motashâhh , Malatî, 122)

<sup>(6)</sup> tabriyat al fossáq

<sup>(7)</sup> Jahiz, bayan, III, 81.

dre pour cela la foi; c'est un hypocrite et un adorateur de Satan (1) Telle est aussi la doctrine d'al Hallâj. Satan, quoique croyant monothéiste, est damné (2) Zajjâjî soutient encore le dam éternel (abudî) du croyant non repenti (3)

4º Les mo'tazilites suivent l'opinion de Hasan Basrî, en théorie, avec des atténuations dans la pratique et l'applican'osant trancher la question de culpabilité, donc de damnation, entre l'un ou l'autre parti des Compagnons du Prophète, au cours des guerres intestines des années 36/656 - 41/661. Peut-on respecter et admettre indistinctement leur autorité, leur témoignage en fait de droit canon, s'il faut, en morale, absoudre ou condamner séparément les motis de leurs dissensions personnelles, péché grave dont ils n'ont pas manifesté de repentir avant leur moit? 'Amr-ibn 'Obayd s'y refusait absolument Wâsil, 'Allaf et Jahiz se resignent, dans le doute, à admettre ce qui leur est également atlesté par deux témoins de chaque parti (4) Mais pour Hasan, dont la doctrine est précisément née du contrecoup de ces guerres fratricides, les deux problèmes sont indépendants. L'essentiel, c'est la paix des cœurs, la bonne santé morale de la Communauté musulmane, pour cela, il se doit d'exprimer sans hésiter le jugement privé de sa conscience sur tel ou tel péché de ses chefs (5), mais il refuse d'imiter les khârijites, et de s'insurger contre ses chefs (6), sous prétexte de redresser ou de punir leurs fautes Dieu

<sup>(1)</sup> farq, 200-201

<sup>(2)</sup> Taw. VI

<sup>(3)</sup> Qosh. 209, ce que me l'ash'ante So'loûki

<sup>(4)</sup> farq, 306-307

<sup>(5)</sup> lbn Khallıkân, I, 140, Aghâni, IV, 74, Sam'anı, 397b.

<sup>(6)</sup> Ibn Sa'd (tabaqat, VII, 103, 119) a des citations decisives « Ne vas-tu pas te revolter, pour changer ce gouveinement injuste? — C'est Dieu qui le changeia, en nous faisant faile penitence, non pas tirer l'épée» (VII, 125) Cfr Hodhayfah (in Ibn Qotaybah, mokhtalif, 25, 47).

veut à la fois qu'il respecte l'ordre politique dont ils ont la garde, et qu'il réprouve leur conduite privée quand ils pèchent Cette judicieuse distinction de Hasau entre ce que l'Occident chrétien appelle le spirituel et le temporel n'a pas triomphé (1), en voulant taire coincider la Communauté des croyants d'ici-bas avec la Communion des élus, les zeidites (venus du shi'isme) et les mo'tazilites (venus du sunnisme) ont appris aux docteurs islamiques à prejuger de l'unité morale et réelle des cœurs au moyen d'un phenomène externe, le « consensus » juridique et politique (2)

— Quelle est la condition requise pour la menace divine?

1° Koft, l'infidelité, selon les hhàrijites. Imamites, et morjites (hanesites) Ce critère est insussisant. S'il signise « l'absence de la profession de soi monotheiste », il conclurait au salut de tous les monotheistes (honafà), « kitàbis » (juis, chrétiens, sabéens), mazdéens, et même tous les hommes, prédisposés à la religion naturelle, comme le montra lbn Karrâm (3), et n'excommunierait que les apostats explicites (niddah), et les adorateurs du mal (zandaqah) (1). Si, d'autre part, il signisse « désobéissance à une autorité musulmane, juridique ou politique », la multiplicité et l'inefficacité des excommunications sulminées par les Khârijites et Mo'tazilites (5) prouva que ce terme de kost ne pouvait s'appliquer dument aux croyants, et qu'il y avait pourtant des croyants en péril de damnation

2º shrh, l'associationnisme (6), mentionné dans le Qor'an

<sup>(1)</sup> G'est celle des mystiques anciens, y compus Hallaj

<sup>(2)</sup> Cfi. infra, § VI; Dirái (farq, 202) et Nazadm ont critiqué ce prejuge, premièi e ebauche de l'ijmå'

<sup>(3)</sup> Cfi suprà, p. 607

<sup>(4)</sup> Cfr. supra, p 187.

<sup>(5)</sup> Cfr 101, p 183 et n. 6 Nazzam est le premier à l'avoir ose (Kîlânî, ghonyah, I, 82).

<sup>(6)</sup> Cfr. 1c1, p. 167.

(IV, 51, 116) Ce terme est malaisé à délimiter, les ahl-alhadith (shafi'ites, hanbalites) qui le préconisent y voient, non seulement l'idolâtrie polythéiste reprochée à certains juis et chrétiens, mais, chez les musulmans tièdes, la négligence et l'oubli du « Dieu premier servi ». L'expérience des mystiques, et notamment d'al Hallaj (1), leur montra que, dans la vie contemplative, comme dans la vie active, Dieu était bien rarement l'objet unique, immédiat, des pensées les plus ferventes et des actes rituels les plus convaincus, puisqu'entre Lui et nous, il y a, forcément, ces pensées et ces actes interposés, d'où peril d'associationnisme implicite (shirk khafî) (2) On sait, d'ailleurs, que le néo-hanbalisme d'Ibn Taymiyah et le wahhabisme condamnent l'immense majorité des musulmans comme « moshrikofin » à cause de leur confiance excessive en l'intercession du Prophète et des saints Le shuh qu'al Hallaj condamne, c'est le mauvais usage des moyens d'aller à Dieu, des œuvres d'obligation; lorsqu'on les prend pour le but, pour leurs réalités finales.

3° nı/dq (rıyâ), l'hypocrisie, mentionnee dans le Qor'ân (lV, 142) Etat d'incertitude, analysé par Hodhayfah (3), et qui mène à la perversion de la conscience Le Qor'ân n'enseigne pas de moyen normal pour la discerner et la combattre Les Imâmites croient trouver un signe de discrimination sûr et irrévocable dans l'amour pour 'Alî et ses descendants, et excommunient (tabarrî) ceux qui sont privés de ce privilège (4). Mohâsibî le trouve en « ceux qui fon t aimer Dieu (taḥabbob) » en faisant pratiquer la Loi (5) no n pour elle-même, mais pour Lui.

<sup>(1)</sup> Akhb. 42, 48 sui le shirk Lhaft; cfr lim 'Arabi, /otoûhât, chap CXCVIII (et glose de Sha'râwi, yawâqît, 132)

<sup>(2)</sup> Cfr supra, sur « dhiki »

<sup>(3)</sup> Mottaqt, Kanz, I, 120

<sup>(4)</sup> Cfr 1c1, p. 349, 139

<sup>(5)</sup> Cfr. 1c1, p. 618.

Combinant les trois critères coraniques précités, les théologiens essayèrent de construire une liste des péchés capitaux, habâ'w Le Khârijite Asfar (Sofilyah) (1) énumère quatre péchés d'obéissance à Satan, contraires à la Sonnah et punis par la Loi (hodoûd) comme signes « d'infidelité secondaire » (2) (hofi ni mah, far') l'adultère, la détraction, le vol et le meurtre Les élèves mo'tazilites de Hasan en donnent neuf (3) d'après 'Alî et Ibn 'Omar associationnisme, meurtre, détraction, hypocrisie (riyà), manger le bien de l'orphelin, s'enfuir du rang, s'expatrier (après l'hégire), magie, colporter un secret defendu. Les « faridat » mystiques attribuées à Hasan en donnent quatre (1) « se fier à la ruse (amn min mahr) de Dieu (5), Lui associer quelque chose, désespérer (ya'sah) de Sa miséricorde, être desabusé (yonoût) de l'inspiration de Dieu », cette liste des péches (plutôt irrémédiables que capitaux) est utilisée par al Hallaj (6) Il définit le pervers, hhabith « celui qui considère les choses perverses avec l'œil pur de la candeur » (7)

Liste des questions

quboûl al tawbah, acceptation à résipiscence 1° Par la Communauté. le pécheur qui a subi la sanction légale (hudd) est réadmis ipso facto. Les khârijites exigent en plus la taw-

<sup>(1)</sup> Shahr. I, 185; farq, 70

<sup>(2)</sup> Par opposition à l'infidelite principale (kofr millah, asl), crime d'idolâtrie, contre Dieu et le devoir canonique, reprouve par la Loi

<sup>(3)</sup> Shamil, 112b les deux derniers ajoutes pai Ibn Omar Comp la liste zahirite (Hazm, IV, 224) cinq capitaux infidelite, adultère, sodomie, rebellion (baghy), vol, trois veniels meurtre et exposition de femmes, tafkhid

<sup>(4)</sup> Ms Paus, 780, § 6, 37, 39, 51.

<sup>(</sup>b) Ceder à l'epreuve, succomber à la tentation

<sup>(6)</sup> Cfr 101, p 528. Les Salimiyah ont une liste de dix-sept (Makki, qoùt, II, 148), qui donne ces quatre peches « des cœuis » en tête

<sup>(7)</sup> Sol. in Qor. XXIV, 26.

bah, sorte de pénitence publique Certains crimes retranchent desinitivement de la Communauté, selon les écoles rigoristes. l'apostasie publique (riddah) ou secrète (zandaqah Thawri, Mâlik, contre les hanésites), l'assassinat prémédité (Bakr) (1)

2° Par Dieu pour les khârijites, mo'tazilites et mystiques (2), tout péché est une offense à Dieu, une infidélité (ho/r) nécessitant tawbah Dieu est-ll « tenu » de pardonner  $(wooj\hat{u}b)$ , à qui se repent? non (Ash'ari) —, si, en rigueur de justice (Zaydites, Jobba'i) —, oui, mais pure générosité,  $jo\hat{u}d$  (A Q Ka'bî) (3)

Le repentir partiel (coexistant avec l'impénitence partielle) est-il valide? (4) Oui, selon la doctrine commune (hanbalites, mo'tazilites, ash'arites) Non, l'attrition doit être universelle ('Alî, 'Alî Ridâ, Qàsim le zeidite, Hasan Basrî, Wâsil, Ja'far-ibn Mobâshir, Bishr, Tostaiî, Aboû Hâshim (5), 'Abd al Jabbâr)

Comment un menteur peut-il avouer son repentir du mensonge?—Sophisme de l'Epiménide, étudié par Sobkî (6). l'idée de la tromperie ne déçoit pas celui qui la conçoit, mais celui qui s'y assujettit, par un nexus illusoire, comme à une règle rationnelle — 'îmân al mogallid (7) La foi de celui qui s'en remet à l'autorité d'un autre est-elle valide? — Oui. hanéfites, Mâlik, mo'tazilites et Ghazâlî (car il y a acte libre et raisonné) Non, selon Ash'arî (car il doit y avoir détermination divine directe de la foi en chaque croyant), Bâqillânî cède, et reconnaît que l'illettré doit recourir au juriste (afqah).

- (1) Cfr 1c1, p. 279-280, Strothmann, Zerdit.
- (2) Contre la majorité (ici, p. 381)
- (3) shamil, 133b-136b, cfr shafd'ah
- (4) shâmil, 138a, Kilani, ghonyah, I, 82, 119.
- (5) farq, 175, 176
- (6) II, 199 Cfr. le cas du shakk fî'l shakk (ınfrà).
- (7) Hazm IV, 226, Sobki, II, 266, Qasimi, osoul, 70, 139-142

#### b) Les fins dernières

### 1 Ce qui survit de l'homme apres la moit

Selon le Qor'àn, la mort totalise les gains (arzâg) ou dettes du mourant, au terme fixe (ajal) Ce qui leur revient définitivement, dot (hazz) ou expiation (wizr), sera proclamé à la fin du monde, et d'ici là, ne concerne qu'eux(1) — 1° On en conclut d'abord à la non-solidarité entre les générations et les individus dans la Communauté (2) Les âmes des morts meurent et ressuscitent avec leurs corps, d'ici là, inutile de s'occuper d'elles et de leurs ahsâb C'est la doctrine du fanâ d'Ibn 'Abbâs (3) et d'Ash'arî (4), Jûbir et Ibn 'Oyaynah y opposent celle du baqâ, suivie spirituelle, attestée par le Qor'àn pour Jésus, les Imâmites et certains shâdhilites font partager à 'Alî (5) ce privilège d'avoir été ravi au ciel Et les sunnites admettent aujourd'hui la survie corporelle de Mohammad dans sa tombe, à Médine (6)

2º Hasan Basrî observe que la mort intervient singulièrement pour certains. l'assassin ne frustre-t-il pas sa victime (maqtoû/) de certains « gains », ne le fait-il pas périr avant son « terme » normal? Il paraît l'avoir cru un moment, puis se iétracta devant Yazîd Raqûshî (7), car les mo'tazilites, reprenant cette thèse, en conclusient que la volonté de l'assassin avait primé la volonté divine, en retirant à la victime

<sup>(1)</sup> Cfr 101, p. 395 Principe coranique de la responsabilité individuelle devant Dieu la tazir wazirah wizia 'okhra, si souvent repeté (11, 135, LIII, 39, etc)

<sup>(2)</sup> Et à l'impossibilité de la substitution mystique. Cfr /arq, 170-174

<sup>(3)</sup> Ibn Qotaybah, mokhtalif, 187-188

<sup>(4)</sup> Qui admet tout au plus l'oppression physique du corps dans la tombe

<sup>(5)</sup> Sh tab. II, 44

<sup>(6)</sup> Samhoùdî, wafd al wafd.

<sup>(7)</sup> Malati, 333.

certains gains Au delà de cette solidarité complexe qu'il renonçait à scruter, Hasan préféra reporter son regard sur ce jour de « demain » (= Jugement), où Il verra Dieu, où il ne seia plus question, entre Dieu et lui, de « gains » ni « d'actes » (1)

3° L'expérience simultanée des Imâmites pieux (2) et des disciples mystiques de Hasan les amena à considérer (3) qu'il y avait des morts « mal tués » (4), effectivement lésés, qui pouvaient revenir (raj'ah) parmi les vivants, et apparaître · pour demander instamment que leurs arzâq, laissés en suspens, soient réglés vindication de leurs créances ou extinction de leurs dettes (5) — Les Hashwiyah expliquèrent cela par une survie charnelle (6) du corps dans la tombe, où le corps comprimé (daghtah) « souffrait » avant d'êtie entièrement consume C'est dans la tombe qu'on localisa le débat de l'âme et des deux anges (so'al Monkur wa Nakir) (7), — et l'on plaça sous terre deux salles d'attente (8) pour les esprits des morts (maqarr al arwàh), pour les justes à Ridwâ (ou Jâbîyah), pour les coupables à Borhoût

4° C'est la doctrine du supplice de la tombe, 'adhâb al qabr'; admise par les Imâmites et Sunnites, Bishr et Jobba'î, nié par les autres mo'tazilites, Najjâr, les Khârijites et les

- (1) Makki, qoût, II, 8
- (2) Partisans fideles d'une cause infoitunee, d'un légitimisme constamment vaincu.
  - (3) Apparitions citées, ap. Ibn Jonayd, shadd al 1221, 16 seq
  - (4) maqtoûl talafã
  - (5) L'aumône (Qor IX, 105)
  - (6) Proposition très crue, attribuee aux Salimiyah par Ibn al Da'i, 391.
- (7) « Qui est ton Seigneur? ton culte, ton prophete? ton livre? » (Samarqandi, qorrat al 'oyoûn, 34, 37), les trois bashârah Les deux anges sont figurés par les deux pierres « temoins », dressees à chaque bout de la tombe
  - (8) Les deux barzakh des Zähirites (Hazm IV, 69).

Qarmates (1) Les mystiques la spiritualisèrent. Ibn Karrâm, dont le livre fondamental porte ce titre, affirma que la souffrance des morts, « privés de l'Esprit », était reelle (2), de même Tirmidhî, sous le même titre (3), il ne s'agit plus ici de lésions physiques, mais de l'agonie de ses attaches charnelles, soufferte par l'âme séparée tenue à distance, de son cadavre (4)

5° Les Qarmates introduisent immédiatement leurs adeptes morts, « esprits delivrés de l'ordure des corps » (5), dans une immortalité bienheureuse purement spirituelle délivrés des « cinq tyrans » (hohhâm), le Ciel (falak) qui fait alterner la nuit avec le jour, la Nature (tabl'ah) qui donne desirs et regrets, la Loi (nâmoûs) qui commande et interdit, l'Etat (soltân) qui contrôle et punit, la Nécessite qui contraint au travail de métier quotidien (6)

6° Les Imâmites modérés posent une distinction entre la « compensation » et le « pardon » (7) Quiconque a lesé le prochain doit demander pardon à Dieu, et fournir une compensation temporaire determinée ('iwad) au prochain en ce monde ou dans l'autre, s'il ne peut s'en acquitter (istifû), c'est Dieu qui fournit au prochain la compensation (8) On

- (4) Hazm IV, 66, cfr Qor LII, 47, XL, 11, 49
- (2) Ibn al Da'i, 383
- (3) Hojwiii, Kashf, 141
- (4) Comme la souffrance persistant, le membre ampute Cfr la « chanson des 10 ah! du moit » (Luxoi, 10-4-1910) « Le quatrième ah! la nuit solitaire, où le moit isolé, dans sa tombe etroite, doit se familiariser avec la formule du tawhid! »
  - (5) Malati, 37
  - (6) Ihhwan al safa, II, 88-89, 91.
  - (7) Ibn al Da'i, 435; cfr Shahi, I, 105-106
- (8) Au contraire, selon les sunnites, la distinction ne se pose pas le « pardon » et la « compensation » sont definitifs, le montant de la compensation due est préleve sur la part de Paradis de l'un et ajoute à celle de l'autre, si le lésé est sans peché, si le lése est un pécheur, le

remarquera que cette théorie considère la survie, entre la mort et la résurrection, comme stérile, pour la compensation.

7º Al Hallaj, dont la doctrine s'inspire de Tirmidhi, enseigne qu'il faut user en ce monde des « arzâq » (1), mais à condition de ne pas s'y attacher, car ce sont des moyens, non des fins « L'abandonné à Dieu ne connaît pas « son gain », ne le décompte pas, il n'en fait pas l'objet de sa requête » (2) Après avoir décrit les deux états mystiques, 'ilm al yaqin et 'ayn al yaqin, il ajoute (3) « Je ne me rends plus compte s'il me reste à atteindre un terme (ajal) ni un gain (risg), nécessitant que je me meuve vers lui, il n'y a plus d'obligation à se mouvoir (ainsi), pour celui qui n'a plus d'espérance à placer en sa prochaine respiration » Car ce que l'union mystique procure, dès cette vie, dépasse infiniment tout « gain » et tout « terme », toute « dot » (4) créée C'est la mise au point de la thèse mystique de l'« indifférence aux dots personnelles » condamnée par Bàqillant (5) comme usurpation d'un attribut divin imparticipable Al Hallàj, d'un mot saisissant, traduit l'aveuglement de Satan, disant, damné, de Dieu. « Je Le sers maintenant plus purement , je Le ser-

montant est préleve sur sa part de tourments, et ajoute à celle de son oppresseut (lbn al DA'1, 435)

<sup>(1)</sup> In Qor V, 3 contre la « renonciation aux gains » quiétiste, soutenue par Shaqîq et Ibn Karrâm, en mitigeant l'obligation à « gagner », enseignée pai Thawrî, Tostarî et Ibn Salim (iktisāb)

<sup>(2)</sup> In Jawami', 159b.

<sup>(3)</sup> In Qor CII, 7

<sup>(4)</sup> hazz, pl hozoûz, opp a haqq, pl hoqoûq (cfr Sarrâj, in Ghazalî, ihyû, II, 206) Le hazz est la « dot personnelle » convoitee par l'espiit piopre (Hallâj, in Qoi LXXII, 7), pai l'âme mercenaire Ce n'est pas à elle, mais a Dieu, qui l'a preparée et la donneia, qu'il faut songer, et à ses « droits », hoqoûq, sur nous.

<sup>(5)</sup> Ghazali, ihya, IV, 273

vais avant pour ma dot, et maintenant je Le sers pour la Sienne! (1) ».

2 Les Assises du Jugement le Juge, ses assesseurs

Thèmes coranques et traditionnels sur la Resurrection (2)
Après la destruction préalable (3) de toute chose créée (fanà), durant un certain laps de temps, résurrection (bu'th) des hommes et de certains animaux, Isiàfil souffle dans la trompette, les morts apparaissent, dans l'affre (4) du lever (hawl al matla'), en corps et en esprit (5), dans la nudité de leurs corps suants et de leurs consciences (hashf al sâq, izhâr al asrâr) (6) Dans la balance (mîzân) a lieu la pesée des actions individuelles. Les élus passent sur le pont (sirât) à sept arches, répondant à sept questions, ils se déploient en rangs, puis s'immobilisent (woqoûf), chacun seul avec soi-même, recueilli (hhalwah). Alors, sous la forme transfigurée d'un Juge, Dieu se laisse entrevoir (nazar) un instant, questionne l'âme (mosâ'alah) (7) et lui compte son dû (hisâb).

Les élus, lavés dans un bassin de purification (haved, cfr. havethar), sont mis en possession des joies du Paradis, où ils

<sup>(1)</sup> Comme si Dieu « convoltait » l'obeissance de Satan par « esprit propre »

<sup>(2)</sup> Liste des thèmes d'après As'ad-b-Moûsa (+ 212/827), Kitâb al zohd, ed. Leszinsky, Heidelberg, 1909 (corr suivant Dhahabí, i'tidál, s. n), et la collection d''aqîdah hanbalites réunies par Malatî (in fine tanbîh.)

<sup>(3)</sup> Obligatoire sauf pour enfer, paradis, Trône, Escabeau, Tablette, Calame et Trompette (Gholâm Khalîl, l c).

<sup>(4)</sup> Litterature spéciale la-dessus

<sup>(5)</sup> Ibn Salım (Sairaj, loma, 223)

<sup>(6)</sup> Aboû Hamzah (Sarrâj, masarı, 15); Qor LXVIII, 42 et LXXXVI, 9.

<sup>(7)</sup> Qor. XLIII, 68 Shibli exprimait son désir de faire durer cet instant (rawd zakhir, 87b), cfr « l'eternel doux reproche » d'Ibn 'Aţâ (101, p. 693).

retrouvent certains animaux purs (1) D'autre part, les damnés, que Dieu a jugés d'une nuée (2), subissent dans le feu de l'enfer divers tourments (3), étreintes d'animaux impurs, reptiles et scorpions, breuvages ainers, froid de glace (zamharîr).

Trois problèmes se posent, pour les élus la forme transfigurée du Juge, la récompense suprême, renouvellement de la vision de Dieu, pour l'élu, en Paradis; l'adjonction aux élus, après le Jugement, des « grands pécheurs de la nation de Mohammad », morts sans repentir sur l'intercession solennelle (shafd'ah) du prophète (4)

## La forme transfigurée du Juge, ses assesseurs

La doctrine simpliste de la corporéité divine, qui faisait de l'essence divine elle-même, sous forme humaine, le « Mâ-lik yawm al Dîn », le Juge des Assises, devenait insoutenable avec les progres de la théologie Grâce à l'étude du mithâq (5), la théorie d'une Image intelligible de Dieu, comprehensible pour chaque créature, l'apparition d'un être humain transfiguré manifestant au Jugement l'accomplissement parfait du Covenaut articulé par l'Esprit sous la forme d'Adam, se précisa Elle est en germe dans la règle d'exégèse précitée de Moqâtil (6), d'accord avec Qor IV, 157, et le hadith de Hasan Basrî « Il n'y aura d'autre mahdî que Jésus (7) », qui viendra confirmer la verité de l'Islam (8) Elle apparaît,

- (1) Ibn Qotaybah, mokhtalif, 310
- (2) Sans qu'ils Le voient. Cela est contredit par les Salimiyah.
- (3) Une opinion très répandue les fait i éduire simplement en poussière inerte (Gholâm Khalîl, l c ; et ici p 150).
  - (4) Ici § VI c-3
  - (5) Ici p. 599
  - (6) Cfr 1c1, p. 520
  - (7) Malini, arba'in, Huart, Arabes, II, 322, Asin, Abenmesarra, 25.
  - (8) Ce « retour de Jésus » pose, en mystique musulmane, le même

complètement formée, dans le credo des écoles théologiques les plus dissemblables, dès le II-III° siècle de l'hégire Imàmites comme Aboû Mansoûr Mostanîr 'Ijlî (1), sunnites comme les Bakrîyah, disciples de Hasan (2), mo'tazilites comme Ibn Hâyit et Hadathî (3), mystiques comme les Karrâmîyah (4) el Sâlimîyah: « Dieu sera vu, au jour de la Résurrection, sous la forme d'un être humain mohammédien (5) ll s'y transfigurera, ce jour-là, pour toutes les créatures, génies et hommes, anges et animaux, et chacun acquiescera à sa signification » (6)

Même doctrine chez al Hallâj (7) « Par le mois de Rajab, par le maître du voile, par le serviteur de la Bayt Ma'moûr (8), par le maître de l'ultime rideau (9), par l'envoyé suprême (10)! Dieu réunira les esprits sanctifiés lorsque Jésus reviendra sur la terre (11) Il y aura sur terre un trône placé pour lui,

dilemme que le « règne de mille ans » pour les millenaristes chretiens De même que les millenaristes chiétiens, Yoûsof-ibn-Hosayn Râzî et Sohrawardî y voient la renovation sociale (de l'Islâm) avant le Jugement ('awânf, II, 96, Baqlî, shath f 64, Jésus se maiiera, etc., cfi Nâbolosî, ghâyat al matloûb, f 81) Mais pour Ibn Sâlim et Hallâj, cette rénovation sociale sur terre, pour les « elus de la terre », sous l'autorite de Jésus, s'opeie simultanement avec la proclamation du Jugement et l'accession de tous les « élus du ciel » à la vision transformante (cfr. plus loin, les « deux recompenses », p 692)

- (1) Friedlander, Shutes, s. v
- (2) /arq, 200
- (3) farq, 260.
- (4) Shahr I, 152
- (5) Non pas Mohammad, mais le Sceau des Saints
- (6) Propositions III-IV de la liste d'Ibn al Fairà (mo'tamad; cfr Kilàni, ghonyah, I, 8).
  - (7) Riw. XXIII.
  - (8) Jesus, ou Gabriel (Baqli)
  - (9) Azrael ou Michel (id ).
  - (10) Isrâfîl (1d )
- (11) Baqli signale le hadith expliquant que tous les esprits préteront alors serment à Jésus, pour l'Islâm (cfr. note 8 de la p 683).

et dans le ciel un trône placé pour lui Dieu, qui a écrit un livre contenant la Prière, la Dîme, le Jeûne et le Pèlerinage definitifs (1), lui remettra ce livre par le Héraut des Anges (2), en disant « Irradie (tajalli)! (3) au Nom du Roi Eternel »

Le choix de Jésus comme Juge n'est pas dû à son caractère de prophète, mais à son exemple de sainteté mystique, la théorie du « Sceau des Saints », due à Tirmidhî, sera signalée plus loin (4) Elle n'est, quelque etrange que cette affirmation puisse paraître, nullement due à une « infiltration chrétienne » Elle provient de la méditation du Qor'ân, V, 108-120, confronté à une analyse expérimentale très délicate du concept de la sidq, sincérité, que nous allons essayer d'exposer

Immédiatement avant le Jugement, Dieu réunit les Prophètes, et leur pose la « question de la sincérité », so'dl al sidq, les interroge sur le « pourquoi » de leur mission (5)

Les Prophètes se taisent, car ils ne peuvent répondre, la sincérité de leur langue a été « empreinte d'un seul côté » (6), purement externe comme audition et comme message, ils n'en peuvent rendre compte, et avouent leur impuissance, comme les anges au premier temps de leur épreuve (7)

Alors Dieu s'adresse à un seul, à Jésus fils de Marie, Il lui rappelle toutes les grâces dont Il l'a comblé ainsi que sa mère, et le signe suprême, décisif et sans pardon (8), de la

- (1) Noter la suppression du /awhid, qui figure dans la liste parallèle de Haytamî (fatâwa. . 128).
  - (2) Michel (B)
  - (3) Explicite, transfigure, le Jugement ».
  - (4) Ici § VI d-1.
  - (5) Sur leur Covenant (Oor III, 75, XXXIII, 7-8)
- (6) Théorie de Tirmidhi, citee ici, § VI, disserence du siddiq et du walt, le siddiq a la ro'yat al 'ibádah ma' al taqsir (Kalabadhi, ta'arrof, Oxf f 15a, 17a)
  - (7) Qor II, 30
  - (8) Signe de la toma'nînah (V, 113, cfr. 1ci, p 500-501).

« table miraculeuse », demandé par ses apôtres; et Il l'interroge sur sa sincérité personnelle « As-tu dit aux hommes, « prenez-moi avec ma mère, pour deux dieux, à défaut de (1) Dieu »? »

On peut lire en détail dans le Qor'an la réponse de Jésus, Jésus pouvait répondre (2), lui, car la pure sincérité du cœur, chez le saint, est « empreınte des deux côtés » à la fois, du côté externe, vers les auditeurs, et en dedans du cœur, du côte de la venue de l'inspiration. Hallaj, Tirmidhi et Ibn 'Arabî (3) voient dans sa réponse le type parfait de l'humilité sainte, sans dénégation, ni retractation, ni ruse « Eût-il confronté son Maître avec sa sincérité à lui, ignoré le commandement de son Maître, et réclamé à son Maître sa dot (hazz), en remboursement de Sa promesse, - que Dieu eût exigé de lui la preuve de sa sincérité, l'eût spolié de son rang et éloigné de son but La sincérité est profitable à celui-là seul qui va à Sa rencontre spolié de tout (1 flûs), conscient d'avoir été activé par Lui, soumis à Ses décisions et à Son emprise » (4). Cette réponse, note Roûdhbârî, manifeste « la suprême maîtrise dans le suprême servage » (5) « Tu connais ce qui est dans mon moi, car c'est Toi seul qui l'as constitué » ('îjâd), et « je ne connais pas ce qui t'appartient dans mon moi », et je ne connais pas « Ton moi, car l'essence est éloignée de la perception », paraphrase al Ilallàj. Entendez, comme le dit Qoshayrî, que Jésus est le seul

<sup>(1)</sup> Pour le sens de « min doûn », voir ici, p. 568 On a vu ici une allusion du Qor'an aux Collyridiens, je soupçonne qu'il s'agit plutôt du culte des Nabatéens pour « Dhoù Shara » (Dusarès) et sa mere, dont l'iconographie et la legende ont un si curieux rapport avec Matth II, 11.

<sup>(2)</sup> Explication de Til midhî ici, § VI. Ibn 'Atâ et Baqlî essaient de ne pas le mettre au-dessus de ceux qui se taisent (in Qor. V, 116)

<sup>(3)</sup> fotoûhât, III, 299, 311, IV, 215.

<sup>(4)</sup> Hallay, in Qor. V, 116.

<sup>(5)</sup> Baqli, in Qor V, 109

homme né absolument pauvre de lui-même, vis-à-vis de Dieu, puisque lui seul n'a jamais eu d'autre agent d'individuation que l'Esprit de Dieu (1), ce que les autres saints deviennent, avec la transformation et renaissance graduelles de leur moi (na/s) charnel en moi spirituel (roûh), à l'aide de l'Esprit qui les sanctifie, — Jésus l'a été dès sa naissance même, du premier jet ; un pur hon ' « fiat », Lui seul n'a cessé d'avoir l'Esprit pour unique « organisateur » de son corps, comme Wâsiti le dit (2) pour la création d'Adam

C'est en déformant cette théorie de Tirmidhî et d'al Hallâj, reprise par lbn 'Arabî, que lbn Sîma'oùnah retrouvera la thèse docète du corps de Jésus, simple « phantasme » (3), que beaucoup d'Occidentaux croient être une idée coranique

Cette « question de la sincérité », posée par Dieu, est une épreuve destinée à faire éclater la gloire des saints au Jugement « en ce jour ou leur sincérité sera profitable aux sincères » (Qor V, 119) (4) « Rien, dit Ibn 'Iyâd, n'embellit les hommes de façon plus parfaite (afdal) que la sincérité Dieu questionnera sur leur sincérité les sincères, entre autres Jésus, fils de Marie Et alors, que fera-t-il des menteurs, pauvres gens! — Et il pleura Puis il dit Et savez-vous quel est ce jour où Dieu questionnera ainsi Jésus? C'est le jour où Il réunira les anciens et les modernes, Adam et tous les autres.

<sup>(4)</sup> In Qor III, 43 « Dieu a specialisé Adam et Jesus en dispensant leur âme du traducianisme genealogique, Adam seul, en le façonnant de sa main, Jesus seul, en specialisant en lui l'insuffiation de l'Esprit avec predilection, i'záz »

<sup>(2)</sup> taswiyah, in Qor XV, 32, terme repris par Ibn 'Arabi, fosoûs, 257, cîr Baqli, in Qor LXVI, 12

<sup>(3)</sup> Ap 'Ali Dehdeh, Khawatim al hikam, [ 248

<sup>(4)</sup> Jili en tire sa doctrine de la shafa'ah de Jesus pour les chrétiens (insan hamil, I, 77, 82), Baqli sa théorie de la cessation de l'enfer (tafsir, in loco).

Puis il dit · Ah ' Combien de gens abominables seront décelés par le Jugement, demain ' » (1)

Le Juge aura des assesseurs (2), ceux dont la sincérilé se sera, comme la sienne, justifiée dans l'humilité les « esprits sanctifiés », les saints, moquiraboûn, qui n'ont pas à être jugés, étant préalablement justifiés Ce sont là, selon la doctrine expresse de Hasan Basrî, de Tostaiî et de Qoshayrî ces mystérieux ahl al a'idf (Qor VII, 44-46), qui, spécialement doués de discernement et de choix, juches sur un lieu élevé dominant à la fois le Paradis et l'Enfer, expriment leur désir (3) de l'un et leur horreur de l'autre, et prononcent, tant sur les élus que sur les damnés, la sentence même de Dieu

Ce sont, selon Hasan, les martyrs et les ascètes (4), Tostarî précise les saints mystiques, ahl al ma'rifah (5) Contre l'opinion sunnite commune (6), qui y voit les prophètes (7) et les khalifes (8), et la thèse imâmite, qui y reconnaît les prophètes et les XII imâms Ils viennent, dans un certain ordre, revêtus de vêtements d'honneur

La sentence séparant les élus des damnés est-elle absolument irrévocable, c'est le sentiment de Bistâmî (9) et de

- (1) Ap. Milyah, s n
- (2) ahl al manabir (Asin, Logia D Jesu, nº 57).
- (3) d'y venir régner, comme des rois pai mi leurs peuples (Baqli, in v). C'est ce mot yatma'oûn, isolé du contexte, qui a donné lieu à l'opinion popularisée par Ghazâli, d'un A'râf peuplé d'êtres neutres et imparfaits = les Limbes
  - (4) Haytami, fatawa, . 130
  - (5) Ibn al Dá'i, 436, Baqli, l c, t I, p 257
  - (6) Ibn al Da'î, 436
- (7) Ordre discute pour Ibn Mas'oûd, Rabâh et Kolayb, Abraham passe en tête, avant Mohammad, d'autres mettent Adam (Khashîsh, ap. Malatî, 231, cfr 164, comp Ibn al Dâ'î, 435)
- (8) Ordre discute les hanbalites, rangeant les quatre piemiers, dans l'ordre historique, tendent, ainsi qu'Ibn Karram, à en ajouter nommement un cinquième, Mo'awiyah (Malati, 376).
  - (9) Attar, I, 158

Hallâj (1); Tostarî, Ibn 'Arabî (2), et plus tard Jîlî (3) poussent le respect de l'arbitraire divin jusqu'à admettre la réhabilitation gratuite des damnés, même de Satan

## 3. Les deux recompenses, en Paradis

1° Qor'ân Les ressuscités sont divisés en trois groupes (LVI, 7 seq.), à droite les élus du Paradis, à gauche les damnés de l'Enfer, et en avant, les «Rapprochés» Une distinction s'ébauche entre leur liesse et celle des élus ordinaires, qu'ils partagent ils ont, en plus, la coupe (ka's) et la salutation divine (salâm) La distinction est soulignée par de très anciennes traditions affirmant des martyrs, qu'en dehors de leurs corps ressuscités, leurs esprits (arwâh) voleront, en Paradis, sous forme d'oiseaux verts (4)

2° L'interprétation purement littérale des versets sur les jouissances sensuelles des elus, tout en flattant les appétits grossiers de la foule des croyants médiocres, conformément aux tendances Zâhirites, satisfit encore certains théologiens, comme Jahm et l'école d'Ash'arî: pour qui l'homme, créature de chair, n'aura dans la vie future que des joies exactement proportionnées à sa nature. sensuelles, sans fatigue pour le corps, ni laideur pour l'intelligence un échange incessant, entre égaux, de plaisirs momentanés et infeconds, manger et boire sans assimilation, coit avec défloration, sans génération, offerts et acceptés sous des figures nouvelles lls se fondent sur le fameux hadîth « Tandkahoû', tanâsaloû', obâhî bihom al omam yawm al qiyâmah, wa law bi'l saqat » (5), qui

<sup>(1)</sup> Taw. VI (fin)

<sup>(2)</sup> fotouhat, II, 737, Ibn al Dabbagh, ibriz, II, 43.

<sup>(3)</sup> ınsan kâmıl, II, 35, nâmoûs a'zam, t XI

<sup>(4)</sup> Cfr Ibn al Farra, mo'tamad, Baqıllanı, ap Hazm, IV, ın fine; cfr. Qor II, 262

<sup>(5)</sup> Ibn al Jawzi, ndmous, X, variantes ap Sohrawardi, 'awarif, II, 96 (selon Ibn Majah), Kilani, ghonyah, I, 38.

ınspire à certains mystiques conciliants comme Dârânî, Ibn abî'l Howwârî et Shiblî, leurs récits de fiançailles et de mariages consommés avec des hoûrîs (1), en Paradis

3º Le danger de cette interprétation littérale ressortit bientôt elle suggéra, dans certains cercles initiatiques d'Imâmites extrémistes, l'idée d'interpréter le changement de figure, par un changement de sexe, à volonté, pour les élus ressuscités Cette doctrine s'esquisse chez les Noseiris, pour qui l'initiation est nilâh, et pour qui tous ceux qui ressusciteront seront mâles (Fâtimah deviendra « Fâtir ») (2): cela investit les croyants et croyantes de la secte d'un hermaphrodisme actif, mis également à même de déflorer deux sortes de vuginités (3), « perles non percées », êtres mâles et femelles, créés exprès, les hoûris et les ghilman Inversement, chez les Qarmates, certains initiés préconisent, dès cette vie, l'inversion passive, comme préfigure de l'hermaphrodisme passif, qu'ils jugent « supérieur » (a/dal), puisque c'est l'apanage des hoûrs et ghilman, le privilège paradistaque des « bienheureux » (4). Ces déviations dans la morale se déduisent logiquement d'erreurs dogmatiques, d'exégèses littérales trahissant certainement le texte cora-

<sup>(1)</sup> Qosh. IV, 198-202, Ibshayhî, mostatraf, s v; 'Attâr, trad. Pavet, 165. Ces hoûtîs personnifient des « vertus » Asın pense trouver là le germe de la theorie dantesque de la « Beatrice » (Escatologia . 173). Cfr Sairâj, masdri, 115-121 Ces concessions n'ont pas duré Bistâmî dit « Celui qui voit Dieu, que lui font les hoûris? » (Qosh. 138, imité en vers par Niyêzî, dîwân, 20).

<sup>(2)</sup> Cfr. 1c1, p. 321, n. 7

<sup>(3)</sup> Qor. LII, 24 = LVI, 22 La doctrine pointe dans une objection des zanddiqah à Ja'far sur les veisets coraniques (Tabarsî, l c, 122), mélangeant « yatâma » et « niså » (Qor II, 219-220, IV, 3, 126).

<sup>(4)</sup> D'ou la formule de souhait « Toûbak! », accompagnant chez eux l'acte (Malati, 37. Cfr 101, p 500). C'est peut-être l'origine de la saturnale shî'ite dite « 'Omar Koshân » (V. Minoisky, ap. Drevnosti Vostotchnya, Moscou, 1904).

nique: il n'y est pas dit, surtout à propos des moqurraboûn (1), que les « perles » doivent être « percées » (2); Foûtî l'avait remarqué (3); et les dons réciproques de fleurs et de fruits (mofâkahah), pendant le banquet où se consomment tous les animaux, peuvent être la figure intelligible d'un don réciproque et chaste des volontés, entre ces élus et les êtres angéliques qui les servent

4º Une atténuation sentimentale, encore indécise, de ces excès littéralistes, « l'amour platonique » (avec toutes ses faiblesses inavouées), est professée par un rite juridique sunnite, les zâhurites. Le Paradis est pour eux le lieu où ces affinités intellectuelles, purifiées par la piété et le « martyre » de la continence (4), seront admises à se consommer dans une amitié passionnée, et permise l'ar condescendance pour les zâhurites, le mystique Aboû Hamzah décrit le jour du Jugement comme « le jour où les amants se saisiront des êtres bien-aimés » (5)

5° La réaction énergique du spiritualisme contre l'exégèse littérale, la tradition des écoles mo'tazilites et hellénisantes tend à interpréter les récompenses créées du Paradis comme de simples symboles d'une contemplation intellectuelle

<sup>(1)</sup> LVI, 35 vise les élus ordinaires, et n'est pas decisif, XXXVI, 56 s'applique aux croyantes, XLIV, 54 est imprecis.

<sup>(2) «</sup> Lam yatmıthhonna » (LV, 56, 74) est le mot qui a induit l'exégèse matérialiste en ces excès, Moqâtil, Tha'lab et al Fairà l'identifient avec jomà, mais ce sens est discute (Tabarî, ap. Shiblì, åkâm, 23), et même s'il était confirme, la question ne serait pas tranchee

<sup>(3)</sup> farq, 150.

<sup>(4)</sup> Ici p. 170-182, cfr les œuvies d'Ibn Hazm (tawq al hamânah éd Petrov), Ibn Tâhii Maqdisî (risâlah fi juwâz al nazar ila'l mord, citée ap Ibn al Jawzî, nâmoûs, X), et Ibn 'Arabi (dhakhâ'ir), tous zâhirites Asin a comparé ce dernier livre au « Convito » de Dante.

<sup>(5)</sup> Sarráj, masdri, 88, cfi. 143); cfr Qor. XLIII, 67, et 101, p. 452, n. 6.

immobile 1), non pas de Dieu, qui, transcendant, reste inaccessible, mais de concepts représentant ses perfections, cette science, imprimée dans le cœur ('Allàf)(2), est la jouissance suprême pour la nature humaine, dans sa raison (Fârâbî)

6° Entre temps, une tradition sunnite persistante, soutenue par Hasan Basrî (3), Thâbit Bonânî, Rabâh (4) et Ibn Hanbal, maintenait qu'il y a deux récompenses pour les élus l'une créée et proportionnée à leurs œuvres, la liesse créée du Paradis, l'autre incréée et gratuitement accordée, la vision de Dieu « Quand les élus seront installés au Paradis, dit Ibn Hanbal (5) d'après Bonânî, un crieur criera « O gens du Paradis! Dieu vous dispense la surabondance (ziyâ-dah) (6) », et le voile se lèvera, et ils verront Dieu (7), ce « Lui, hormis lequel il n'y a pas de dieu » — ». Bistâmî, d'un ton déçu, remarque que Dieu, par une tromperie (hhad'ah), ne maintiendra pas alors à tous Ses élus cette vision que tous avaient entrevue au Jugement « Les sages ('ârifoûn),

Ce que redit Bistâmi « Si Dieu ne prenait pas soin de cacher Son visage aux elus en Paradis, ils y auraient soif, comme les damnés en enfei » (Sohiawaidi, 'awârif, IV, 279).

<sup>(1)</sup> farg, 102

<sup>(2)</sup> Ash'ai î, f. 50a

<sup>(3)</sup> D'après 'Abd al wâhid-ibn Zayd « Si les fidèles savaient qu'ils ne verront pas Dieu dans l'autie vie, leurs cœurs en ce monde fondraient de chagrin » (Kalàbādhî, akhbā, f 155<sup>b</sup>, 381<sup>b</sup>)

<sup>(4)</sup> in Irîlyah, s n

<sup>(5)</sup> radd, f 13b.

<sup>(6)</sup> On pourrait lire « ziydrah », mais le yawm al ziyddah est un thème connu Ibn Adham, Misrî et Tirmidhî (Khatam, quest 74) le decrivent comme le jour de la glorification des saints (Mohâsibî, mahabbah, et surtout tawahhom, f 169a-170b, recueil de meditations, où ce thème se trouve dégage des premisses un peu sensuelles de la tradition, par une progression lente et concertee, avec une force admirable).

<sup>(7)</sup> Rashf al wajh, chanté par Dáráni (Qosh 18)

dans l'autre vie, seront, quant à leur visite à Dieu, rangés en deux catégories l'une qui Le visitera, quand et autant qu'elle voudra (1), l'autre ne Le visitera qu'une sois — Comment? — Lorsque Dieu, pour la première sois, se sera voir des sages (2), Il leur montrera un soûq (marché), où il n'y aura à vendre et à acheter que des essigies (sowar) d'hommes et de semmes (3), et celui (d'entre eux) qui entrera dans ce soûq ne reviendra jamais plus visiter Dieu. Ah! Dieu te trompe en cette vie sur le marché, et dans l'autre sur le marché, tu es, et pour toujours, l'esclave du marché » Ce texte classe les élus musulmans en deux catégories, et oppose de saçon paradoxale ce qu'en termes chrétiens, on pourrait appeler les élus des vertus naturelles, et les élus des vertus théologales (4) ahl al jannah et ahl al Hadiah, dit Nasrâbâdhî (5)

Ibn 'Atâ montre qu'il n'y a pas opposition, mais hiérarchie entre les deux catégories et les deux récompenses, héritages, l'une des œuvres (a'mâl), l'autre de la sanctification (vstifâ'-vyah) (6). Hallâj achève de mettre en ordre cette doctrine:

- (1) Cela sent l' « ancien mo'tazilite » (Bistâmi l'avait ete)
- (2) Cfi la vision d' 'Alî-ibn-Mowaffaq sur les soits difféients d'Ibn Hanbal, Bishr Haff d'une part et de Ma'rouf (Makkî, qoût, II, 56)
- (3) hadith celebre (cfr Qor LXXXVI, 9; Raghib pasha, safinah, 114, Niyazi, diwan, 73)
- (4) Ou encore, si l'on veut, elus des Limbes et elus de la vision beatifique
  - (5) Baqlî, ın Qor. XVI, 21
- (6) Baqlî, tafsîr, f 335°. Les elus de la vision partagent la vie commune au Paradis « où leur occupation est d'être mis en etat (istislâh) d'accéder à la contemplation divine (Baqlî, in Qor XXXVI, 55), de recevoir de Dieu ce salûm direct, qui sonnera pour leui humilite amoureuse, comme un perpetuel et suave « reproche » ('itâb Qosh 173, Hojwîrî, Kashf, 23) Et le hadîth de la ghibtah (ici § VI) montie que les autres élus, sans jalousie, proclament cette categorie privilègiee « bienheureuse ».

« Dieu restitue le fantôme au fantôme, la créature à la créature Comme leurs actes sont créés, et leurs louanges causalisées, Il en place la récompense dans « les fruits d'entre ceux qu'ils préfèrent, les chairs d'oiseaux qu'ils savourent, les vierges aux yeux noirs » (Qor LVI, 23) et choses semblables Mais, comme Sa bonté et Son bienfait (ihsân) (1) envers Ses serviteurs sont choses nécessairement (buldiyā) incréées, Il en place la liesse et la récompense en ce qui y correspond. « Quelle peut être la récompense du bienfait, sinon le Bienfait (incréé) (LV, 60)? » — « Au bienfait de Dieu, indénombrable et illimité, ne saurait convenir une action de grâces (shohr) limitée (1 bis), en un instant limité, si Dieu leur a demandé l'action de grâces, c'est pour les ravir à l'action de grâces (2). »

Selon al Ḥallaj, le Paradis contient à la fois deux sortes d'élus · le « commun » des croyants ('âmmah), que le culte de la shahâdah maintient à l'écart des « amis intimes » de Dieu (3)). ils ont fidèlement pratiqué les prescriptions de la loi naturelle, et ne jouissent que des joies du Paradis d'Adam retrouvé Et les bien-aimés, les « amis privilégiés » (khâssah): ils jouissent avec les autres du Paradis, où Dieu les fait circuler avec les hoûrts et ghilmân, pour l'entretenir, comme l'eau vive de la grâce (mâ mashoûb) et de la vie éternelle (hayât bâqiyah), qu'il y fait ruisseler sous « l'ombre étendue », mais ils ont en plus le privilège unique, surnaturel, de la vision béatifique (ro'yah) Non pas à des intervalles à leur choix, comme le disait Bistâmî, Hallâj rectifie (4) « C'est

<sup>(1)</sup> Theorie de Thawri, citee par Ibn Hanbal, radd., f 131.

<sup>(1</sup> bis) Comme l'est la nôtie

<sup>(2)</sup> Hallaj, ap Baqli, in Qor XIV, 37 comp. in XLIX, 3 (jam')

<sup>(3)</sup> Akhb. 42

<sup>(4)</sup> In Qor XXXVI, 55 La jouissance épurée du regaid passant sur les formes matérielles, explimée de façon encore chainelle par les hadith cités par Solami (rokhsat al nazar ila'l wajh al hasan, extr de

Dieu qui interrompt, par Son irradiation, les élus du Paradis dans leur jouissance du Paradis. Il les ravit hors d'elle par Son irradiation, pour que ce plaisir créé ne dure pas, et que l'ennui ne les prenne pas, c'est leur retour à eux-mêmes, succédant à l'irradiation de Dieu pour eux, qui répand sur eux la jouissance, car, en Dieu, on ne peut prendre jouissance » (1).

# Liste des questions:

ro'yah, la vision, la perception de Dieu 1º Niée absolument, pour les yeux comme pour les cœurs, par Jahm, les Imâmites, l'ash'arite Ibn Foûrak, et de nombreux mo'éazilites, 'Abbâd et Foûtî 'Allâf l'admet, comme une science infuse (dai oûi î) au cœui, dans l'autre vie, de même Najjâr, Ash'aiî et l'imâmite Sayrafî (2) — 2º Désirable dès ici-bas, et obtenue après la mort, par une modalite inexplicable (Moqâtil (3), Mâlik) (4) sixième sens (Diràr, zâhirites, Shalmaghânî), transfiguration des sens par la grâce transformante. tajalli, dit Rabâh (5), mot qui devient classique

ses Sonan ap Ibn al Jawzi, nâmoûs, X), est exprimee ainsi pai Wâsiti: « Les choses sourient aux sages, comme les lèvres de l'omnipotence, que dis-je, comme les lèvres du Seigneui , comme dit le hadith · Celui qui veut voir la gloire de Dieu, qu'il regai de la rose rouge » (Baqli, in Qoi XLI, 53), cfr Matth VI, 29, qui vise l'anémone rouge de Judée

- (1) Cfi autre fregment hallagien (citation de « ba'd al kobâr », ap. Kalâbâdhî) · « L'amour est jouissance, mais en Dieu on ne saurait prendie jouissance, car les stades de la realite sont l'étonnement, l'extinction (de la dette), le ravissement » (copie par Daqqâq, Qosh. 171). « Dieu ravit à la sagesse sa jouissance » (id., ap. Kalâbâdhî, ta'arrof); cfr Sayyârî (Ibn 'Arabî, fotoûhât, III, 441) C'est contre la théorie hellenistique (« Theologie d'Aristote », 180, Fârâbî, fosoûs, 70, § 17)
  - (2) Ash'ari, f. 50a, Tusys list., 48
  - (3) tafsir conciliation de Qor VI, 103 et LXXV, 22 (ap Malati, 103)
  - (4) 'Iyad, shifa, I, 162
  - (5) Ap Hilyah, s n

et qu'al Hallâj adopte avec prédilection (tiré de Qor VII, 139) — 3° Obtenable « aujourd'hui, pour le cœur, comme un mystère, et demain (dans l'autre vie), pour les yeux, contemplation » (Sàlimîyah) (1) Obtenue en rêve (manâm, opp yaqzah, c'est-à-dire pour le cœur, opp aux yeux) (2) dès Roqbah-ibn Masqalah (3), qui vit une fois le « Seigneur de la Gloire » (rabb al 'izzah) (4) 'Abdal wâhid ibn Zayd précise cette vision divine est accordée, proportionnellement aux bonnes œuvres (5) C'est l'accès à une familiarité, sorte de vie commune où Dieu manifeste à ses saints ses joies et ses tristesses (Aboû Sho'ayb Qallâl Boràthî) (6), les fait converser avec les habitants du Paradis (Rabâh, Dàrânî, l'imâmite Bazîgh) (7).

C'est une anticipation du Paradis, transfigurant leur vie quotidienne par « l'amour, qui est l'infusion des touches divines (holoûl al fawd'id min Allâh) dans les cœurs de Ses intimes ». Cette dernière formule, recueillie par Mohâsibî) (8), fit accuser les mystiques de professer le holoûl, de croire que l'essence divine pouvait s'infondre, goutte à goutte, dans une créature, au moyen de ses belles actions (holoûl fî'l mostahsanât). doctrine reprochée à Modar al Qârî, Kahmas Tamîmî (+ 149/766), Ahmad Hajîmî et 'Abd al wâhid ibn Zayd (9)

- (4) Makkî, qoût, II, 85
- (2) Cfr 1c1, p. 513, 525 Cfr. la vision du Prophète obtenue par Ibn 'Okkâshah selon la méthode de Zohrî (Malatî, 27-30).
- (3) Elève d'Aboû Dharr 'Omar Marhabî (+ 155/771), qâsş de Koûfah (Jâhız, bayân, II, 156, III, 75, Harawi, dhamm., f 116b.
  - (4) Au sujet de Solayman Taymi (Ash'ari, f. 72a), cfr. 1c1, p 318, n. 4.
  - (5) Ash'arî, f 97a.
  - (6) Ash'art, maqdldt, f 97a, Hazm, IV, 226; Sarraj, loma', s v
  - (7) Shahr. II, 16; Ibn al Jawzi, nâmoûs, X, Khashish, l c.
  - (8) Ap mahabbah (in Hilyah)
- (9) Ash'arî, maqalat, f 972, plus tard le mot mostahsanat désigne aussi les formes physiques « jugees belles ».

Misrî, Tostarî, Jonayd, Ibn 'Atâ, Hallâj et Aboû 'Amr al Dimishqi durent s'en disculper explicitement par des formules que Solami nous a conservees (1), Hallal, définissant dans la sienne la personne humaine (2), ajoute « Les attributs de Dieu diffèrent de ces qualifications à tous points de vue; comment serait-il possible que Dieu Se manifeste dans ce qu'il a créé et astreint, ainsi, à cette impuissance (3) et à cette causalité (4) 9 Impossible! Loin de lui cela! » On remarquera que cette justification réserve précisément (5) le cas d'une transfiguration assimilatrice de l'homme par une prévenance de la grâce La doctrine d'al Hallâj insiste spécialement, note l'imâmite Ibn Bâboûyeh, sur le rôle de la piété (6) dans cette transfiguration Al Halla, appuie, en effet, sur l'importance des actes de piété, non seulement pour l'âme, qu'ils exercent. mais pour le corps, qu'ils brisent, le préparant ainsi à être glorifié, à la résuriection: « Dieu ne permet pas aux membres de suspendre (en eux l'œuvre de) Sa transformation transfiguratrice (tajalli) en intercompant leurs bonnes actions, telle est la manifestation de Sa suprématie sur notre obéissance, c'est pourquoi Il dit « Prosterne-toi, rapprochetor (ainsi, de Mor) » (Qor XCVI, 19) (7)

— L'avant-goût du Paradis et de l'Enfer, jannah wa nâr. Les mo'tazilites le recherchent, dès cette vie, par la certitude, l'évidence intellectuelle. Les mystiques, par la purification morale « le Paradis, c'est louer Dieu, savoir Dieu, l'Enfer, c'est pécher, se satisfaire de sa concupiscence », dit Wohayb

<sup>(1)</sup> ghalatāt, f 79, Qosh 160

<sup>(2)</sup> Ici p 484-485

<sup>(3)</sup> La dependance de l'esprit, soumis à un corps moitel

<sup>(4)</sup> Du corps périssable, réagissant sur l'esprit

<sup>(5)</sup> Cfr. son 'aqîdah, 1c1 p 639

<sup>(6) &#</sup>x27;ibadah, opp à fai à id, obseivances externes (i'tiqadat, 24")

<sup>(7)</sup> In Qor s v.— Cfr 1c1, p. 97 et p 298 Il y a inversement defiguration graduelle, manimation materialisante du damné (in Qor III, 25).

Ibn al Ward (+ 153/770)(1) « Les damnés, ce sont les gens des formes (rosoûm) et des accontumances ('âdât), les élus, ce sont les gens des réalités (haqâ'iq) et des intuitions » (2), dit al Hallâj, « le Qor'ân est la Résurrection (3), le monde est le signe du Paradis et de l'Enfer Heureux celui que la connaissance du Créateur distrait de celle du crée », dit-il en sa Riwâyah XI.

Les mystiques postérieurs raffineront là-dessus. il y a, selon Zarroûq (4), trois résurrections et trois réunions avec Dieu (5) l'une, celle du vulgaire, au Jugement, la seconde, celle des ascètes (ahl al goloûb), l'extase, après la mort mystique volontaire, et la troisième, celle des témoins (ahl al shohoûd), l'accès suprême (wasilah 'ozmā) à l'Ipseité divine Cette thèse mystique tend à rejoindre le monisme intellectualiste des Qarmates (6), pour qui l'initiation est la résurrection réelle.

#### V

Juridiction (bayn; asmâ wa ahkâm).

## a) Le « voile du nom »

## 1 La definition du mot comme nom (7)

La question a été déjà effleurée à plusieurs reprises dans les pages précédentes, notamment à propos des divers pro-

- (1) Baqli, tafs, f 387b.
- (2) Baqli, tafs, in Qor LXXIV, 31
- (3) Le réciter, c'est se mettre en présence de Dieu comme de son Juge
  - (4) rawd zakhir, 293b, 295a
- (5) Correspondant à trois avènements distincts de Jésus, pour ces trois catégories selon Mohammad-ibn Hamid Tirmidhi (ap Sho'aybi, jawhar farid, majm Caire 229, f 32b).
- (6) Déjà l'imamite 'Ijlî place le Paradis et l'Enfer sur terre (farq, 235), ce qui est une doctrine garmate (Malati, 36)
  - (7) Du lafz comme ma'na, disent les grammairiens

blèmes que l'étude expérimentale de la grammaire arabe posa aux théologiens musulmans · le scel du nom, wad', l'existence des homonymes (ism moshtarih), l'invention (istilah) des synonymes Il nous reste à applique i ci ces données à l'étude des origines du droit islamique: comment employer les noms coraniques pour constituer théoriquement un « corpus juris » musulman; et pour organiser une juridiction légitime réglant la vie sociale de la Communauté

Selon le Qor'ân, c'est Dieu lui-même qui a enseigné à Adam tous les noms propres aux choses matérielles (Qor II, 29); science des particuliers que la science (des universaux), synthétique à priori, des Anges, n'implique pas forcément; si bien que l'acceptation par les Anges de la possibilité d'une telle science tut le premier temps de l'épreuve à laquelle Dieu soumit leur obéissance, le second étant l'adoration d'une humanité intelligible, soûrah, sous la figure d'Adam - Les noms propres désignent à l'homme les créatures dont il peut disposer, pour autant que l'usage lui en a été concédé Ils les lui présentent comme differentes de lui, isolées de Dieu, séparées les unes des autres, individuées, existences interdépendantes, ils ne lui en fournissent pas ımmédiatement toute la réalité, - la nature, ils la lui voilent, il faut qu'il la cherche De la méditation du Qor'an, aidée du vocabulaire imaginé par certains Imâmites (1), al Ḥallâj tira sa théorie sur le « voile du nom », hijâb al ism :

- « Il les a revêtus (en les créant) du voile de leur nom, et
- (1) Pour les Noseiris, le nom est la « matérialisation » de la chose invisible, decelée à nos yeux par sa precipitation dans un melange, comme le vin opalise l'eau ou on le verse (comme un courant d'air chaud vibrant dans l'atmosphère), hijàb = izhâr al shay' Pour les Druzes, au contraire (risâlah dâmighah), hijâb = sitr al shay', « ce qui cache » la chose, comme l'allegorie cache l'idée pure le mot n'est qu'un mirage mental interposé, désesperant et inassimilable (sarâb. Qor XXIV, 39, utilisé par les Diuzes, taqsîm al 'oloûm).

ils existent; mais s'Il leur manifestait les sciences de Sa puissance, ils s'évanourraient, et s'Il leur découvrait la réalite, ils mourraient (1) »

« Les noms de Dien? Du point de vue de notre perception, ils sont synonymie (litt.  $ism\tilde{o}$ ); du point de vue de Dieu, ils sont la réalité (2) »

« Le voile? C'est un rideau, interposé entre le chercheur et son objet, entre le novice et son désir, entre le tireur et son but il est à espérer que les voiles ne sont que pour les créatures, non pour le Créateur Ce n'est pas Dieu qui porte un voile, ce sont les créatures qu'il a voilées » Et il ajouta. « Ton voile, c'est ton infatuation! (ijáboka, hyáboka) (3) »

Puis il récita «'ajibto minha wa minni . »

« Je m'etonne, et de Toi, et de moi, — ô Vœu de mon desir!

Tu m'avais rapproche de Toi, au point — que j'ai cru que Tu etais

[mon « moi »,

Puis Tu T'es dérobé dans l'extase, — au point que tu m'as prive de mon [« moi », en Toi.

O mon bonheur, durant ma vie, - ò mon repos après mon ensevelisse-

Il n'est plus pour moi, fois que Toi, de liesse, — si j'en juge par ma | crainte et ma confiance,

Ah ' dans les jardins de Tes intentions, j'ai embrasse toute science, Et si je desire encore une chose, — c'est Toi, tout mon désir ' »

- (1) Solami, tabaqát, Alhb 4 (texte a retouches). Cfr risálah druze taqsim al 'oloûm « s'Il leur manifestait ce qu'est leur createur, sans les apprivoiser ni graduer, Sa puissance les ferait citer et s'evanouir » (cfr Mo'i/z, risalah masihiyah, ms Paiis, 131, f 88-89) « Si la Puissance était manifestée, la forme creee disparaîtiait (ms noseiti, Paris, 1450, f 53°)
- (2) " Dieu n'a pas plusieurs noms, mais un seul Nom » (Ash'ai ites contre Hanbalites, Zahirites, Horoùfîs) (Hazm IV, 214, V, 32)
- (3) Ms Londres 888, f 326b Solami rapporte (Jawami, ms Laleli, 159b) « On a rapporté d'Ibn Mansour qu'il dit « Quand le fidèle dit « C'est moi », Dieu dit « Tu bionches, non, c'est Moi! » Mais si le fidele dit « Non, c'est Toi, ô mon Maître! », le Maîtie dit « Oui, c'est toi, mon serviteur », et voici que son desii devient le desir

Si c'est Dieu qui a enseigné les noms aux hommes, peuvent-ils, sans Lui, les définir, et, sans Lui, les appliquer aux choses? — Tels sont les trois problèmes que la théologie musulmane se posa successivement le problème de la définition (tasmiyah), celui de l'acception (hohm) et celui de la prédication légitime (da`wa) du nom

Du nom (ism) à la chose (mosamma) y a-t-il une difference? 1º Les Khânnites, et Jahm le nient Les uns par sidéisme réaliste, l'autre par déterminisme subjectiviste L'usage du nom coranique nous fait posséder ipso facto la chose, soit elle-même, en soi (Khârijites, 'Abbâd-ibn-Solaymân) (1), soit ce seul aspect que Dieu nous permet d'en posséder (Jahm, cfr Ash'ail) Cette première solution se résume ainsi ism = mosamma, par tanzîl immédiat, ou par ta'lim de l'imâm, ou par ta'll logique - 2° Les premiers Imâmites, étudiant la politique d'Alî, constatent qu'il a dû marquer une différence entre le nom coranique et la chose (actes de rébellion), en faire varier l'accord ils en concluent que cet accord n'est pas nécessaire, mais intermittent et arbitraire, et qu'il ne s'établit que grâce à une inspiration divine, suggérant à certains êtres privilegiés qu'il faut vénérer, le sens (ma'na), la définition variable que Dieu veut qu'on donne conventionnellement à tel mot pour qu'il désigne telle chose ism ⋈ ma'nå ⋈ mosammå (2) — 3° On remarqua bientôt (3) que ce qu'ils avaient cru être le privilège du chef légitime pour la conduite de sa politique était l'apanage de chaque croyant pour la direction de sa pensée La définition ne ressort pas immédiatement de l'impression du nom lui-même

même de Dieu à son endroit ». C'est de là que Roûmî a tiré l'apologue cite, p 532, n 1.

<sup>(1)</sup> Soyoûtî, mozhir, 10.

<sup>(2)</sup> Cfr Tabarsi, thttjdj, 171.

<sup>(3)</sup> Ici p. 507.

dans la mémoire L'idée ne jaillit pas de l'enregistrement mécanique du nom, mais est issue d'un travail conceptuel Paris? = capitale (de la) France L'entendement, pour concevoir l'idée, a besoin d'au moins deux mots, et d'un choc extérieur (sensation, rappel du nom)

L'intelligence humaine, discursive, doit commencer par se diviser elle-meme, en deux (1), par se fendre, pour fonctionner, par s'entr'ouvrir, comme une fleur s'épanouit, au choc extérieur, pour qu'il la féconde, et qu'elle en conçoive l'idée « L'entendement a (deux dimensions), extension (toûl) et compréhension ('ard), les actes d'obéissance ont (deux aspects), règle de vie (sonan) et rite obligatoire (fard), toutes les créatures sont réparties en (deux demeures), ciel et terre (2). » Cette théorie d'al Hallâj est fort remarquable, et Ibn 'Arabi en a justement signalé l'importance (3) Elle se trouve en germe chez Jahiz, dans la curieuse risâlah (4) où il compare toûl et 'ard, comme deux aspects irréductibles de l'idée · « Extension, selon la réalité (haqiqah) » délimitation linéaire, « comme d'un carré, tarbi' » — « Compréhension, selon la puissance (hokoûmah) » possession centrale, « comme d'un cercle, tadwir » Les Druzes ont une théorie particulière sur ces deux termes « En toute chose, le toûl est supérieur (5) à l'ard, le toûl, c'est la raison universelle, 'aql kollî, l''ard, c'est l'âme passive, nafs, charnelle, qu'illumine l''aql(6). »

<sup>(1)</sup> Cfr. les recherches de Brianchon, Poncelet et Chasles sur la « loi de dualite de l'espace » Et les theories de Russell et Whitehead sur les « deux categories fondamentales », en logique

<sup>(2)</sup> Bostân al ma'rıfah.

<sup>(3)</sup> Ici p 378

<sup>(4)</sup> mokhtárát, I, 45.

<sup>(5)</sup> C'est l'inverse de la theorie de Jahiz, qui se fonde sur Qor. LVII, 21

<sup>(6)</sup> resolat al zanad; suivie par Ibn 'Ai abi, qui en fait un hylémorphisme.

Le passage précité d'al Hallaj, et ce que dit Ibn 'Arabî (1), montrent que cette nécessité de la dichotomie, du recoupement, qui bande l'activité de notre pensée comme la contrainte d'un ressort, et lui impose un certain temps pour achever son travail, ne nuit pas, selon lui, à l'exactitude objective du résultat final, à sa connaissance des choses, puisqu'elle est la marque même du classement où le décret divin a réparti les êtres et les lois

Il n'en ressort pas moins que la conception de l'idée chez l'homme est complexe, - que la définition (tasmiyah) est formellement distincte. et du nom (um) qu'elle emploie, et de la chose (mosamma) qu'elle fait reconnaître La preuve en est que le même nom est susceptible de plusieurs définitions, dans le même verset coranique C'est le fait de l'existence des homonymes Nié par les hanéfites et malékites, qui ne voient dans cette pluralité que les étapes d'un progrès dans la précision, du zâhir (opp khafi), au nass (opp moshkil), au mofassar (opp mojmal) et au mohkam (opp motashâbih) (2) Reconnu par Moqâtil, Shâfi'î, Jobba'î et Bâqillânî, ce qui leur permit de construire une exégèse coranique indépendante, à la fois, du littéralisme servile des Hashwiyah (3), du rationalisme discutable des grammairiens, Khârijites, Mo'tazilites et Hanéfites, et de l'allégorisme fantaisiste des Imàmites (4). Contre les rationalistes, Shâfi'i prouva la légitimité du sens allégorique (majāz), au même titre (5) que celle du sens propre (haqiqah), à propos du mot « yoşalloûna » (Qor.

<sup>(1)</sup> fotoûhât, I, 188.

<sup>(2)</sup> Qasımi, osoul, 10

<sup>(3)</sup> Rejeté de bonne heure il faut trouver à tout mot coranique un sens intelligible, si le sens litteral ne rend tien principe du ta'wil, reconnu par des sunnites moderés comme Fakhr Râzî, Nawawî, Sobkî (Aloûsî, jalâ, 234-236).

<sup>(4)</sup> tághoùt = Aboû Bakr, etc

<sup>(5)</sup> Simultanément, et en liaison.

XXXIII, 56), « [Dieu et les anges] prient [sur le Prophète] » · prière, pour Dieu signifie « pardon », mais pour les anges « intercession » (1); Tostari adopte cette distinction (2), et poussant plus loin l'analyse, declare que tout verset du Qor'an a quatre (3) sens simultanés (4) · « littéral (zahir) = le texte récité (tilawah), allégorique (bdtin) = le sens à en retenir (fahm), moral (hadd) = la prescription légale, permissive ou interdictive, qu'il édicte (halal, haram), et anagogique (mottala') = l'accès (mas'ad) du cœur à l'intention (maîtresse) du verset, par un don divin, un discernement (fiqh) »

Cette thèse de Tostarî sur la pluralité des sens du texte inspiré mérite qu'on s'y arrête, elle se trouve, presque dans les mêmes termes, chez les talmudistes, et chez les scolastiques chrétiens (5) Et malgré la défaveur dont elle est actuellement l'objet, elle s'impose à quiconque veut revivre, dans son intégralité, la méditation d'un croyant sur le texte qu'il vénère comme sacré

Le sens *littéral*, il faut le reconnaître, est le seul qui convienne à la plupart des textes courants parmi les hommes, tel ce compte d'hôtelier écossais, dont Carlyle célebrait l'inoffensive véracité documentaire, simples agenda commerciaux, dont toute la valeur meurt avec la transaction momentanée qu'ils connotent, ils ne nous paraissent indis-

<sup>(1)</sup> Tahanawi, s v ishtirak

<sup>(2)</sup> tafsîr, 21-22

<sup>(3)</sup> Cfr la distinction commune (Qâsimî, osoûl, 9-12) entre sens propre (haqîqah), allegorique (majaz), apodictique (sarîh) et allusif (kinâyah), les trois catégories de majaz admis par Ibn Fâris synecdoque (ittisâ'), métonymie (tawkîd) et métaphore (tashbîh)

<sup>(4)</sup> Ce texte de Tostarî est devenu un hadîth(Ghazâlî, ladonniyah 16, 37, — mîshkât 35-36, Maytham, ap 'Amilî, Kashkoûl, 344, Qâmoûs, s. v. « tala' »), Tostarî, tafsîr, 3, 6

<sup>(5)</sup> Doctrine des quatre sens de la Bible. Jalal Roumi proposei a sept sens (mathnawi, trad Whinfield, 169).

cutés que parce que, seul leur squelette, leur lettre morte subsiste, et les confronte à notre mémoire

D'autres textes du passé, en plus de leur sens littéral, nous retiennent, grâce à des artifices de style, se gravent dans notre mémoire; ils conservent pour notre intelligence un attrait permanent de symboles, ils l'alimentent dans son fonctionnement même, en lui fournissant des schèmes, philosophiques, scientifiques, artistiques

D'autres, pénétrant encore plus profondément en nous, attaquent nos désirs, mobilisent notre volonté, lui proposant des *règles*, des choix, qu'elle peut faire siens, ce sont les textes plus ou moins impératifs des législateurs, des moralistes

Enfin certains textes, fort rares, et dont le Qor'an fait partie, ont, en plus des trois sens précités, le privilège d'un caractère spécial, leur attirant la vénération d'un grand nombre; quand leurs rédacteurs s'affirment (et affirment au lecteur) que leur œuvre, ces phrases, symboles, règles énumérées, se sont imposées à eux, au fur et à mesure de leur conception et notation, qu'elles leur ont été « inspirées », comme on dit, d'un journal, un article « inspiré », pour désigner un article, où, sous la personnalité infime du signataire, transparaît l'intention maîtresse d'un autre, - ici, Dieu Ces textes sont avant tout « anagogiques », c'est-à-dire qu'ils amènent à penser, d'une certaine manière, à Dieu C'est ce dernier sens qui intéresse le plus les mystiques, si « parler », pour les hommes, « n'a trait à la réalité des choses que commercialement » (1), — ce dernier sens est le seul qui les unit « commercialement », familièrement et personnellement, avec Dieu

L'exégèse hallagienne du Qor'an est presque constamment

<sup>(1)</sup> Mallarmé.

anagogique ex Qor LII, i « Par le Toùr...», « c'est-dire, par le tayrân (l'envol) de ta conscience vers Nous, vers toi en Nous, — et par ton évasion, hors de ce qui n'e pas Nous (i) ».

## 2. L'acception du nom, comme statut juridique

Entre la définition (tasmiyah) et la chose (mosamma), a-t-il passage immédiat (2), on hiatus? Dès les origines : l'Islam, la question se posa, avec le problème du statut jui dique (hohm) du croyant criminel (fasig), c'est-à-dire c musulman coupable d'un peché grave autre que l'herésie meurtre, vol, adultère, détraction, etc La Communauté m sulmane se scinda Le rigorisme des khârijites demandait l'autorite politique d'ajouter, aux peines corporelles (hodoù prevues par le Qor'an, une mise hors la loi du /daiq (syi  $b \hat{a} g h \hat{i}$ ) obstiné ou relaps, déclaré infidèle  $(k \hat{a} / w)$ , et d'inte venir officiellement pour provoquer et recevoir sa retracti tion publique Le laxisme des Morji'tes (3), qui restera la do trine commune des sunnites, s'en tenant aux peines co porelles (4), considerant le fassa comme maintenu, apri correction pénale, en pleine possession de tous ses droits c croyant, mou'mın (fonctions sociales, participation à tot les rites du culte, et salut éternel).

Hasan Başri, améliorant la définition d'un khârijite me

<sup>(1)</sup> Ap Baqli, tafsir, 1. e

<sup>(2)</sup> Oui, seion les mo'taniltes (mosamma = 'ayn al tasmiyah), seion les Hashwiyah, Kairamiyah et Ash'arites (ism = 'ayn al m samma). C'est le naul al asma, l'operation de « l'application du nom au cas concret, consideree comme découlant uniquement de l'intell gence selon les mo'taniltes, d'une grâce arbitraire selon les Ash'arites Baqillani et Razi (shamut, f 119b) — Cfr Kalabadhi, ta'arrof, f 26

<sup>(3)</sup> Ibn al Hanafiyah et son fils Hasan (Kaysdniyah), Malik, etc.

<sup>(4)</sup> Seule expiation socialement contrôlable.

déré (1), Aboû Bayhas Haysam (+ 94/712), montra (2) que le croyant coupable s'était, en péchant, placé dans une situation contradictoire, participant à deux statuts juridiques opposés; et qu'il fallait assimiler le fâsiq à l'hypocrite, monâfiq.

En effet, on devait avouer: 1° que, vis-à-vis des membres de la Communauté, le criminel conservait son statut (hohm) de croyant, puisqu'une fois les peines corporelles subies (si le péché avait été public et en impliquait), il restait croyant pratiquant, et qu'on ne pouvait pas plus l'exclure (3) des autres rapports sociaux que de la prière commune, - 2º que, vis-à-vis du Legislateur, de Dieu, le criminel avait perdu son nom (1811) de croyant par son crime, qu'il s'excluait moralement de la Communauté, pour l'eternite, tant qu'il ne se serait pas retourné vers Dieu en son cœur, tent qu'il ne se jugerait pas comme un hypocrite, pure qu'un infidèle, puisqu'il avait transgressé la loi qu'il entendait continuer à pratiquer La conclusion de Hasan, c'est que le nom apparent de cet homme (croyant) ne correspondant plus à son statut réel (damnation), - que l'autorité humaine restait impuissante à réduire cette contradiction, qui échappait à sa juridiction, provenant d'un certain état secret du cœur de cet homme, en suspens dans l'entre-deux (bayn), vis-à-vis de Dieu (4)

C'est la doctrine de Qatâdah, Mohâsıbî, Ibn Karrâm et Hallâj (5); et c'est, à peu de chose près, la doctrine imâmite modérée (6).

- (1) Reprise telle quelle par les Ibadites
- (2) Ibn Sirin, par une demarche de pensec inverse, appelle les novateurs (ahl al bida') des « rebelles » (h hawār ij)
  - (3) Officiellement, tout au moins (mosquee, cimetière)
  - (4) Makki, gout, I, 234, shamil, f 126a, Hazm III, 229, Shahr. I, 155.
  - (5) taklit bi'l bayn (Taw. XI, 13)
  - (6) Ibn al Dâ'i, 434.

Un des disciples de Hasan, Wasil, tira de cette notion de l'entre-deux (bayn), de cette liberté diminuée et déchue (1), miséricordieusement laissée au pécheur, sa doctrine de la liberté purement psychologique; autonomie étanche du cœur, par rapport à Dieu qui lui a révélé sa loi, comme par rapport à ses membres qui lui ont servi à pécher et qui ont été punis, « solitude volontaire » (i'tizâl) du cœur, qui a donné son nom au mo'tazılısme (2) Pour Wâsıl (3), le croyant coupable, en péchant, s'est placé, non dans une situation contradictoire, participant à deux statuts juridiques opposés, comme l'avait vu Hasan, l'assimilant à l'hypocrisie, mais dans une situation d'équilibre neutre, echappant aux deux statuts juridiques opposés, - lui conférant liberté d'indifférence plénière (4). Son état participant à la fois, par certaines caractéristiques (khisâl), à la croyance et à l'incroyance, le croyant coupable est libre de lui donner le sens voulu, de créer sa destinée.

Wâsil, maintenant au coupable le nom pur et simple de fâsiq, n'établissait qu'une différence virtuelle, qu'une distinction de (notre) raison, entre le choix de la volonté qui dénomme (hohm), le discernement de l'intelligence concevant la definition (tasmiyah) et le nom révélé (ism), scel de la chose Or, nous avons vu que la définition n'est déjà pas le nom, puisqu'il y a des homonymes Et la chose ne porte

<sup>(4)</sup> Semblable à l'irrésolution (tadhabdhob) de l'hypocrite (Qor IV, 142)

<sup>(2)</sup> Telle est l'etymologie veritable de ce nom (Mas'oûdî, moroûj, VI, 21), Malatî propose « ceux qui ont fait ietraite » de la vie publique, à la mort d''Alî, ne voulant pas prendre paiti (f. 62), l'etymologie usuelle n'est qu'une derision d'adversaires — Cfr. Jonayd, ap Kharkoûshî, f. 160°, et ici p 122, n 3

<sup>(3)</sup> Ibn al Mortadi, 23, Malati, 62

<sup>(4)</sup> Dou la critique de Wâsiti « Les mo'tazilites ont revendique de facon deguisée le pouvoir suprême que Pharaon avait revendique ouvertement, disant « Ce que tu veux, tu le fais ». » (Qosh. 6).

pas forcément telle dénomination que nous lui appliquons, puisqu'il y a des synonymes. La théorie de Wâsil, qui débarrassait en pratique les tribunaux canoniques de la poursuite des crimes privés, paralysa l'essor de la science des «fondements du droit» (osoûl), laissant la pensée individuelle rechercher indéfiniment quelle qualification morale attribuer à l'acte, envisagé comme manifestant à la Communauté l'état de la conscience intime du croyant Or, si la chose, déjà, n'est précisable qu'au moyen de plusieurs synonymes (épithètes),— à fortiori l'acte du croyant ne peut être soustrait aux diverses acceptious, aux divers statuts juridiques, ah hâm, que la révélation de la Loi divine lui assigne. La pensée ne conclut pas d'elle-même, le jugement ne se formule que sur l'invite du Commandement de la loi (istiftà)

Shâh'î, le premier, mit en ordre la question (1), par sa liste des « cinq acceptions juridiques » (2) de l'acte du croyant Elles correspondent, établies du point de vue externe et social, — à ce que la théologie chretienne, du point de vue interne de l'examen, nomme les « divers genres de consciences » En voici le tableau, avec les « genies de consciences » correspondants, selon l'école de Mohâsibî.

wajib(3), 1'acte obligatoire, œuvre de la conscience droite, honnête (tayib)

masnoûn (4), l'acte recommandé, œuvre de la conscience scrupuleuse, probable (saddîq).

<sup>(1)</sup> Et la classification subjective des hanéfites, basee sur les degres de l'intention personnelle dans l'acte 'azimah, pour les actes legaux (fard, sonnah, tatawwo', nafal), — et rokhsah (dispense) pour les dérogations légères

<sup>(2)</sup> Baghdadî, farq, 337, Jowaynî, ap Qasımî, osoûl, 28, Ghazalî, mihakk, 130 Cfr. l'usage philosophique qu'en fit Ibn Roshd (ap Gauthier, La théorie d'Ibn Rochd, 37 seq)

<sup>(3)</sup> Syn. · fard.

<sup>(4)</sup> Syn . nafal, tatawwo', mostahabb, mandoûb.

mobâh, l'acte indifférent, neutre, œuvre de la conscience indélibérée, obscure (zânn) (1)

makroù h, l'acte déconseillé, blâmable; œuvre de la conscience perplexe, sceptique  $(sh\hat{a}kh)$  (2)

mahzoùr (3). l'acte interdit, œuvre de la conscience erronée, malhonnête (khabith) (4)

Shâfi'î, en énonçant ces cinq ahkâm, s'est fort explicitement contenté de s'en servir pour qualifier la valeur sociale des actes, à l'égard de la Communauté, sans s'en servir pour préjuger du sort éternel de ceux dont les actes tombaient sous l'une ou l'autre de ces « acceptions » (5) Cette dernière question, qui est pourtant inévitable dans une Communauté religieuse, aspirant à une unité réelle, est celle de la « prédication légitime » du nom comme jugement pratique.

3 La predication légitime du nom comme jugement praisque (6).

Suffit-il que le nom soit présent dans la mémoire, comme exactement prononçable, et que l'idée conçue se formule pour l'intelligence en un jugement correct, pour que la volonté ait le droit de l'élire, hic et nunc, comme le seul statut juridique s'appliquant immédiatement et réellement à la

- (1) Taw, II, 6
- (2) D'où la question celebie qui sépara les mo'tazilites de Bagdad de ceux de Basrah le statut juridique de « celui qui doute » de l'infidelite d'un infidèle est l'infidelite (kofr), puisqu'il ne sait pas discernei la foi (tous sont d'accord là-dessus), mais quel est le statut juridique de « celui qui doute » de l'infidelite de « celui qui doute », etc (ad infinitum) ? kofr (Bagdadiens Mordàr) fisq (Basriens) Cfr Malați, 70-71.
  - (3) Cfr Hallåj, pièce citée, p 93, v 2, syn · hardm
  - (4) Ici p 676.
- (5) Leur vérite relative, humaine, non leur realité devant Dieu. Cfr 1ci, p 388-389. Ghazálí, monqidh, 24
- (6) C'est en germe la question de la sanction « commander (aux autres) les préceptes... »

chose que nous examinons? — Le nom ne nous met pas en jouissance de la chose, du fait même que notre volonté éli t le jugement correct conçu par l'intelligence, pour l'appliquer à cette chose. La justesse du l'aisonnement n'est pas une preuve suffisante en fait de jugements pratiques, c'est ce que Nazzâm prouva, contre 'Anbarî (t) Le problème, tel que l'envisage la métaphysique islamique, est celui de la manière dont. Dieu a concedé à l'homme « l'usage des noms » Cette concession a-t-elle etc faite une fois pour toutes, ne varietur? C'est la thèse du tawqif, de la donation constituée comme un bien-fonds transmissible (2), mais inaltérable soutenue par le grammairien Ibn Fairs, suivant Ibn 'Abbâs et les Kbâtijites (3)

Or, l'experience des grammaillens (îbn Jinnî) leur prouva (4) que, loin d'être fixe, le vocabulaire de chacun et de tous s'améliorait constainment, qu'il y avait invention incessante, foisonnement de sens par hybridations, pour une racine fondamentale, appropriation de spécifications secondaires, de plus en plus adaptées aux cas particuliers, istilâle amendement du bien-fonds commun aux descendants d'Adam C'est la thèse soutenue par les mo'tazilites, Isfarâ'inî, Jowaynî, Ghazâlî (5), Fakhr Râzî (6)

D'ou venait l'istilith de l'activité autonome de la raison (7), dirent les mo'tazilites et les philosophes hellénisants Les mystiques y reconnurent l'intervention, conti-

<sup>(1)</sup> Oasımî, osoûl, 73, 138

<sup>(2)</sup> Ou intransmissible, momentane, pour chacun (Ash'arî, Ibn Fourak).

<sup>(3)</sup> Soyoûtî, mozhin, 5

<sup>(4)</sup> Id, 7.

<sup>(5)</sup> Soyoûtî, mozhir, 10

<sup>(6)</sup> tafsîr kabîr, V, 223

<sup>(7)</sup> Ou la cooperation, simultanee (Aboû Hâshim), ou successive (Isfarâ'ınî), de Dieu et de la raison

nuée, de la même grâce divine, qui avait, à l'origine, fourni les premiers éléments du vocabulaire, rappel, discret et secret comme un conseil, du pouvoir souverain de Dieu Dieu ne permettant pas qu'on jouît jamais, hors de Lui, de la réalité de la chose sous son vrai nom, ne nous laissant pas nous satisfaire du voile, mais nous demandant de passer outre vers Lui. Deux récits coraniques étaient, à ce point de vue, suggestifs La « faute d'Adam », étudiée par Bistâmî (1), Makkî, et Jîlî (2), et la « chute de Satan », étudiée par al Hallâj dans le Tâ Sîn al Azal Le premier récit prouve que l'homme ne possède pas complètement les choses par leurs noms, puisqu'en lui enseignant les noms des choses matérielles, Dieu lui en avait signalé une dont le nom lui était concédé (connaissance), mais dont la jouissance lui était interdite

Le cas de Satan, tel que le montre al Hallâj, est encore plus caractéristique Satan, investi par Dieu du droit suprême d'énoncer, devant les Anges, que Dieu est unique, tombe, parce qu'il s'obstine à garder devant l'humanité comme sien propre, comme dot (3), — ce droit de « prédication légitime », da'wa, qui n'appartient qu'à Dieu, et que Dieu ne concède que par usufruit précaire. Peu importe que sa formule soit exacte, et que son jugement soit vrai, Satan se damne, parce que, se considérant comme propriétaire du Nom de Dieu, il en use à son heure, et prétend L'attester à sa guise, dans la désobéissance comme par l'obéissance. La prédication légitime (da'wa) d'un jugement, son application impeccable au fait immédiat, dépend, non de la nature, ni de la raison seules, mais d'un privilège divin, puisqu'elle

<sup>(1)</sup> Sha'rawî, latâ'rf al mınan, I, 127 « Adam vendit la Presence divine pour une bouchee. »

<sup>(2)</sup> insån kåmıl, II, 38. Makkî, qoût, I, 128.

<sup>(3)</sup> Taw., p. xi-xii, 47

dérive, en son principe, d'une investiture divine de l'autorité souveraine. l'usurper, par présomption, c'est s'en priver, c'est le dam, s'y soumettre, par humilité, c'est la recevoir, c'est la sainteté

Table des questions

da'wa (ou da'wah), prédication légitime 1° mot de passe, cri de guerre commun à toute la tribu, qui excite les contribules à la rescousse (1) 2° prédication legitime de la phrase (en logique. howa howa) 3° juridiquement action préjudicielle, pour constater un fait, et judiciaire pour revendiquer un droit (2) 4° annexion au « moi » de ce qui ne lui appartenait pas (et inversement) (3), prédication publique de la parole divine (4), propagandisme, apostolat — Elle n'est justifiable (5) alors que s'il y a shath (litt « mouvement » = harakah), « effusion d'une grâce illuminante, dans le cœur (6) ». donnant momentanément « droit » sur la vérité (7).

- degrés d'intimation d'un ordre revéle (8)
- khâss détermination simple, décisive et spéciale de l'ordre (isolé, ou relié à une exception, istithna, condition, shart, ou restriction, tagyîd) ne visant que ce cas-ci, où nous sommes, sans échappatoire à sa sanction
- 'âmm détermination simple, décisive, mais générale, visant d'autres cas avec le nôtre
  - (1) Lammens, Ziyâd, 37
  - (2) D Santillana, projet de Code commerc. tunis., 1899, p. 194
  - (3) Kharkoushî, f 230b
- (4) Ici p. 138 Cfr les « ahl al da 'wah » Khârijites, 'abbâsides Cfr Ibn al Dâ'î, 435
- (5) Tostaif « Le premier voile (a retirer), c'est la da'wa ' » (ms. Kopr 727)
  - (6) Kharkoùshî, f 230°; Solamî, ghalatât, 79°.
  - (7) Par mandat extraordinaire d'un Dieu personnel
  - (8) Qásimí, osoúl, 8, 31

- moshtarih détermination complexe, nous laissant libres de discuter s'il nous concerne effectivement
- mo'awwal, résultat de la discussion personnelle, determinant jusqu'à quel point cet ordre nous concerne (ta'wil (1), condamné par les hanbalites et les mystiques)

Au lieu de cette classification externe, hanéfite et mo'tazilite, — les mystiques usent de l'échelle suivante de termes, exprimant les degrés de soumission (interne) de la conscience à l'ordre mokhlis, l'homme franc, dévoué, moshfig, timide, faible (2), ma/teûn, batir, bavard, cynique (3), monâfig, hypocrite, pervers

Voici des vers d'al Hallâj, très expressifs, sur l'initiative divine perpétuellement requise pour la  $da^*wa$  (4)

« Le raccordement (roloûb) de la realite à Dieu est œuvre divine, Et le sens de cette expression est tenu a saisir,
J'ai raccorde l'existence à la Source de l'existence
Et mon cœur n'est plus seif de l'endurcissement »
« La réalite de Dieu, comme un eclaireur (mostanîr),
Pousse un cir d'alarme, presage d'un evenement sûr,
Puis (toutes) les realites de Dieu se demasquent,
Et la part de celui qui les desirait est de se trouver spolie. »

b) Tableau des preuves preconssées au IIIe/IXe siecle (5)

A Preuves mnemotechniques (nass), aboutissant à l'identité, par « suppression de l'hiatus » (tangth al munât) 1° tex-

- (1) Des mo'tazılıtes, hanefites, Kollâhîyah, ash'arıtes (Gholâm Khalîl, sharh al sonnah, Harawî, dhamm).
  - (2) Cfr Qor XLII, 47
  - (3) Akhb 45, Sol in Qor XXXIX, 23
- (4) Sol in Qoi. X, 39, et fragments de la Genizah hébraique du Caire (1674-a) Cfr Halláj (ap Baqlí, in Qor X, 36) « La verite se dit de Dieu et d'une cause, posee par Dieu comme Son attestation permanente (qd'im), en union avec Lui, et rien n'est au-dessus de cela que la vision immédiate de Dieu »
- (5) Les termes employés par Hallåj sont marqués d'un astérisque \*, voir Qåsımi, osoûl, 73 seq

tes coraniques (nazm). à force probante (daldlah) immédiate (nass), ou par l'expression ('ibârah\*), l'allusion (ishârah\*, 'îmâ'\*), le sens (mafhoùm\*) ou le contexte (iqtidâ) d'où problème du nashh, abrogation d'un verset par un autre (1), 2º textes de hadith (hhabar\*) leur force probante est, en outre, subordonnée à la continuité de leur chaîne de transmission (tawâtor; vocabulaire technique fort étendu) et au nombre des premiers témoins (question des traditions remontant à un seul · akhbûr al âhâd, gawl al sahâbî Mâlık, Ibn Hanhal, Ibn Râhawayh, niées par Dirâr, Khayyît, délaissées par Shafi'i, Dawoud) (2), 3° faut-il s'en tenir uniquement  $(istish\hat{a}b)$  à ce que fournissent les textes, sans recevoir aucune source ultérieure (Mâlik, Shàfi'i, Ibn Hanbal) En cas de conflit entre 1° et 2°, le Qor'an prime le hadith (Ibn Hanbal, contre Shafi i) (3), 4° comment lire le texte. l'énoncé brut prime-t-il l'explicitation, le sens propre, le sens figuré, le sens divisé  $(ifr\hat{a}d)$ , le sens composé  $(ishtu\,\dot{a}h)$ , la succession donnée des mots, l'ordre syntactique (4)?

B. Preuves intellectuelles (dalil), établissant un « nexus » (iqtirân\*) (5) 1° L'effort juridique personnel (ijtihâd). Le Prophète n'en a pas eu Jobba'î, Aboû Hâshim; contre pensée implicite d'Aboû Yoûsof et Shâfi'î (6) sous forme de raisonnement (qiyâs), même par induction (istiqrâ) (7):

<sup>(1)</sup> Qásımî, 13.

<sup>(2)</sup> Id, 94

<sup>(3)</sup> Id, 115

<sup>(4)</sup> Id, 45.

<sup>(5)</sup> Notion deduite de l'igtida par les hanesites Mozni et Aboù Yousos (id, 75 n) Cfr. ici, p. 528 C'est le lien logique (entre majeure et mineure), non l'inseparabilite grammaticale (moldbasah) Ghazali nia d'aboid l'existence de l'igtir an (tahafot 1, 65 cfr. glose marginale, II, 71)

<sup>(6)</sup> Id, 70, 138

<sup>(7)</sup> Qasımı, l c., 74

cherchant la solution satisfaisante (istihsân) pour la raison concluent au discernement du meilleur (takhayyor) ou à l'abstention (tawaqqof), ou au discernement du preferable (tarjih), ajoute Shàfi'î (1), 2° comment interpréter le « nexus » sur lequel se fonde l'énoncé du statut juridique · la généralité théorique, formulée (tansîs al 'âmm) prime-telle la spécification positive (takhsîs) (2), l'absolu (motlaq), le conditionnel (moqayyad) (3), la notification exclut-elle toute possibilité de statut contraire (dalil al khitâb) (4), ce qui est non spécifié (= loi non écrite) est-il à priori inexistant (barâ'ah asliyah de Mâlik, nafy asli d'Ibn Hanbal) (5), le licite (ibâhah) antécède-t-il l'illicite (hazr) (6), peut-on suivre l'opinion autorisée des gens compétents (taqlid) (7)?

C. Preuves morales (qıyâm al hojjah), entraînant l'action. 1° se guider sur la découverte d'un avantage (ustanbât\* bul monâ abah) (8), 2° restreindre l'emploi individuel (sadd al dharâ'i', Mâlik) (9) des moyens, en considération de leurs fins (sociales), 3° suivre la coutume ('âdah), reçue depuis toujours (maslahah morsalah = 'orf) dans un milieu social modèle, d'où ijmâ' des gens de Médine (Mâlik), ou de Koûfah (Thawrî') ou des descendants du Prophète (Imâmites) (10),

<sup>(1)</sup> Id, 68

<sup>(2)</sup> Málik, contre Aboû Hanîfah (id , 49)

<sup>(3)</sup> Aboù Hanifah, contre Malik, 'Allaf, contre Nazzam (id, 54, 57).

<sup>(4)</sup> Malik, Shafi'i, Ash'aiî, Isfara'ınî, contre les mo'tazilites, Aboû Hanifah, Ibn Sorayj, Jowaynî (la suppression d'une sifah ne supprime pas le mawsoûf), Baqillanî (shart), (id, 55)

<sup>(5)</sup> Id , 117 Cfi les Qarmates , et Jonayd, contre Ibn 'Atâ (la necessite suspend la règle)

<sup>(6)</sup> Id, 86. Ibn Mas'oûd, Aboû Hanîfah, Thawri, Yahya Râzî; contre Ibn Hanbal, Antâkî, 'Izz Magdisî.

<sup>(7)</sup> Id., 69, 139, supra, p. 677

<sup>(8)</sup> Id., 127.

<sup>(9)</sup> Id , 74.

<sup>(10)</sup> Id , 75.

4° se ranger à l'opinion dominante, au « consensus » des jurisconsultes de l'Islâm à toute époque principe de l'igmâ' (Dirâr, Hafs al Fard, Kolthoûm, Shâsi'î, Jowaynî) (1), au « consensus » universel des nations antiques (Isfarà'inî) (2), 5° suivre le « consensus » théorique des quatre premiers khalifes; des X compagnons, de tous les compagnons du Prophète (Dâwoûd), ou leur « consensus » pratique (Ibn Hanbal) (3), 6° se conformer en sa vie (ta'asst) (4) aux exemples (sonan) du Prophète (Mohâsibî), 7° suivre l'avis de gens vénérés, réputés infaillibles (désirable selon 'Allâf, Nazzâm, Imâmites, Shâfi'î s'abstient) (5), 8° suivre la voix de l'inspiration intérieure (ilhâm, hâtif des mystiques (6), tankit al hagigah de Dârânî, contrôlé par preuves A, 1º-2º (7), cfr. Aboû Hamzah) (8), 9° se rendre au signe categorique (shâhid) attestant la volonté divine à la conscience, en restant soumis à la Loi (Halla) (9), 10° comment s'appliquer à soimême la preuve morale selon le plus dur (as'ab) ou le plus aisé (akhaff) (10), comme une obligation légale ou une convention rationnelle, suivant le sens grammatical ou l'usage reçu ('orfi), à titre définitif, ou à titre provisoire (11)?

D Ordre hiérarchique d'intervention, dans la réflexion, des quatre sources de preuves (12), suivant les écoles Han-

```
(1) Qâsımî, l. c, s v., Shahr I, 115, fihrist, s n, Hazm, IV, 192.
```

<sup>(2)</sup> Qásimî, l c, 75

<sup>(3)</sup> Id., 1d

<sup>(4)</sup> Id, 19, 33, 58 (règles pour cette imitation)

<sup>(5)</sup> Id, 75, n 2.

<sup>(6)</sup> Id, 1d

<sup>(7)</sup> Ms Damas, tas 161

<sup>(8)</sup> Sh tab. I, 98

<sup>(9)</sup> Cfi 1ci, p 495, et p 56, et in Qor. VI, 148 (hojjah)

<sup>(10)</sup> Cfi ici, p 70, Qasimi, 75

<sup>(11)</sup> Id, 45.

<sup>(12)</sup> Qor'an, Hadith, Ijma', Qıyas Dans les Tawasın, Hallaj se sert equivalemment des deux premières

balites.QR—HD—IJ—QI—Shâfi'ites IJ—QI—HD—QR—Zâhirites IJ HD QR—Hanéfites QI HD QR—Malékites HD, QI, QR

Pour les mystiques, - Kalâbâdhî dit même (1) « l'unanimité des mystiques », — Dieu seul est la « preuve » (dalil) décisive C'est donc par communication directe de Lui, « attestation » divine, qu'une preuve decisive se présente à l'homme, même au prophète. C'est là ce que les mystiques déduisent de l'entretien coianique où Moise est rappelé à l'ordre par al Khidr (Qor XVIII, 64-80) Al Halla] le dit nettement (in Qor. XXV. 60) · « Voilà ceux que Dieu a dressés dans les pays comme des preuves testimoniales pour les fidèles L'un indique quelles pratiques observer dans les routes qui mènent à Dieu, un autre indique les règles pour cette pratique Un autre indique Dieu-même, et c est lui, la preuve testimoniale, en réalité, car tous ont besoin de lui, et lui n'a pas besoin d'eux, ils recourent à lui par des questions, et lui n'en questionne aucun, comme al Khidr et ses pareils, à qui la science « de devant Dieu » (ladonni) est donnée » (2)

Cette science « de devant Dieu », dont le concept s'élabore dès Misrî, s'atténue chez Tostarî, se reforme chez Jonayd, est définie par Ibn 'Atâ (3) « science apparaissant sans moyen terme, et sans avoir subi le moule (talqin) des lettres, directement fournie, par la contemplation, aux esprits », Qâsim Sayyârî note « la science de l'élucidation (uslinbât) est soumise à une assiduité (holfah) et à des moyens termes; la science « de devant Dieu » n'en a pas » — « L'élucidation du Qor'àn s'opère pour le fidèle en raison de sa piété, externe et interne, et de la perfection de sa sagesse · c'est le plus haut degré de la foi (in Qor IV, 85) — La science ladonnt

<sup>(1)</sup> ta'arrof, f 44b, l. 15, ici p 228.

<sup>(2)</sup> In Baqli, s. v , cfr les ahl al Kahf (fityân)

<sup>(</sup>d) Citations groupées par Baqli, d'après Solami, in Qor. XVIII, 64.

est une inspiration que Dieu éternise pour les consciences, et qui n'est pas susceptible de disparaître » (Hallâj).

#### VI

# Politique (amr wa nahy)

#### a) La Loi (sharî'ah)

1 Origine divine de l'autorite le bay'ah

La Loi, sharl'ah, c'est la mise en vigueur et le maintien en exercice des prescriptions du Qoi'ân, par ordres venant de Dieu, dans la « nation » (1) (millah, pl. milal) islamique, dans la Communauté (ommah) de Mohammad (2) Le magistère législatif (amr) est réservé au Qor'ân seul, le ministère judiciaire (figh) appartient à tout croyant, qui, par la lecture assidue et lervente du Qor'ân, acquiert, avec la mémoire des définitions et l'intelligence de sanctions qu'il édicte, le droit de les appliquer Reste le pouvoir executif (hohm), imperium à la fois civil et canonique, il n'appartient qu'à Dieu, comme le répéteront les Khârijites (3), — et il ne peut être exercé que par un intermédiaire, un chef unique La Communauté des Croyants prête serment d'obéir à Dieu (bay'ah), entre les mains de ce délégué, tuteur que Dieu se subroge pour elle, dépourvu d'initiative législative et d'autorité judiciaire (4).

- (1) Au sens diplomatique oriental de « confession, groupe cultuel » (cfr l'anglais denomination)
- (2) Chaque prophète est charge de reconstituer une nation sur les bases de la religion naturelle, pour un temps donné (Qor VII, 32, X, 48, XII, 109, XVI, 86), les nations sont distinctes (XI, 120). L'histoire est discontinue
  - (3) Lå hohmillå li'Llåh ! cfr. Qor. VI, 57, XLII, 8
- (4) Cela eclate dans Mohammad seul contre tous, avec sa mission de simple avertisseur (nadhir), sans influence hereditaire ni caisse de secours, ce réfugie, garanti pai ses hôtes « comme leurs femmes », arrivera à obtenir de chacun un acte d'obeissance au Dieu unique,

L'autorité exécutive, mâmat, n'est que l'agent d'exécution de l'ordre prescrit. se levant en avant des rangs pour regler la prière commune et passer en revue les combattants, et intervenant pour faire respecter ostensiblement la Loi dans les diverses transactions sociales. Historiquement, la Communauté musulmane a été fondee par une série de contrats conditionnels, impliquant en premier l'obeissance à Dieu, dans les deux pactes d'Aqabah et dans la sahifah de Médine (1), Mohammad n'apparaît que comme un administrateur délégué (2), préposé au maintien des règles acceptées par lui en premier (3), c'est Dieu seul qui maintient « unis » les cœurs

L'idée imâmite d'une investiture de droit divin, d'une onction transmissible, d'une légitimité héréditaire, n'est fondée ni sur le texte du Qor'ân, ni sur les maximes poli-

pour cela, il n'a que les moyens les plus empiriques, politique commerciale et consultative, alternatives de diplomatie et de guerre, harcèlement de caravanes, le tout mene avec la simplicité et la prudence de l'homme qui ne tient qu'à son idee maîtresse. Sans methode de gouvernement rigide, ni procedure d'execution uniforme. Il n'alla jamais jusqu'à appliquer les sanctions prevues pour l'adultère (Qor. V. 42) et le vol. lapidation et muulation; et n'etablit pour les coups et blessures qu'un tarif de compensations (Shâfi'i, Omm., VII, 295). Toute sa politique est une reflexion très courte (ra'y, fatwa), où il compare le cas conciet à resoudie avec ce que sa foi dicte à son cœur., n'hesitant pas à suivre l'avis d'autrui (institution de l'adhân, avis d'Omar après Badi.). C'est un homme plein de mansuétude et de finesse, de ressources et de moderation (cf. le hadith « onassi liosanni, j'oublie, afin de me reformer (experimentalement) une methode »), denue de toute autre autorite que sa foi.

<sup>(1)</sup> En 48 articles (Caetani, Annali, I, 39; cfr. Wellhausen, Skizzen, IV, 87), comp Qor. IX

<sup>(2)</sup> Qor LXXXVIII, 21-22, VI, 50, VII, 488, XLV, 47, VIII, 64; VI, 407, XLI, 5, III, 438, LXXII, 21.

<sup>(3)</sup> Deux mitigations lui sont consenties (nildh, tahdrah).

tiques de Mohammad (1) Tout son droit divin de commander se réduit à la consigne qu'il savait avoir reçue avec le Qor'ân, selon le hadith (2) « J'ai reçu commandement de faire la guerre aux hommes jusqu'à ce qu'ils proclament ostensiblement « il n'y a pas de divinité, excepté Dieu »; lorsqu'ils le déclarent, disait-il, leur sang et leurs biens me deviennent sacrés, sauf à titre de créance, et leur jugement n'appartient qu'à Dieu ». Il n'a pas à sonder les cœurs, mais à rappeler les sanctions qu'encourent les traces externes et sociales du péché (3), l'adultere (non le désir impur), le dol (non le mensonge); la détraction (non l'envie).

Cette autorité, le fer (4), l'épée mise au service de la Loi coranique, a été recueillie et exercée en plénitude après lui par Aboù Bakr, au nom de la Communauté, et Aboù Bakr en était digne On peut seulement concéder aux shi ites que le dévouement passionné (et d'abord dénué de toute visée politique) voué par des Compagnons comme Aboù Dharr (5) aux héritiers alides du Prophète, n'est explicable que par certains actes privés, dont ils auraient été les témoins Cet ardent désir d'avoir un successeur de sa main, cette humaine faiblesse (6) à laquelle Mohammad s'était entendu formelle-

<sup>(1)</sup> Aboû Kâmil, le premier théoricien de l'imâmisme, s'en est aperçu (farq, 39)

<sup>(2)</sup> Cfr Dalil ibàdite, Ghazall, iquisád, 113, Ibn'Arabi, fosous Certains y ajoutent la zahát Cfr Qor VI, 50, 52 Mohammad reconnait le droit à l'existence des autres « nations » (milal) monotheistes juive, chretienne, sabienne. Les états musulmans leur confient certaines professions indispensables (ici p 226), Mohammad a personnellement introduit une juive et une chrétienne en son harem, — traite avec des cités juives (Khaybar) et chrétiennes (Najran).

<sup>(3)</sup> Cfr le « témoignage des membres », au Jugement.

<sup>(4)</sup> Qor LVII, 25.

<sup>(5)</sup> C'est un des temoins les plus irrecusables (Hanbal, V, 144-181).

<sup>(6)</sup> Qui n'est pas d'ailleurs le fond de son ame Son secret, sur, c'est Hodhayfah qui disait l'avoir compris une ceitaine tristesse d'être im-

ment sommer de renoncer en révoquant son adoption de Zayd (1), ce désu de ne pas mourir tout entier, comme un abtar (2) et un intestat (3), se serait peut-être repoité tardivement sur les deux fils de son gendre, 'Alî (4), par certains legs personnels, par une bénédiction (salâm), comme celle que Jâbir Anşârî, un Compagnon, répetera à Bâqir (5) Certes le cadre shi'ite du hadith al ghadir est apocryphe (6), mais les querelles de succession pour l'oasis de Fadak supposent quelque chose Ce desir temporel n'a pas été exaucé. jamais les Alides n'ont pu diriger la Communauté islamique, le seul privilège que Mohammad ait peut-être réussi à léguer aux Ahl al bayt, c'est cette saine appréciation des possibilités politiques, ce ra'y (7), ce prudent contrôle de leur liberté ındividuelle, qui, sans leur permettre, après 'Alî, de garder le pouvoir, a servi à maintenir leurs adeptes, les Imâmites, à mi-chemin entre les excès opposés du libertarisme et du déterminisme, où ont oscillé les autres écoles théologiques

puissant contre l'hypocrisie (nifdq) des faux croyants, comp Qor. XVIII, 5, avec ce mot échange avec Fâtimah en mourant « wâ karbâh! » (Mohâsibî, ridyah, 36b, Sarrâj, loma, 114)

<sup>(1)</sup> Qor. XXXIII, 4, 5, 40 annulation dont son mariage avec Zaynab (1d, XXXIII, 37) paraît avoir ete la sanction, plutôt que le prétexte (these des polemistes anti musulmans) On sait l'affection indémentie de Mohammad pour Zayd ibn-Hârithab, et pour son fils Osâmah (« hobbibn-hobb Rasoûl Allâh »), Nâbolosî, qui a réuni le « corpus » des traditions à ce sujet, au chapitre IV de son ghâyat al mailoûb, y voit la justification de sa doctrine sur l'amour platonique

<sup>(2)</sup> Qor. CVIII, 3.

<sup>(3)</sup> hadith sur les Prophètes intestats (Ibn Qotaybah, mokhtalif, 384-391)

<sup>(4)</sup> Non pas sur 'Alî.

<sup>(5)</sup> Baghdadi, farq, 45 (completer lacune avec Isfara'ini, f. 14b), 354.

<sup>(6)</sup> Ici p 507.

<sup>(7)</sup> Qu'il avait enseigne à ses Compagnons, et que Nazzam critique chez 'Ali et Ibn Mas'oûd (ap farq, 134, Ibn Qotaybah, mokhtalif, 25).

de l'Islâm (1), et cette patience dans l'attente d'un avènement final de la justice (2), 101-bas

bay'ah, allégeance contractuelle (du chef), litt le « serrement de mains » L'autorité n'appartenant qu'à Dieu, cette cérémonie est un symbole du droit éminent, imprescriptible, de propriété, dont Dieu jouit sur tous les hommes, et spécialement sur les croyants L'école mystique de Mohâsibî pose, comme premier fondement de la « règle de vie », la méditation de cette vérité « sache que tu es un serviteur, soumis à un Maître ('abd marboûb) (3) » Se soumettre à l'autorité politique, première condition de la pratique de la Loi, en Islam, est aussi le premier pas vers cette renonciation entière de soi qu'il faut realiser avant d'atteindre Dieu. Hallaj marque cela avec force (4) « Dieu frappe de caducite les instruments intermediaires (wasâ'it) lors de la réalisation des realités finales (du culte), il ne fait alois subsister d'eux que leurs traits apparents (rosoûm), en les séparant de leurs réalités (finales) (5) Ainsi, ceux qui prêtent allégeance au Prophète. s'ils la prêtent réellement, leur allégeance est prêtée à Dieu, car la main du Prophète, en cette prestation d'allégeance, n'est qu'une main substituée (yad (arryah)(6) »

La soumission publique la plus strîcte aux rites et à la Loî

<sup>(1)</sup> Ici p 613 sentences des VIe, VIIIe et XIe imams (Tabarsi)

<sup>(2)</sup> Deuil annuel en souvenir du diame de Keibéla; mahdisme, ghaybah (ici p 159).

<sup>(3)</sup> ri'dyah, ms Oxf 611, f. 8b.

<sup>(4)</sup> In Qor. XLVIII, 10, voici son debut « Dieu ne manifeste l'union immédiate à personne sans interposition, sinon aux plus intimes et aux plus honores d'entre les vivants », et c'est le sens du verset « Ceux qui te piètent allegeance, prètent allegeance à Dieu »

<sup>(5)</sup> Ici p 278

<sup>(6)</sup> Mot même de la phrase citee ici, p 260, l. 3: designant le prêtenom, qui agit par procuration

est requise, puisque, par le moyen de ces injonctions, de ces créatures interposées, c'est Dieu Lui-même qui y réclame de nous, et pour Lui seul, l'obéissance Comme au pèlerinage, priant devant la Ka'bah, le croyant doit se détacher reellement de la forme interposée de cette pierre; « alors, contemplant la destruction du temple, en toi, tu auras la présence réelle de son Fondateur » (1)

« Celui qui veut la liberté, qu'il s'en aille trouver l'obéissance » (2) « Lorsque le fidèle s'est conformé à tous les aspects de l'obéissance, il devient libre, il s'acquitte des prescriptions de l'obéissance sans fatigue et sans gêne, c'est là l'état des Prophètes et des siddique » (3)

« Servir, en entier, c'est la Loi, être souverainement libre, en entier, c'est la réalité (= l'assimilation de cette même Loi, par l'obéissance) » (4) « . Acquiers la certitude que tu ne Le sers, que nul ne Le sert du service dont ll est digne, d'un bout à l'autre; mérite ce qui t'est nécessaire, comme récompense de sa part » « Dieu n'a pas d'état de grâce (5), ni d'attention à son appel, ni de concentration dans la surprise, ni de distraction due à sa Majesté, qui puisse supprimer pour nous l'obligation morale de la Loi (âdâb al shart'ah) (6). Dieu n'a pas d'état de grâce où Il fasse faire halte aux vrais croyants Il leur a attesté la Loi, afin que son empire sur eux soit un signe de ralliement, pour les autres, non pour eux-mêmes Et, entre autres preuves de cela, il y a le verset « Quand tu es au milieu d'eux, lève-toi pour la prière, (IV, 103). Dieu, du geste du Prophète se levant pour la prière,

<sup>(4)</sup> Ici p. 278.

<sup>(2)</sup> Cfr. Tostarî, tafsir, 47, et Hasan

<sup>(3)</sup> Qosh III, 152.

<sup>(4)</sup> Baqli, in Qor. XV, 99.

<sup>(5)</sup> Id., in IV, 103.

<sup>(6)</sup> Contre Druzes (cfr. noqut, ed Seybold, 44).

fait une règle de vie pour eux, car, en réalité, Mohammad en était au point même d'arrivée à Dieu ('ayn al hosoûl), il ne recourait qu'à Dieu en ses décisions (1), et ne trouvait que Lui au terme de ses efforts » (2)

#### 2 L'imâmat

mâmat (3), pouvoir exécutif Il peut y avoir doute sur la personne de celui qui doit diriger la Communauté. Le doute se posa en premier en 36/656, lors de l'assassinat de 'Othmân. On connaît les deux thèses rivales, celle des premiers khârijites, réclamant pour les croyants le droit divin de tuer l'imâm disqualifié, et d'élire à sa place celui d'entre eux qui, notoirement, convient, soit le plus qualifié (afdal), soit l'un des qualifies (mafdoûl) pour commander thèses que préciseront les Zaydites et mo'tazilites (4) en restreignant l'éligibilité, d'un croyant quelconque (5), à un gorayshite, ou à un

- (1) Remarquer que la voix, qui lui notifie son rang inattendu (Qor. XXVIII, 86; XXIX,47), souligne implacablement ses manques (VI, 35, XVII, 76), même les plus secrets (Qor. XLVII, 21, LXXX, 1, XXXIII, 37, XCIII, 7)
- (2) On accuse Mohammad d'avoir fait attaquer en pleine trêve, d'avoir depêche des assassins à ses adversaires politiques, mais il était un chef d'Etat, sans autres moyens d'action que ceux de ses contribules et contemporains. Quant à sa politique de harem, où l'on a vu de la faiblesse, elle nous paraît aussi continue que nuancee, le cas Zaynab est generalement mal compris en Occident (cfr. ici, p. 722), et quant à l'affaire d' 'Âyishah, sans doute innocente, la temporisation de Mohammad est expliquée avec grande clarte par Qor XXIV, 11 seq
- (3) Question préalable est-il d'obligation (wojoùb, niee par Ibn Kaysan), divinement decretée (nass), legale (shar) et rationnelle, selon les Imamiyah, Tostari, Hallaj, seulement légale (Ash'arites), légale et rationnelle (Zeidites, Mo'tazilites), seulement rationnelle (Qarmates, philosophes)
- (4) En definissant ses quatre qualites sociales (Jahiz, mokhtárát, II, 291), cfr. aussi§Qalanisî, Baqillanî (farq, 344) farq, 23

<sup>(5)</sup> Dırâr.

alide (1) seulement Et celle des Imâmites, précisée par les philosophes hellénisants (2), estimant indispensable que l'imâm ait reçu, avec un droit de naissance à l'autorité, une investiture individuelle préalable le spécifiant doué d'un privilège surnaturel « l'impeccabilité », 'ismah, sorte d'infaillibilité arbitraire (3), lui garantissant l'immunité vis à-vis de Dieu, l'irresponsabilité devant les hommes.

Entre ces deux extrêmes, le bon sens des sunnites a constamment maintenu que tout pouvoir de fait venant de Dieu, il faut obéir à tout chef musulman non apostat, aller à la prière et à la guerre sous ses ordres, sans s'enquérir de ses vertus ni de ses vices (bâghi, fâgir), pourvu qu'il honore et fasse respecter publiquement la pratique des observances coraniques. C'est ce qu'établit et pratiqua Hodhayfah (4) sous 'Othmân, Hasan Basrî sous d'autocratiques vice-rois omayyades (5), Ibn Hanbal subissant l'inquisition d'Etat mo'tazilite (6), Tostarî le bannissement (7), et Hallâj de même, comparaissant devant Moqtadir (8).

<sup>(4)</sup> Imamites, zeidites Ibn al Rawandi, seul, soutient la légitimité heréditaire des 'Abbasides

<sup>(2)</sup> Cfr Hazî, ap fihrist, 301, 1. 9, 20, 21

<sup>(3)</sup> Infusion en son âme de l'Intellect Actif (Qarmates, Râzî, Fârâbî, Ibn Sînâ)

<sup>(4)</sup> Ibn Qotaybah, mokhtalif, 25, 47. Contre Aboù Dharr et contre les Khânjites Et à la différence des « abstentionnistes », dits mo'tazilah, Sa'd, Osâmah, Aboù Ayyoùb, Qays, Ibn 'Omai et Ibn Maslamah, des années 656-661 (Lammens, Mo'awiya II, 4, Shahr I, 185, Ibn 'Arabî, mohâdarât, I, 174) Même difference entre l'attitude absentéiste de ces abstentionnistes, et l'attitude de dévouement civique de Hodhayfah et Hasan, — qu'entre la « résistance passive », et la « revendication civique du vrai » du bloc indo-musulman actuel (satyagraha de Gandhi).

<sup>(5)</sup> Ici p 673

<sup>(6)</sup> Ici p 657

<sup>(7)</sup> Ici p. 30.

<sup>(8)</sup> Ici p 728

Tous enseignent que le contrôle de l'autorité par les membres de la Communauté, le « rappel à l'ordre », 'amr (1) bi'l ma'roûf wa'l nahy (2) 'an al monkar, ne consiste pas à confondre, comme les mo'tazilites « guerre sainte » et « répression des péches » (3) La tyrannie d'un chef musulman n'accule pas les croyants au dilemme simpliste se révolter (khoroûi), ou, si l'on ne peut, « rester assis » (qo'oûd), en masquant ses sentiments par la dissimulation méthodique (taqûyah des Imâmites) (4), — ou en cachant ses préparatifs (katmân) jusqu'au moment propice pour la lutte (shurâ', daf' et zohoûr khârijites) (5) Les sunnites sont tenus de rester soumis à l'autorité musulmane même tyrannique, Ilasan Basrî l'a dit et répété, mais en même temps, il leur est interdit de faire taire leur conscience, leur dégoût explicite (6) et motive (katmân al naslhah), devant ses crimes

- « Il nous est parvenu (7) qu'al Hosayn-ibn-Mansoûr,
- (1) Ici p 624, nº 3
- (2) dar', tahrim ou ifsad (Qasımi, osoûl, 43, 47, Gauthier, loc, 37).
- (3) Mas'oûdî, moroûj, VI, 21, sauf a l'encontre de soi-même (Ibn al Moqaffa' . Râghib, mohâdarât, 205)
- (4) Deduite de Qor III, 27, XVI, 108, XXI, 64, des lettres de Mohammad a Sohayl, et de 'Alf a Mo'awiyah wayıh (ibn al Da'i, 436) pour les Imamites; seule, la fraction des 'Abdahiyuh avoue son loyalisme en se iéduisant à vivre de leguines, cessant toute activité sociale, tant que l'imam legitune n'est pas intionise (Khashish Nisa'i, istiquanah. s v « Roùhaniyoun », Mohasibi, makasib, f. 87) Ibn Hanbal n'admet la taqiyah qu'en pays d'idolâties
- (5) Cfi Aboù Zakariya Shammakhî, chronique, trad Masqueray, 272, 355
- (6) Peuvent-ils le manifester par des coups legers (de savate, sic, cli ici, p 261) ou simplement par des paroles ? La question est discutée
- (7) Ce fragment anonyme (ms. Londres 888, 330a-331a) est donné en tête d'un recit sur la moit d'al Hallâj, dont l'ordre est different de ceux comparés ici p. 313, et dont la caractéristique est de contenir le mot « Yâ mo'în » (cfi ici, p. 315, n. 4), rapporte par un certain Yâqoûtî, sur lequel Sam'ânî donne des details (ansâb, 596b)

comparaissant devant le khalife al Moqtadır, lui dıt « Celui qui obéit à Dieu (= le saint), toute chose lui est soumise (1). Mais, si l'on ne tient pas compte de ce qu'il fait (= de ses miracles)? — Il y a Celui qui prononce la sentence (hâhim = Dieu), celui qui la reçoit (= le saint), et puis le « moyenterme » (wâsıtah) (2), c'est-à-dıre la cause seconde qui transfère la sentence de Celui qui la prononce sur celui qui la reçoit Si cette application s'exécute iniquement avec l'illusion de l'équité, elle est attribuée extérieurement au « moyen terme », car Dieu est excepté d'être caractérisé par cette ıniquité. Quant à toi, (khalife), tu es ce moyen terme qui exécute les sentences de Dieu, le décret de Dieu, sur tel de Ses serviteurs qu'il Lui plaît, en ce qui Lui plaît, comme il Lui plaît Pour moi, je suis un serviteur d'entre les serviteurs de Dieu, prêt à accepter (mostashm) Son décret (qadâ), à endurer (sâbir) Sa sentence, et à accepter (rdd) (3) Fais donc ce pour quoi tu es mû, agıs en vue de l'œuvre qui s'opère par toi, mais sois, avec cela, plein de circonspection en ce que tu entreprends et décides, considère les fins dernières de ta charge (4), pèse ce que ton entendement tiendra pour assuré, et ce qu'il y a dans ta pensée; alors, si tu vois le bien commun (salåh) (5) dans ce qui s'est formulé en toi, va, selon le jugement de ton équité. Pour moi, je ne te critiquerai, ni te blâmerai, pour ton acte, mais je dis avec Abraham. « J'ai tourné mon visage, vers Celui qui a formé les cieux et la terre, en m'inclinant  $(hanif\tilde{a})$  (6), et je ne Lui associe pas

<sup>(1)</sup> Mot d'Ibn 'Iyad (101 p 472). Cfr Akhb. 40, et le motá'; phrase calquée sur celle de Hasan (Ibn 'Abd Rabbihi, '1qd, I, 267) Même formule à propos d'un exorcisme d'Ibn Hanbal (Shibli, dkâm, 115).

<sup>(2)</sup> Doctrine connue, ici p. 277

<sup>(3)</sup> Ici p 510, et Sol. in Qor. XI, 3.

<sup>(4)</sup> Cfr. Qor XX, 75

<sup>(5)</sup> Cfr. 1ci p. 311, n. 7, et 2nfrà, § VI-d-2.

<sup>(6)</sup> Sur hanif, 1cl p. 99, 607.

d'idole » (Qor VI, 79) « Alors al Moqtadir ordonna de l'incarcérer, réunit les juristes et les soûfis en son conseil ; et leur demanda avis sur ce qu'il convenait de faire de lui (1), les juristes prononcèrent sur lui l'excommunication (takfir), les soûfis s'en abstinrent (2), sans reconnaître, d'ailleurs, que ce qu'al Hallâj avait prêché fût leurs états mystiques (ahwdl), ni que ce qui avait été relevé contre lui fût leurs maximes pratiques (af'dl) »

tafdil al râshidîn wa'l ashâb al mobashsharah primauté (3) des quatre premiers khalifes et des six autres compagnons privilégiés Il s'agit des dix privilégiés, des dix « orthodoxes » de l'Islâm Dans la discussion, longtemps indécise, sur leur privilège et leur ordre de primauté, al Hallaj est d'un sunnisme particulierement tranché Il admet leur privilège exclusif, avec Thawri (4), Ibn al Mobârak (5) et Ibn 'Atâ (6), contrairement aux Imâmites, qui n'admettent comme khalife qu' 'Alt, et comme « Compagnons orthodoxes » que les quatre « arkân » . Aboû Dharr Jondob, Mıqdâd, Salmân et 'Ammâr-ıbn-Yasir, et contrairement aux khârıjıtes, qui n'admettent comme khalifes que les deux premiers (shaykhayn), rejettent les deux « gendres » (khatanayn) pour leurs fautes, et, comme « Compagnons orthodoxes » n'agréent que 'Ammàr-ıbn-Yâsır (7), Mohammad-ıbn-Abî Bakr et leurs amis

Quant à leur ordre, il considère, comme Ibn 'Atâ, qu'il est identique à leur succession historique Comme Hasan

<sup>(1)</sup> Ici p 258, 260, 275.

<sup>(2)</sup> Icı p. 260.

<sup>(3)</sup> Non pas saintete, mais orthodoxie, cfr. ici p 282, leur liste

<sup>(4)</sup> Ibn Battah, l c.

<sup>(5)</sup> Gholâm Khalîl, l. c.

<sup>(6)</sup> Ici p 44

<sup>(7)</sup> Sur son inimitié pour Sa'd, cfr. Ibn Qotaybah, ma'arif, 273

Basrî (1), les Bakrîyah (2) et les Sâlimîyah (3), il place en tête Aboû Bakr, comme successeur explicitement designé et institué (nass jali wa ishârah) (4) du Prophète, parce que seul témoin du mi'râj (5), avant 'Omar, préféré par certains mystiques 'omariyoûn (6), tels qu'Aboû Hâshim Koufî (7) Et 'Alî ne vient qu'en quafrième rang, avant (8) les six simples Compagnons, qui complètent le nombre des Dix Privilégiés du pacte dit « bay'at al ridivân (9) ».

b) Les relations politiques d'al Hullan avec les Quimates.

Comment se fait-il que, professant une doctrine politique aussi nettement sunnite, d'accord avec l'idéal mystique de renoncement qui fui faisait enseigner le respect de la Loi jusqu'au désir de l'expiation et de l'anathème, al Hallâj ait pu être impliqué, d'aussi près que nous l'avons vu (10), dans des conspirations imâmites contre le khalifat?

- (1) Comp Mas'oddî, tanbîh, 337
- (2) Hazm
- (3) Makkî, qoût, II, 78 il a ete le premiei qoth, note Makkî
- (4) Ici p. 336, cfr Kilani, ghonyah, I, 68
- (5) Donc type des siddiquan (Taw. I, 4)
- (6) Parce qu'il fit changer le Prophète d'avis, a Badr (cfi Taw. p. xx, l. 7, Hazm IV, 22)
  - (7) Bahbahant, f 241a
- (8) Pour les Zeidites Botrîyah, 'Alî vient en tête des quatre râshidoûn (farq, 24), ce qui est l'avis des mo'tazilites de Bagdad (Bishi, etc.). 'Alî est place en lête, er æquo avec Aboû Bakr, par les mo'tazilites de Basrah ('Allâf, etc., Malatî, 71) Hasan Basri, Mâlik et Ibn Kaysân incriminent 'Alî (conjointement avec ses adversaires, Talhah, etc.) pour avoir ouvert les hostilites à la « guerre du Chameau » et avoir accepte l'arbitiage à Sifîn, et ils l'approuvent d'avoir exterminé les Shorât à Nokhaylah (Mobariad, Kâmil, II, 144, 145, 154) Tandis que les mo'tazilites posent l'alternative ou 'Alî, ou Talḥah (et consorts) eut tort dans le premier cas ('Ami-ibn-'Obayd, Wâsil et 'Allâf. Cfr Hazm, IV, 153)
  - (9) Ici p 75.
  - (10) Malgre l'invraisemblance psychologique d'une rupture ouverte

La première explication à examiner (1) est celle qui suppose que de 283/896 à 290/902, sans cesser d'être mystique fervent, al Hallâj a franchement adhéré, au temporel, à l'imâmisme, escomptant le succès d'un mahdi 'alide, destiné à préparer, avec la fin des temps, le triomphe de cet Islam mystique, dont le « retour de Jésus », imminent pour certains Qarmates, est resté, en soûfisme, le signe (2)? En ce cas, al Hallâj a-t-il reçu l'initiation de la franc-maçonnerie qarmate, et si oui, jusqu'à quel degre (3)?

En faveur de cette hypothèse, on peut invoquer: 1° le motif policier de sa première arrestation (4), 2°-3° la missive d'al Râsibî l'inculpant en 301/913, — et la pancarte de même style « Voici l'apôtre des Qarmates », dont il le fit affubler pour son entrée à Bagdad (5), 4° deux circulaires (5) versées à l'instruction en 309/922, 5° le panier de « pain consacré » et de résidus (6), conservés comme purs, saisi chez Sâmarrî, 6° deux passages des « Riwâyât » d'al Hallâj,

avec les soufis, coincidant avec une adhésion secrète au qarmatisme, qui conservait soigneusement les liens sociaux de ses nouveaux adhérents, pour activer sa propagande (Ikhwan al safa IV, 194, 207, 214).

- (1) Icip 73
- (2) Comp. méthode des six premiers grades (farq, 282-287) avec ici, p 72, 254.
  - (3) Ici p 75
- (4) Ici p 229-230, l'émir druze Haydar Shihabi (ta'rikh, I, 238) n'hésite pas à voir en lui un martyr de l'initiation ismaelienne.
- (5) Ici p 253-254 « ft koll aid bimá yazkoù fihà », trad, litt, p 254, l 1, signifie, en symbolisme quimate (farq, 283) « en tout cœur, selon le rôle qu'il consent à te prêter », il s'agit de ces titres imâmites, enumerés dans la premiere circulaire, et qu'on lui prêtera plus tard comme une revendication graduee (Ici p 115, et Maqrizî, Khitat, I, 460, ap Nawfal)
- (6) Ici p. 264 Malatt (tanbîh, 36) explique que, pour les Qaimates, tout ce qui sort du coips d'un d'entre eux est pur, « si bien que certains mangent le rajî de certains autres, sachant que c'est un aliment pur et net » Cfi le « jardin enchanté » (ici p. 108, 228)

l'un daté de 290-902 (XVIII, XXV), qui prouvent, à tout le moins, qu'al Hallâj, prêchant à un public pro-alide (1), était, comme lui, au fait du soulèvement qarmate qui éclata cette année-là (2), 7° ses relations personnelles avec al Jannàbî, un des chefs affiliés à ce soulèvement (3), 8° ses citations des traditions des imâms alides, « abl al Bayt », expression reçue pour désigner le tafsîr de l'imâm Ja'far

Contre cette hypothèse (4), on doit retenir que 4° l'inculpation de qarmatisme, tombant comme les insinuations rapportées par Zanjî, fut abandonnée définitivement au cours du dernier procès (5); 2° et, bien auparavant, négligée par Ibn Sorayj, spécialiste en matière d'initiations qarmates (6), 3° le tafit de l'imâm Ja'far, utilisé par al Hallâj, authentique ou non, a des tendances mystiques plutôt que shî'ites, et si Bokhârî et Yahya Qattân en ont systématiquement rejeté les hadîth, d'autres sunnites, comme Ibn 'Atâ, les Sâlimiyah, Solamî, et même le qâḍî 'lyâd, en ont recueilli d'assez nombreux fragments pour nous fixer sur ce point (7), 4° la ver-

<sup>(1)</sup> Icip 72-74.

<sup>(2)</sup> Il dit même plus «l'an VII de la mission, mab'ath », or, on sait qu'à la première nuit du premier mois de l'an VII du mab'ath du Prophète (616), Mohammad se retiancha, avec les Hashimites, dans le Shi'b Abt Tâlib (à la Mekke), où il fut boycotte et bloque N'est-ce pas faire allusion à la fondation d'une « maison de refuge » (dâr-al-hijiah) de la propagande fâtimite, fondee en Khorâsân (Tâliqân), comme en Yêmen dès 270 ('Adan-Lâ'ah), en 'Irâq dès 277, en Maghreb dès 280 (Îkijjân), en Ahsâ dès 282-286?

<sup>(3)</sup> Hojwiri, Kashf, s. v., 'Attar, tadhkırah, id., ici p. 71 Jannabi élabora en Bahrein une constitution représentative qui dura plusieurs siècles

<sup>(4)</sup> Et contre le rapprochement propose avec un certain Ghiyath (ici p 78-80)

<sup>(5)</sup> Ici p. 257

<sup>(6)</sup> Ici p 164,586.

<sup>(7)</sup> Sur la question de ce tafsir, que Makki cite comme une source

sion hallagienne de la tradition célèbre où Adam, devant qui Dieu découvre les privilèges et grâces destinés à ses descendants, s'étonne du merveilleux « chatoiement » (yatala'la') qu'irradient les saints (khawāss) (1), contredit expressément la version imâmite parallèle (2), où Adam admire le « chatoiement » de Fâtimah et de ses fils, 5° la maîtrise exceptionnelle, du vocabulaire technique (3) et des thèmes preférés des Qarmates (4), qu'attestent effectivement les œuvres d'al Hallâj, y est déployée dans un but exclusif d'apologétique mystique, directement opposé (5) aux buts philosophiques de la propagande qarmate, 6° ce programme d'apologétique appliqué avec persévérance pendant des années d'apostolat suffit à expliquer les sympathies et relations personnelles nouées dans certains milieux qarmates

Deux points sont à souligner, le fait qu'al Hallaj n'a pas seulement osé fréquenter les « gens du monde » (abnâ al donyâ), ce qui est une mauvaise note (6) auprès des sunnites stricts, surtout des soûfis, mais que, transgressant la mise à l'index prononcée par tous les traditionnistes depuis Shâfi'î (7) contre la secte imâmite initiatique des Khattâ-biyah (disciples hétérodoxes de Ja'far, et ancêtres des Qar-

écrite (rawayna mosnadā min tarîq ahl al Bayt) en son qoût (II, 117, 120, etc.), et que les Ibadites denoncent justement comme un recueil de marâsil de Ja'fai (dalîl), voir Mohammad Bitar, naqd'ayn al mîzân, 1331, p. 47-51.

- (1) Sol in Qor. IX, 112
- (2) Texte ap Dhahabî, i'tıdal, II, nº 523
- (3) Ici p. 471
- (4) Qor II, 262 (Taw IV, 5, cfi Ikhwan al safa, IV, 383), XXVIII, 30 (Taw III, 6, Makki, qoût, I, 47, cfr farq, 288, noqat, ed. Seybold, 92, Raghib pasha, safinah, 100), LVII, 13 (Taw. IV, 10, cfr. farq, 287), IX, 40 (Taw I, 4, cfr farq, 285).
  - (5) Cf1 1c1, p 67
  - (6) Cfr. pour Zohrî, Moqâtil.
  - (7) shahadat (ap farq. 351), cfr. Ghazali, mostasfi

mates), convaincue d'autoriser le faux témoignage (discipline de l'arcane), — al Hallâj, qui acceptait l'invitation de mazdéens, n'a pas hésité à entrer en relations avec ces réprouvés (1) Un point de départ commun reunissait ce mystique avec ces révoltés, une idée de justice sociale tous les hommes étant doués de raison, tous sont appelés au bonheur à jouir de ce monde, disaient ces anaichistes; à aimer Dieu, leur disait ce mystique (mîthâq) (2)

Et le fait que ce mouvement qarmate, qui avorta en 290/902, le seul auquel al Hallâj paraisse s'être intéressé, est nettement distinct du mouvement « néo-fatimite » de 297/909, qui triompha en Maghreb, puis en Egypte Le chef de ce premier mouvement, le sâhib al ndqah (3), avait été installé, dès 261/874, à Tâliqân (4) par son père (le sáhib al zohoûr) (5), sous les pseudonymes de « shaykh Yahya », « fils du mahdî », « fils d'Ibn Maymoûn » (6), il fut proclamé en 289/901 chez les Banoû 'Olays de Koûfah, par les soins de son pseudo-père, le dâ'î Aboû Mahmoûd Zikrawayh Dindânî (7), sous le nom de règne ismaelien d'Aboû 'Abdallah Mohammad, comme fondateur de la « dynastie Fâtimite (8) »; mais il ne put revenir à Tâliqân en 290/902, car il fut tué

<sup>(1)</sup> Ici p 128, 71; réprouvés des mazdeens eux-mêmes (farq, 347).

<sup>(2)</sup> Ici p. 607

<sup>(3)</sup> Personnalité, entrevue par Sacy (I, 201-203, 211) méconnue par de Gœje (Carmathes, 61), il convertit Jannâbî (Athîr VIII, 341), il est peut-être identique à l'ecrivain qarmațe Ahmad-ibn al Kayyâl

<sup>(4)</sup> fihrist, I, 187

<sup>(5)</sup> Qui envoya Ibn Hawshab au Yemen (266/879), et le sahib al badhr au Maghreb (270/883)

<sup>(6) &#</sup>x27;Abdallah-ibn-Maymoùn est, ici, hors de cause, étant mort en prison à Koùsah sous Ma'moùn (voir sur l'erreur de Goeje à ce sujet notre Bibliographie garmate)

<sup>(7)</sup> farq, 267, Magrizi, ıttı'az, 107, 115, sur Dındân, voir Bibliogr. garmate

<sup>(8)</sup> Protocole ap. Tabari, 2218; Athir, VIII, 353.

cette année méme, au siège de Damas Son frère et successeur, le sâhib al khâl, « Hasan », proclamé sous le nom d'Aboû 'Abdallah Ahmad (1), fut pris, amené à Bagdad, et coupé en morceaux avec ses ainis sur un échafaud (dikkah) en 291/903, et Qâsim, le dernier frère, périt à Habir, en 294/906, avec sa mère Mou'minah et Zikrawayh

Après cette date, les Qarmates n'avaient plus de chef légitime Un personnage singulier, qui s'était, dès 286/899 (2), institué directeur local de la secte, à Salamiyah, le futur mahdı 'Obaydallâh (né 259 + 321), fondateur des Fâtımıtes d'Egypte, réussit à reprendre, alors, les principaux fils de la conspiration garmate, avec l'aide d'un faussaire avéré, l'ex-mâlikite No'mân-ibn Hayyoûn Tamîmî (ne 259 + 363), son futur dâ'î-al-do'ât, qui rédigera sur ses vieux jours une histoire mensongère des débuts de la dynastie (3), récit dont les livres druzes (4) s'inspireront 'Obaydallah s'en va au loin, en Maghreb, profiter des travaux du sâhib al badhr, puis, quand celui-ci perce à jour son usurpation, il le fait assassiner En Khorâsân, ıl gagne les dâ'îs Aboû Hâtım Râzî et Aboû Sa'îd Sha'rânî, mais les Qarmates du Bahrayn, ses coreligionnaires au point de vue doctrinal, paraissent avoir, jusqu'au bout (5), méprisé 'Obaydallâh et ses successeurs, comme des usurpateurs, issus d'une bâtardise ou d'une substitution (6), et préféré attendre, contre toute espérance,

<sup>(1)</sup> Tabarî, 2241, itti'dz, 116.

<sup>(2)</sup> Epoque a laquelle, accuse d'usurpation par 'Abdan (prédécesseur de Zikrawayh), il decida le sâhib al naqah à le faire tuer (itti'áz, 115).

<sup>(3)</sup> Voir Bibliographie qurmate (ap. « Melanges Browne »).

<sup>(4)</sup> Y copiant une genealogie du mahdî, qui est fantastique (Sacy, I, 25, Dastoûr al monajjimîn, f 333).

<sup>(5)</sup> Correspondance avec le druze Moqtana'

<sup>(6) &#</sup>x27;Obaydallâh s'est dit successivement le neveu adoptif, puis le cousin éloigne des trois frères chefs de la revolte de 290/902, suivant deux genealogies différentes. la plus connue, celle d'Obaydallî, appelle

soit un rescapé authentique du désastre de 291/903 (1), soit l'arrivée finale du Messie, dont parle la *qasidah* de leur chef, Aboû Tâhir (2)

### c) La mission prophetique

### 1 Le rôle d'envoyé (rasoûl).

Les prophètes sont des avertisseurs, chargés de notifier de façon décisive la Loi, en proclamant son autorité sur ceux à qui Dieu la destine Le Qor'ân indique nettement que cette mission éminente dont ils sont investis ne les garantit, ni des méprises privées, puisqu'ils racontent les faiblesses de certains, ni même des reproches de Dieu, dont les réprimandes ouvertes les visent, notamment Mohammad (3)

Il y avait là une difficulté, que les zanâdiqah soulevèrent de bonne heure (4) Les croyants évitèrent d'abord de la méditer, affirmant sommairement, avec Moqâtil (5), que ces « fautes » des Prophètes n'étaient « mauvaises » qu'en apparence, bénies en réalité par Dieu, puisqu'il les avait préméditées pour eux Puis d'autres les admirent, comme des imperfections de novices, adoptant, avec Râzî, Ibn Ma-

le saḥib al naqah « Aboù Sha'la'la' Mohammad al Habib », la seconde fait du mahdi l'oncle d'un certain Ja'iar, mort au Caire en 293/905, tige des Banoù'l Bagliid (Ibn Hazm, mashahir, ap itti'az, p 6 seq)

<sup>(1)</sup> Cfi. leur déconvenue en 319/931 avec un sodomite, Abou'l Fadl Zakari Tammami (farq, 270, Bîroûni, âthâr, 213)

<sup>(2)</sup> Ap Bîroûnî, 214, Tagrib II, 239, Gœje, Carmothes, 113. Cfr la these anonyme (peut-être de Ja'far, parallèle au « Pas de jihâd ») « Pas de pèlerinage à la Ka'bah, avant que le Mahdi ne paraisse, et que Jesus, fils de Marie, ne descende (sur terre) » (Malatî, f. 378), comparee à leur destruction de la Ka'bah

<sup>(3)</sup> Qor. VI, 50, VII, 488 (et XI, 33), XXXIII, 40, LXXX, 2, XCIII, 7, XCIV, 3, XLVIII, 2, Ibn Hazm IV, 3-32.

<sup>(4)</sup> Tabarsî, ahtızdı, 122, 183.

<sup>(5)</sup> Malati, 111-112. Cfr Jobba'l (Shahr. I, 107)

sarrah, Ro'înî (1), la thèse concevant la prophétie comme une sanctification philosophique, une illumination purificatrice (2), résultat d'un entraînement d'ascèse (3)

Par une réflexion plus attentive, qui s'ébauche aussi chez Ibn al Hakam, Ibn Karrâm, Bâgıllânî et Ibn Foûrak (4). l'école mystique sunnite de Thawri, Dârânî (5), Kharrâz (6) et Tostarî (7), établit que les « défaillances » des Prophètes (hafawât, zallât, 'oyoûb) coexistaient réellement avec leur mission Et que, prévues dans le plan divin comme profitables pour les autres, elles servaient effectivement, sinon à les purifier eux-mêmes par le repentir, du moins à les contenir dans les limites assignées à leur rôle, au moyen de réprimandes divines (ta'nîb), alternant avec des gracieusetés divines (ta'nîs), note Hallaı « Les capacités individuelles des Prophètes sont proportionnées à leurs rôles, chacun suivant la situation qui lui a été réservée Chacun a été lié à sa dot (hazz), sous condition d'agir conformément à une règle de conduite, à l'égard de Dieu, et chacun a été réprimandé quand il y a manqué (8) Il en est qui ont été samiliarisés avec Dieu après en avoir été réprimandés Quant à Mohammad, il a été familiarisé avant la réprimande (9)....

- (1) Hazm IV, 198.
- (2) Epanchee de l'Intellect Actif (Gauthier, Ibn Rochd, 131-138).
- (3) Ce qui avait le defaut de mettre en cause et de nier un des traits caractéristiques de Mohammad, sa vie de harem (Ibn Hâyit, ap Hazm I, 78, IV, 197, 225).
- (4) Cfr. sur le hadith al gharânîq (Qor. LIII, 20 bîs), farq,210; Ibn al Dâ'i, 435, Hazm IV, 164, 224, 225).
  - (5) Baqli, in Qor VII, 21 « felix culpa » d'Adam
- (6) Id, in Qor. XXXVIII, 23, David, repentant, est rapproché de Dieu davantage.
- (7) tafsîr, 17-18. Thèse d'Ash'arî, contre Aboû Hanîfah et Mâlık (Sobkî, II, 268).
  - (8) Ap. Sol. in Qor. IX, 43.
  - (9) Dieu lui dit « XXIV, 62 », avant « IX, 43 », tandis qu'Il dit à

(Noé, au contraire, le fut après) Telle est la situation faite à Noé, et le pardon qu'il reçut ainsi ne le rend pas inférieur à Mohammad, chaque prophète restant à son rang devant Dieu »

Cette étude amena Hallâj, après Ibn Ibâd (1), Jâhız (2) et Ibn Karrâm, à mettre à part une définition importante, celle de la risâlah, « mission d'Envoyé » (3). La plénitude du rôle de prophète, ce n'est ni la voyance, ni les miracles, c'est sa mission d'apostolat (4) Or « l'envoyé ne sait que ce qu'on lui a commandé ou montré » (5), la seule qualité personnelle requise d'un messager, c'est la siddiqîyah, la parfaite sincérité, dans la transmission (iblâgh) (6) du message qui lui est confié Extérieurement cette mission est une investiture glorieuse, preéternellement réservée (7), un titre de

Noe « XI, 48 » après lui avoir fait dire « XI, 47 ». Ce passage contient divers termes techniques curieux, Hallâj compaie le travail de Dieu sur les âmes à la panification II « pétrit » (ma'joûnah, in Qor XIX, 13), et leur pâte ne doit ni « durcir » (tafattara), ni « fondre » (dhâba).

- (1) farq, 210.
- (2) mokhtdrdt, II, 299-301 tout rasoûl, par là même qu'il annonce la loi (shari'ah), est aussi nabî (= fondateur de nation, millah) et imâm (= coordination des volontés, talqîn), le nabî, lui, n'est que nabî et imâm, et l'imâm n'est qu'imâm
- (3) Au contraire, le traditionniste Aboû Hâtim ibn Hibbân (+ 345/956) se fait condamner par les Kairâmîyah et Hanbalites (Harawî, dhamm, 113b) pour avoir réduit la noboûwah à «'ilm + 'amal'»
- (4) Eile est indispensable à la vie de la Communaute (Khârijites ahl al da'wah), aussi peut-elle être transmise. aux imâms ('Ijlî Shahr. II, 15), ou à tous les croyants sincères (Khârijites, Ibn Hibbân), ou aux siddîqoûn: Aboû Bakr, d'abord, puis les saints (Sâlimîyah, Ibn 'Atâ, ap Sh. tab 1, 95, Misrî, id. I, 68)
  - (5) Sol. in Qor III, 438
  - (6) tabligh d'Ibn Karrâm.
- (7) Taw., p. 160 « Après, nous en viendrons au rasoûl et à sa mission, au nabî et à son prophetisme. Pour le moment, que ne t'occupes-tu, plutôt, de cette mention (dhikr), de cette ipséité.. que Dieu même lui a réservées...»

juridiction qui se confère dans le temps (1) et le caractérisera à jamais (2), mais sans le transformer à priori

La risâlah, mission d'Envoyé, est distincte de la noboûwah (3), état de voyance prophétique, ainsi que des mojizat, miracles, l'une la précède, par une illumination de l'intelligence de l'envoyé (4), les autres la confirment, aux yeux des hommes (5) Ni l'une ni les autres ne sont des grâces sanctifiant l'Envoyé. Al Hallaj est très formel à cet égard Shibli lui demandant quelle difference il y a entre les prophètes et les saints, il répondit (6). « Les prophètes ont reçu pouvoir sur les grâces, ils les ont en leur possession, ils en disposent (= pour les distribuer), sans que ces grâces disposent d'eux (= pour les transformer), - quant à d'autres (= les saints), les grâces ont reçu pouvoir sur eux, ce sont les grâces qui disposent d'eux (et les transforment), non pas eux qui disposent d'elles » (7) C'est ce que Tiimidhi, selon Ibn 'Arabî, avait déjà exprimé sous une autre forme (8), en montrant la supériorité de Jésus, wall, sur Aboû Bakr, sid-

- (1) Contre Ibn Karram et Tostarî. pour qui il se confère preéternellement (101 p 601)
- (2) Zâhintes, Hanbalites, Hallâj, contre les Ash'arites, pour qui le rasoûl cesse de lêtre, en mourant (thèse d'Ibn Foûrak, ap Maqâlât Ibn Kollâb wa'l Ash'art cîr Najdî, 389, Harawî, 129h, Hazm IV, 215, Sobkî, III, 53, Goldziher, Zâhinten, 170, n 1)
- (3) Thèse d'Ibn Ibâd, Ibn Karrâm et Imâmites (Dâ'î, 435), contre l'identification, thèse sunnite commune Ghazâli, ladonniyah, 29 Le nabî n'est pas morsal à priori, sur les 124 000 prophètes, 360 seulement ont été morsal (Dâ'î, l c., 313, selon Sanoùsî) Distinction du rasoûl et du morsal ap. Miskawayh (fawz, 114-115)
  - (4) Ici p 567
  - (5) Ici p. 365 (tahaddi)
- (6) Solami, tabaqdt Ibn al Dâ'i, 401 Comp Fâris, in Qor. XVIII, 65 (ap. Baqli).
  - (7) Ici p 417.
- (8) Rectifiant la théorie de l''aqd al qalb de Mohammad ('Iyad, shifa, II, 88), d'ailleurs elle est contredite par Qor. X, 94.

diq, l'asservissement où sa mission (de témoin véridique, héritage du Prophète) place Aboû Bakr vis-à-vis de Dieu n'est qu' « unilatéral », limité à son extérieur, relatif à sa langue seule, astreinte à ne répéter que ce qu'il a entendu (siddiqiyah), tandis que l'asservissement de Jésus, non seulement prophète (= témoin véridique) mais saint, est « bilatéral », liant simultanément son cœur (soumis à l'inspiration permanente) et ses membres

#### 2 L'enchaînement des missions

Ce que le croyant peut apprendre en méditant les exemples des Prophètes (1), leurs attitudes envers les hommes, c'est la permanence de leur sincérité intellectuelle à l'égard de Dieu (2); c'est pratiquer l'ascèse du sens, le renoncement aux images (3), la siddiqiyah, l'asservissement de la langue, transparente interprète de la perception pure de l'Unité divine Au terme de cette préparation, Dieu peut la compléter par le don du renoncement intérieur, l'asservissement du cœur, son « expatriement », ghorbah

De bonne heure, les mystiques renoncèrent à classer les Prophètes suivant leurs mérites respectifs; déjà Dirâr enseignait que tous étaient égaux (4). De même Misrî (5), Jonayd, qui en propose huit, sur le même plan, comme

<sup>(1)</sup> Leurs shama'ıl (Jahız, mokhtarat, II, 144) generosité, bonté (cfr. livres de Borjolant, Ibn abî'l Donya)

<sup>(2)</sup> Suprà, p 641

<sup>(3)</sup> Cf le sermon d'un qdss sur le tanzîh hallagien, note par Ibn 'Aqîl (Ibn al Jawzî, qossâs, f. 134) « O vous, qui vous foigez du Créateur une effigie fixe dans vos cœurs, ce n'est pas là Dieu, c'est une idole. L'hiatus entre la divinité et le contingent doit maintenir les âmes dans la crainte, a Le venérer (Qor. VIII, 2) Quant à ces hantises imaginaires, il est obligatoire de les extirper de nos cœurs, comme il est obligatoire de briser les idoles (Kasr al asnâm) » Comp. ici p. 643.

<sup>(4)</sup> Ibn al Dâ'î, 435.

<sup>(5)</sup> Sh. tab. I, 98.

modèles, à ses disciples, et Ibn 'Atâ, qui fait de quatre d'entre eux les « sources divines » sur la terre (1) L'important, pour eux, est de construire, au moyen des données coraniques sur les Prophètes, une sorte de manuel progressif pour les méditations du sâlik, un « ltinerarium mentis ad Deum » (2), d'établir un enchaînement entre les diverses démarches des Prophètes vers la vision divine

Le Qor'ân n'est pas sans prêter à cette conception, Mohammad y est invité à se conformer aux exemples des Prophètes précédents, spécialement à Abraham (3) et à Moise (4), dans son ascension vers la vision divine. en passant par les mêmes phases qu'eux.

Les principaux mystiques musulmans ont travaillé à cette synthèse dynamique du Qor'an, Tostarî (5), Jonayd (6) avaient précédé Hallaj dans cette voie, en attendant Ghazâlî (7), Kîlânî (8), Ibn 'Arabî en ses /osoûs, Roûmî (9) et Jîli (10)

L'originalité de la construction hallagienne n'est pas dans le classement des versets et hadith invoqués, classement identique à celui de ses maîtres (11), Tostarî et Jonayd Elle est dans la conclusion qu'il en tire; il pose ces différentes physionomies de Prophètes, Abraham méditant sur la

<sup>(1)</sup> Baqli, tafsir, f. 357a.

<sup>(2)</sup> Un manuel de l'Ascension mystique, miraj, comme Bistami ose le dire

<sup>(3)</sup> Sa conversion (Qor. VI, 75-83).

<sup>(4)</sup> Cfr. supra, p. 503

<sup>(5)</sup> tafsir, 29

<sup>(6)</sup> Dawd al arwdh ('oloûw, donoûw)

<sup>(7)</sup> *ihyâ*, IV, 178 seq

<sup>(8)</sup> Ap bahjah, 53-70. Cf. Ibn al Jawzî, ro'oûs, 52-53.

<sup>(9)</sup> mathnawt.

<sup>(10)</sup> ınsân kâmıl

<sup>(11)</sup> Et même à celui d'un hadîth ibâdite (Dalîl).

Résurrection (1), Moise au Buisson Ardent et demandant la vision (2), Mohammad au mi'râj (3), non comme des types de sanctification croissante, mais comme de simples préfigures, de plus en plus translucides, de la vision. De même qu'en Adam fut montrée aux Anges une préfigure matérielle de la convenance adorable de l'union mystique, de même, en Moise et Monammad est signifiée aux croyants la vocation abrahamique à la sakinah (4), l'accession de la raison à cette vision pure de l'essence divine, qui est la préfigure spirituelle du dénuement humain dans l'union mystique (5)

Les commentaires et réflexions dont il accompagne (6) ses descriptions de leurs états sont caractéristiques, ce sont des exhortations appelant les siddiquan, ceux qui ont réalisé en eux la position intellectuelle de ces Prophètes, leur takhalloq bi akhlâq Allâh (7), à passer outre, vers l'union, par cette

<sup>(1)</sup> Qor II, 262

<sup>(2)</sup> VII, 139, 140.

<sup>(3)</sup> XVII, 1, LIII, 1-18; XCIV.

<sup>(4)</sup> Qor VI, 162-165, qui i approcha Aboû Bakr de Mohammad (cfr Qor IX, 40), puisqu' « entre le siddiq et le rasoûl il n'y a que la preséance de la noboûwah », disent les Sâlimîyah (Makkî, goût, II, 78, cf 66); c'est ce qui explique la plaisanterie racontee ici p. 336, Aboû Bakr est le successeur spirituel de Mohammad

<sup>(5)</sup> sidq loyaute de la langue, d'où tasdiq, assentiment, consentement de la pensée 1° en grammaire, convenance du jugement, application de l'attribut au sujet, 2° en droit s'acquitter rigoureusement d'un contrat (Khariaz, ap. Sairaj, loma', 216), 3° en mystique « l'epee de Dieu sur terre », la base permanente de tous les états mystiques (Mohâsibî, ap l c., 217), consentir a Dieu en toute situation (Jonayd, id). « Le siddiq, c'est celui qui reste, avec Dieu », dans le statut même que Dieu a prescrit, sur sa conscience, les choses créees ne laissent pas de trace, « il y a pour lui avec Dieu un rapport (nasab), par lequel il reçoit les grâces » (Hallâj, in Qor. XIX, 55, 57, cfr. ici p. 300, l 2) Wâsitî dit que la siddiquah est le début et le terme des états mystiques (Sarraj, l. c, 70)

<sup>(6)</sup> Taw. IV, 5; III, 7-11; V, 21.

<sup>(7)</sup> Qor. LXVIII, 5; 101 p 642, cfr Ibn 'Arabi, Hilyat al abdal.

transposition transformante dont nous avons déjà parlé. De nombreux textes hallagiens étudient comment Moise obtint d'entrer en dialogue avec Dieu (mohâlamah) (1), mais non d'accéder à la vision de l'essence pure La première question avait été longuement discutée Jahm, les mo'tazilites et Ibn Kollâb prétendent que Moise n'avait pu entendre, en ellemême, la Parole incréée; contre Ibn Hanbal (2).

La solution d'al Hallâj pour la seconde est conforme à celle de Hasan, de Ja'far et des Sâlimîyah (3), Moise ne put apercevoir qu'une approximation transfiguratrice de la vision, sous forme d'une masse illuminée de créatures (4). sa mission étant de prêcher le « Dalil », Dieu, comme Législateur.

La vocation de Mohammad l'amena plus loin, Hasan jurait qu'il avait « vu son Seigneur » (5) Après Ja'far (6) et Ibn 'Atâ, Hallâj montre aussi que Mohammad, par une grâce spéciale, fut, en son usrâ, suspendu à l'horizon extrême du créé, et que son regard, détaché un instant des créatures (7), de Gabriel, et même de la forme entrevue d'Adam (8), plongea directement dans une Essence immense, incompréhen-

<sup>(1)</sup> Reférences ap. Taw, p 163, corr ligne penult

<sup>(2) «</sup> Celle qui parla à Moise, Celle qui questionnera Jésus au Jugement » (ap radd, ms. Londres supp 169, f 13b).

<sup>(3)</sup> Taw. III, 8, 10, Hasan, ap. Baqli, tafsir, f 119a

<sup>(4)</sup> Ja'far, Bâqıllânî (contre Ash'arî) ap 'Iyâd, shifâ, I, 157, 162; proposition X des Sâlimîyah ap Ibn al Farrà (mo'tamad; résumée ap Kîlânî, ghonyah, I, 82); Moise est ainsi puni de s'être trop complu au dialogue divin; cette vision est la sîmorgh (trente oiseaux) des Persans ('Attâr). Taw, p. 164

<sup>(5) &#</sup>x27;Iyad, shifa, I, 159 Thèse d'Ibn 'Abbas et d'Asma, fille d'Aboû Bakr, contredite par 'Ayishah (controverse fameuse)

<sup>(6)</sup> Baqli, tafs , XVII, 1 , 'Iyad, l. c., I, 164, 165.

<sup>(7)</sup> Taw II, 7.

<sup>(8)</sup> Sol in Qor LIII, 3.

sible, qu'il dut s'avouer impuissant à louer dignement (1) Cette vision simple et négative purifia définitivement sa foi, lui donna la sakinah (2), sans l'unir à Dieu, sa mission étant de prêcher le « Madloûl », le Juge qui isole la divinité d'avec les créatures, non l'Esprit qui unit l'humanité avec Dieu (3)

## 3 Salát 'ala'l Nabî, shafâ'ah

Cela nous aide à comprendre la position d'al Hallâj dans deux questions célèbres la « prière sur Mohammad », salât 'ala Mohammad, et l' « intercession de Mohammad » « Ibn Mansoûr dit à un homme témoignes-tu que Dieu est unique, quand tu entends l'appel à la prière ? Certes non, tu schismatises (alhadta!), tant que tu unis (4), dans ton témoignage, ton attestation de Dieu avec ton attestation du Prophète, et tant que tu ne les sépareras pas, attestant Dieu, quant à Sa majesté unique, puis le Prophète, quant au dépôt qu'il a reçu (balâgh) et au salut que tu lui dois, c'est ainsi que les consciences s'égarent dans l'au delà de la différence, alors que Dieu seul est » (5) — Wâsitt, son interprète, précise. « Prie sur le Prophète, quand tes membres peinent sous des fardeaux (awqâr) (6), mais, en ton cœur, ne lui réserve pas de mesure spéciale (miqdâr) (7) » — La salât 'ala al Nabî n'est

<sup>(1)</sup> Taw. II, 8, thèse reprise par Haykal (Kalàbàdhî, ta'arrof, f 37a) et 'Abdallah Qorashî (sharh al tawhîd, extrap Ḥilyah, s v.).

<sup>(2)</sup> Baqlî, ın Qor. IX, 26

<sup>(3)</sup> In Qor XXVIII, 85, afr. 1c1 p. 635.

<sup>(4)</sup> Les Darqaoua font encore une pause, en cet endroit de la sha-hadah.

<sup>(5)</sup> Sol in Qor III, 16.

<sup>(6)</sup> Ainsi font encore les hommes de peine, anjouid'hui.

<sup>(7)</sup> Solamî, choque de cette phrase, en demanda l'explication à 'Abd al Wahid Sayyarî, qui lui dit « Penses-tu poursuivre quelque résultat à son avantage en « priant sur lui »! Tu ne fais que poursuivre ton avantage personnel; le sien est trop haut pour que sa Communauté puisse espérer l'accroître... » (in Qor XXXIII, 56)

donc pas nécessaire (1), et Shiblî, récitant la shahddah, s'arrêtait, avant « Mohammad rasoûl Allah », disant « Si Tu ne me commandais pas de mentionner Ton Envoyé, il me serait impossible de le mentionner ». Ibn 'Atâ, de façon plus atténuée, considérait (2) que la « prière sur le Prophète » (Qor XXXIII, 56), attestation de son insertion dans la prescience (waslah), quand elle est de Dieu, — intercession pour lui obtenir indulgence plénière (raf'ah) (3), quand elle vient des Anges, — ne pouvait être, venant des membres de la Communauté, qu'imitation affectueuse de son endurance de la Loi (motâba'ah) Insister sur elle distrairait les cœurs de Dieu

A ce moment même (4) la salât 'ala'l Nabî était introduite: dans la prière publique par les Fâtimites (5), dans la dévotion privée par les Malékites (6), et certains Imâmites (7), en attendant les récitations collectives instituées par Harîrî (8) et Jazoûlî (9), quoique Nawawî (10) prétende que

- (1) Sha'rawi, lata'rf, I, 124
- (2) Baqli, in loco, et in Qor XXIV, 47.
- (3) Comp. Shafi'î, Tostarî, ıcı p 704
- (4) Auparavant, on ne prononcait sur lui (et sur les fidèles pieux) que des tahiyát (formule selon Ibn 'Okkáshah ap Malati', et selon Ibn Karrám ap Dhahabi, ta'rikh)
- (b) Protocole des lettres du sâhib al khâl en 290/902 (Magrîzî, itti'âz, 120) l'imitant, 'Obaydallâh l'introduit après l'âdhân (Ibn Hammâd, trad Cherbonneau, JAP, 1855, p 542), ce que Saladin, en réalite, ne fit que conserver, à la chute des Fâtimites d'Egypte ('Idwî, boloûgh al mosirrât, chap. VI)
- (6) Fadl al salât 'ala'l Nabî, ouvrage du qâdt Isma'îl-ibn-Hammâd, oncle du qâdî Aboû 'Omar (ici p. 217) éd. d'Ibn al Harrâth (ms Damas, majm 38), hadith recueillis par Dâraqotnî ('Idwî, l c).
- (7) Qods al Toûr, livre d'Ibn Jonayd Iskâfî (+ 381/991). Tusy's list. 269
  - (8) Cfr 1c1 p. 419 Et Goldzihei, WZKM, 1901, p. 43.
  - (9) dala'ıl al khayrât
  - (10) 'Idwi, l. c., comp. pourtant Qor XXXIII, 42, VII, 188

cette dévotion soit d'obligation coranique, les néo-hanbalites et les Wahhabites en ont dénoncé l'aspect idolâtrique (1)

Shafa'ah, l'intercession Mohasibi, qui la décrit (2), la place après le Jugement; Mohammad, qui boit à la coupe avec les autres prophètes, entend les cris des grands pecheurs de sa nation, morts sans repentir, et suppliciés, il quitte le banquet, et sur sa prière, en considération de leur foi, ils sont retirés des flammes; ils apparaissent d'abord, avec, sur leurs fronts, l'inscription (3) « Jahannamyoûn, 'otagâ al Rahmân min al nar », « Infernaux, affranchis du feu par le Miséricordieux »; puis cette inscription humiliante est, sur leurs instances, effacée, et ils se joignent aux élus. Hallaj observe: « Qui donc intercède auprès de Lui, sans qu'il le lui ait permis? (Qor II, 256). Et qui pourrait être l'Intercesseur, auprès de Celui que nul, autre que Lui-même, ne pousse et ne retient? (4) » - Wâsitî, citant cela, développe « Qui donc Me priera pour que je l'exauce? Croira en Moi, pour que je le dirige, M'obéira pour que je le préserve, cessera de pécher pour que je l'impeccabilise ? (5) » — L'intercession, proportionnée au degré d'asservissement volontaire de l'homme à Dieu, n'est donnée aux Prophètes (6) que limitée en extension et compréhension Celle de Mohammad, corrélative de la salât 'ala'l Nabî, ne vise que les grands pécheurs de sa Communauté, et pour autant qu'ils ont pratiqué la Loi, y

<sup>(4)</sup> Cfr le hadith, Lawlâka (Taw, p. 135) et lbn Hajar, dorr mandoûd De fait ce privilège externe n'est accompagne d'aucune sanctification interne, ne procure aucune voie d'accès à Dieu, puisqu'il est reste inaccessible à Mohammad au mirâj.

<sup>(2)</sup> ba'th wa noshoûr. ms Pans, 1913, f. 196a seq

<sup>(3)</sup> πιτταλιο, d'E Zigabenus. Cfr. Hodhayfah (Hanbal, V, 391)

<sup>(4)</sup> Sol. in Qor , l. c

<sup>(5)</sup> Baqli, l. c.

<sup>(6)</sup> Et seulement aux Saints, en plénitude . istigháthah.

ayant cru, sur sa parole Elle leur procure le Paradis créé, non la vision transformante. Telle est la double restriction, qu'après Bistâmî (1), Hallâj apporte (2) à la doctrine de l'intercession, formulée à propos de Qor XCIII. 5, par Ja'far, Tostarî et Ibn 'Atâ; comme définissant le « grand caractère » (kholog 'azîm) (Qor LXVIII, 4), « l'intention » (himmah) spécialement visée par Dieu en Mohammad sa mission de miséricorde, rahmah (Qor. XXI, 107): restreinte et limitée (3).

#### d) La saintete

### 1 Sa definition la ghibtah, questions posees.

La pleine réalisation de la Loi n'est requise ni du chef de l'exécutif, qui la fait observer (puisqu'en privé, il peut la négliger et la laisser négliger), — ni même du Prophète qui l'édicte (puisqu'il n'est, vis-à-vis de Dieu, responsable que de sa publication devant tous; non de son application, intégrale et universelle) A quoi peut-on la reconnaître, parmi les fidèles attentifs à observer la Loi? A l'amitié de Dieu, wildyah, la sainteté

wildyah 1° Qor'an: état surnaturel des élus (4) possesseurs de la toma'nînah, nommément des « martyrs » (morts

<sup>(1) «</sup> Mon étendard est plus vaste que celui de Mohammad » ('Attar, I, 176) Il prie pour tous les hommes, ce qu'Ibn al Jawzi critique (Namoûs X).

<sup>(2)</sup> Nous n'avons pas retrouvé l'original du texte qu'Ibn 'Arabî et Shàdhilî incriminent, d'al Hallal, sur ce point (ici p. 383, 424).

<sup>(3)</sup> Son intercession est une partie de sa « dot » de prophète (cfr. Hallàj, supra, in Qor XXIV, 62), il n'a pas à prier pour les infidèles (Qor. IX, 81) Bien plus. ni la prière de Noé pour son fils (Qor XI, 47), « ni celle d'Abraham pour son pète (Qor IX, 114-115, LX, 4), ni celle de Mohammad pour sa mète » (Ibn al Jawzf, l c, ap. note 1) et pour son oncle Aboù Tâlib n'ont ete agreées de Dieu

<sup>(4)</sup> Ici p. 500

à la guerre sainte) 2º Khârijites. état (1) de ceux qui refusent de tolérer un gouvernement injuste, et, même « s'ils ne sont que trois », s'insurgent au nom de Dieu, « Lui vendent leur vie » pour venger la Loi (shirâ' des Shorât (2), ahl al da'wah comme Aboû Bilâl Mirdâs-ibn Joudir Rabî'î) (3) 3º Imâmites. état surnaturel émanant de l'investiture reçue par 'Alî au Ghadîr (4), par le moyen d'un sentiment de dévotion envers 'Alî et ses descendants, gage de prédestination (5): 'Alî seul a parfaitement interprété la Loi 4º Sunnites. état privilégié, shahâdah, des croyants morts combattant à la guerre sainte (6), donnant ainsi leur vie par obéissance à la Loi. « porte-flambeaux, sous le Trône (de Dieu) (7) » Hasan Basıî étend ce terme à « celui qui meurt à la fin du jeûne, d'un ghazw ou du hajj (8) », puis, l'idée de la « guerre sainte suprême » (= contre soi-même) (9) aidant, on l'étend à « celui qui pratique la Loi avec patience (sabr) et componction (hozn) » Mais on y objecte que Dieu seul sonde les cœurs, et que les croyants ne peuvent garantir (shahddah) ni l'élection, ni la sainteté (ni la réprobation, bara'ah) de personne (10), en dehors de Hamzah, Ja'far Tayyar et des Dix Compagnons.

Bientôt, pourtant, une certaine description objective de la sainteté se répandit parmi les sunnites pieux, c'est le hadîth al ghibtah, sur « ceux que les prophètes eux-mêmes envient,

<sup>(1)</sup> Formellement proclamé (tawalli), farq, 73

<sup>(2)</sup> Repris au sens mystique par Ḥabib 'Ajami (Hilyah, s n).

<sup>(3)</sup> Shammakhi, trad Masqueray, 272, 355.

<sup>(4)</sup> Ici p 507

<sup>(5)</sup> amanah de Moghîrah

<sup>(6)</sup> Ash'ari, l c, 86a.

<sup>(7)</sup> Ibn Battah, l.c., cfr 1c1 p. 321, l. 17 seq.

<sup>(8)</sup> Makki, qoût, II, 120, Ibn Qotaybah, mokhtalif, 215

<sup>(9)</sup> Ibn al Moqaffa', mo'tazilites.

<sup>(10)</sup> Ibn Battah 'Okbari, sharh wa ibanah , Malati, 377, 31.

i. e proclament bienheureux » (1). En voici la rédaction selon Yazid Raqàshî (+131/748) « Je vous annonce qu'il y aura des gens, ni prophètes, ni morts à la guerre sainte, que les prophètes et les morts à la guerre sainte envieront, pour leurs demeures rapprochées de Dieu, et les chaires eclatantes à eux seuls réservées! Qui sont-ils? Ceux-là qui Me feront aimer (tahabbob) des fidèles, et les feront aimer de Moi. en ordonnant les Commandements (de ma Loi) » (2) D'accord avec le hadith de Hasan Basrî «man 'ashiqanî » (3), cette tradition, reprise par Ibn Adham (4) et méditée par Tirmidhî (5), annonce qu'il y a constamment, parmi les membres de l'Ommah, d'humbles fidèles, agréés et aimés de Dieu, véritables « repèies » de la voie droite, piliers de la société, qui, sans eux, croulerait (6) Commentant le hadith « Faire mémoire des gens pieux attire la miséricorde divine »,

<sup>(1)</sup> ghibtah, envie, sans jalousie c'est dire de quelqu'un « Toûba laho ' Qu'il est heureux ' » Ces deux termes (appliques à Mohammad par Ibn Mas'oûd; Malati, 234) sont specialisés en liturgie chretienne arabe

<sup>(2)</sup> Makki, qoût, I, 222, c'est le hadith qodsi nº 31 du recueil Nabhani (jamî').

<sup>(3)</sup> Ici p 511.

<sup>(4)</sup> Dans le texte fameux « Je serai son ouie et sa vue . present à sa nuit et familier à son jour. O Yahya! Je serai l'hôte de son cœur Je l'investirai d'une mission (mab'ath) qui sera enviee des Prophètes et Envoyes. Puis j'ordonnerai à un crieur de crier « Voici N, fils de Z, saint et sanctifie par Dieu, Son elu entre Ses creatures, qu'Il appelle à Sa visite pour guerir son cœur par la vue de Son visage. » Et Je rassasierai ton cœur de ta soif de Me regarder, et renouvellerai ta saintete chaque jour, nuit et heure », thème repris par Dârânî (Qosh 18) et Fâris ('awârif, IV, 278-279)

<sup>(5)</sup> Khatam, quest 146

<sup>(6) ©</sup> De tels hommes ne M'oublient plus loi sque les autres oublient; voilà ceux dont la parole est la parole même des prophetes, voila les vrais heros (abtâl), ceux dont Moi, lorsque je veux frapper les gens de la terre, Je me souviens, pour ecarter d'eux cette calamite » (fin du hâdîth de Hasan)

Wakî' célèbre « ces fidèles purifiés, qu'une crainte sainte fait mourir, leur conférant ainsi la shahâdah 'ozma » (1) Ce sont eux, précise Mohâsibî, qui soignent charitablement la Communauté dans ses maladies (2), ils guérissent les cœurs de leur mal (3), en leur remémorant les grâces et la bonté de Dieu, leur faisant aimer Dieu dans la persévéiance à Le servir dans sa Loi, — et l'endurance à Le subir en Ses décrets, parce qu'eux-mêmes, ayant renoncé à tout, vivent de l'amitié constante de Dieu.

Ainsi se posent, dès le second siècle de l'hégire, les problèmes fondamentaux de la sainteté en Islam · khollah, amitié (de Dieu); tafdîl, primauté (des saints sur les prophètes), istighâthah, invocation (exaucée) des saints (abdâl, piliers spirituels du monde), karâmât, miracles des saints.

khollah, l'amitié de Dieu (4). 1° Rabâh et Kolayb · l'amour de Dieu, devant libérer le cœur de la préoccupation des jouissances interdites, peut aboutir, dès cette vie, à une dispense plénière de la Loi, ibâhah. Thèse condamnée par Khashîsh (+253/867) (5) 2° lbn Hayyân et Yahya Râzî · après un entraînement corporel préalable, appelé par lbn Hayyân, tadmîr al maydân, entraînement du cheval sur le manège, continué jusqu'au point d'indifférence où la myrrhe et la crème aux dattes, le vinaigre et le miel sont également bons pour la bouche, — le mystique est libre La perfection de l'ascèse, dit Yahya Râzî, en atténuant, est en tout cas compatible avec la jouissance des richesses licites et des plaisirs permis Thèses condamnées par Khashîsh (6). 3° Ces inter-

<sup>(1)</sup> Tha'labî, qatla al Qor'an, ms Leide, f 4°, cfr 1c1 p 501, n 1.

<sup>(2) «</sup> Celui qui vient à vous, malade, parce que Je lui manque ('alila min faqdi), guérissez-le » (Mohâsibî, mahabbah)

<sup>(3)</sup> Qor XXIV, 49.

<sup>(4)</sup> Terme bien expliqué par Makki, goût, II, 77, 78.

<sup>(5)</sup> istiqdmah, in Malatî, 164, 166.

<sup>(6)</sup> Id., m id., 165-166 [Jabir]-ibn-Ḥayyan est seul nommé Mais

prétations excessives et imprudentes étaient désavouées par la vie constamment renoncée des maîtres en mystique hozn de Hasan Basrî, larmes des « pleureurs » (bakka'oûn) comme Sâlıh Morrî, 'Abd al Wâhıd ibn Zayd (1) et Dârânî Mohâsıbi, Jonayd et leur école, méditent l'exemple de Jésus « l'imâm des ascètes en ce monde et des sâlikoûn en quête de la vie future, dont les bénédictions sont manisestes pour ceux qui suivent ses pas » (2), - « bénédiction pour ceux qui, l'accompagnant et l'imitant, sont par lui conduits à s'écarter du monde et à préférer la vie future » (3) - et de « certains pauvres d'entre les Mohâjuroûn » (4) parmi les Compagnons de Mohammad, et affirment la nécessité d'un dénûment croissant, jusqu'à la mort Ibn 'Atà y ajoute le signe de la souffrance désirée Hallaj, à l'imitation de Mohasibi, appelle cet état la ghorbah, « l'expatriement » (5) de soi-même par un recours de plus en plus constant à la grace divine Car, « en ce monde, il n'est pas de métier (hirfah) plus beau que celui de demander l'aumône » (6). « Le soûst, c'est celui dont

l'autre thèse est bien connue pour avoir eté reprise par Yahya Rází et les Karrâmîvah (fadl al ghina).

- (1) Voir ses prônes (Hi/yah, s. n.)
- (2) Aboû Othmân Maghribî (Sol in Qor XIX, 32)
- (3) Jonayd (Baqlî, in Qor XIX, 31), cfr vers de Kâshifî, tafsîr, II, 81 (trad. Herbelot, art «Issa», 462b) Cf fin de Qor V, 50
- (4) Yoûsof-ibn-Hosayn Rázî (Sol in Qor XI, 8) allusion aux ahl al soffah, admis par Ibn Kairam et Tostarî.
- (5) On le surnomme « al Gharib » (Taw III, 1, VI, 20, cfr ms. Londres 888, f 327a, 331b), c'est la vocation de Yahya (Jonayd, in Hojwîrî, Kashf, 39), « expatiie », comme le pèlerin, qui a un but, non comme le cosmopolite, qui n'en a plus (cfr. ici p 67, n 2) D'où le hadith admis pai Mohâsibî « L'Islam a commencé expatrie, et il redeviendra expatrie, comme il a commence, bienheureux les expatries de la Communaute de Mohammad, ceux qui se sont esseulés avec leui religion » (wasâyâ, f 3²) « L'ascète est expatrié en ce monde, et le sage expatrié dans l'autre » (Yahya Râzî, ap Sh. tab. I, 80, Nasrâbâdhî ap. Qosh 66; cfr. ici p. 472, l 40)
  - (6) Baqli, Shath 141 (cfr. Asın, Logia D Jesu, nº 73).

la substance est unifiée, que nul ne cautionne, et qui ne cautionne personne. L'abandonné à Dieu, qui n'accepte (sans nécessité) aucun vivre, même dans la ville où il y aurait le plus droit (1). Celui qui n'a plus ni maître, ni disciple, ni preférence, ni appréciation ; désert dans un désert, sa détermination est d'être indéterminé; son indétermination c'est sa réalité, son nom c'est sa voie, son signe distinctif c'est son incendie,... son anéantissement fait sa gloire »(2) Ainsi s'accomplit en l'homme la parole d'obéissance jurée pour lui au Covenant, en un renoncement incessant, ce qui fait cette permanence de la sainteté, que Dârânî et Tostarî niaient puisque révocable à la première faute (toujours possible), et que Jonayd et Tirmidhî affirmaient a priori, puisque marque d'une prédilection prééternelle (3)

Tafdil al wali 'ala'l nabi; précellence du saint sur le prophète 1° Qor'ân les deux caractéristiques de l'inspiration permanente du saint (4). en lui, l'amitié de Dieu (toma' ninah), — pour les autres, des mitigations apportées (rokhas) aux prescriptions légales, — sont les amorces du hadith al ghibtah — 2° Rabàh et Kolayb posent la question, Dârânî essaie une conciliation (5), mais son disciple Ibn abî'l Howwârî se fait bannir de Damas pour avoir enseigné cette précellence (6). 3° Tirmidhî, qui l'admet, concilie par sa théorie

<sup>(1)</sup> Qosh IV, 4, III, 53 (comp. Motarrif, sur le sa'nh, in Sh tab I, 33)

<sup>(2)</sup> Taw. V, 34.

<sup>(3)</sup> Hojwiri, Kashf, 225

<sup>(4)</sup> Voir al Khidr, Jesus, ahl al Kahf

<sup>(5)</sup> En déclarant que Yahya est supérieur à Îsa comp. de Qor. XIX, 15 où le salam divin est au style indirect, pour Yahya (comme pour Mohammad, avec XIX, 34 où le salam est au style direct, pour Jesus thèse reprise par Baqli, in v): cfr. Asin, Logia D Jesu, n° 30, Ibn al Jawzi, narjis.

<sup>(6)</sup> Solami, ap Ibn al Jawzi, nâmoûs, X.

du « sceau », Khâtam (1), montrant que Mohammad, « sceau des prophètes », prêche la venue d'un Jugement absolument général, le Jugement des « langues », où tous les hommes, prophètes, siddîqoûn et gens du vulgaire, saints ou non, comparaîtront, et rendront compte de leur pratique publique de la Loi, tandis que Jesus, « sceau des saints » (Khâtam al awhyd), appelle les mystiques à se préparer à subir, avec lui, un autre Jugement préalable, celui des « cœurs », réservé à ceux qui doivent rendre compte de leur usage personnel, intérieur, de la grâce (so'âl al sidq) (2) 4° Ibn 'Arabî perfectionne cette classification, dedoublant le « Sceau de la sainteté » en « Sceau de la sainteté absolue » (= Jésus), et « Sceau de la sainteté » en « Sceau de la sainteté absolue » (= le mahdî) (3). 5° La précellence du saint est encore soutenue après lui (4) par Ibn Zaghdoûn (+ 882/1477)

Le prophète a le wahy (audition externe), et le saint a l'ilhâm (inspiration interne) (5)

ustighâthah, intercession Puisque l'intercession ne subsiste qu'en Dieu, « la voie d'accès (wastlah) est de Moi à vous, non de vous à Moi, sans cause ni revendication » (6), c'est l'union sanctifiante seule qui en canalise à Son gré la plénitude, à travers les saints, pour vivifier la Communauté, qui périrait de soif (7), sans ces « sources divines », « les saints

- (1) Khâtam al awlıyâ, quest 13-15 Théorie amorcee par certains Khârijites, de Tâhert, i alliés au mâlikisme concept du « Sitti, Khâtam al anbiyâ » (Ibn al Dâ'i, 391)
  - (2) Cfr ici p 685
  - (3) Qaysarî, ms Caire, majm 320, f. 162<sup>a</sup>, Sha rawî, Kıbrît, 237
- (4) Les Sâlimîyah y renoncent (Makkî, qoût, II, 62) Hamawî l'admet (+ 650/1252). Ctr. Sh tab II, 69, Raghib pâshâ, sajînah, 121
- (5) Etymologiquement, wahy = bruit sourd, et ilhâm = action de faire avaler (Landberg, Arabwa)
  - (6) Hallaj, in Qor V, 39, commente par Wasiti Cfr Riw XXVII.
- (7) Haum al Asamm et Bistami apprennent à leurs disciples à « sauver les ames de l'enfer » ('Attar, tadhkirah, trad Pavet, 175).

de Dieu, dont la terre est illuminée, car ils sont chez elle les clartés de Dieu, les lieux de Ses attestations, les recours (ghiyáth) de Ses fidèles, le lieu d'asile pour Ses créatures », dit Qâsim Sayyârî (1) C'est la doctrine des abdâl, ou « piliers » cachés de la Communauté (2), dès qu'un d'eux meurt, un autre le remplace en sa mission (3). Doctrine fort ancienne, selon les Sâlimiyah et les Hanbalites; Qatâdah, qui en comptait quarante, disait espérer que Hasan Basrî avait été l'un d'entre eux (4) Diverses théories en multiplièrent le nombre, en en compliquant la hierarchie, avec spécification des résidences, le « Pôle suprême », le « ghawth » résidant à la Mekke, selon Kattânî (5).

karâmât, miracles des saints (6) 1° Niés absolument par les mo'tazilites, Aboû Hanîfah, Isfara'ınî, par les imâmites (Nawbakhtî) qui les réservent à leurs imâms (7) 2° Admis comme vérifiés expérimentalement par la plupart des sunnites et par les hellénisants (8). 3° Ces « miracles » risquaient de faire attribuer à de simples croyants sans investiture le privilège des mo'jizât, miracles publics péremptoires, que le

- (1) Baqli, tafsir, f 319b
- (2) Plemement acceptée par les Salimiyah (Makki, qoût, II, 122).
- (3) Par permutation, badal. Badr-ibn-Mondhir Moghazili fut réputé i'un d'entre d'eux (Hilyah, s. v) et Ibn Bashshar considéré « mostakh-li/ » (= Pôle) par les hanbalites de leur temps (Farrà, tabaq hanāb, s. v.)
  - (4) Soyoûtî, khabar dâll (extr ap Machriq, XII, 199)
  - (5) Sh tab I, 110, Haytami, fatawa, 232
- (6) Pour Hallâj, le miracle est une intervention surnaturelle, allant jusqu'à permuter les substances (qalb al a'yân in Qor XX, 18), pour les hellénisants, Ibn Sînâ et Ibn Roshd, c'est un fait naturel, un changement de deuxième espèce (istihâlah, cfr. ici p. 530) produit par l'union de l'Intellect Actif à la volonte humaine (cfr Gauthier, Ibn Rochd, 144, n. 2)
  - (7) Ibn al Dá'î, 400
  - (8) Ibn Sina, ishdrat, 135.

Qor'an paraissait réserver aux Prophètes. Deux restrictions les discernant furent posées: a) le saint n'ayant pas de mission officielle, ses miracles ne pouvaient « forcer » l'adhésion des croyants (1), b) le miracle, chez le Prophète, étant la marque d'une investiture extérieure, est un signe de juridiction sur autrui, tandis que, chez le saint, il trahit une transformation intérieure, un enivrement (sohr) de la grâce (2).

## 2. La doctrine hallagienne du devouement à la Communaute

C'est l'honneur des Sunnites d'avoir aimé leurs frères, les croyants, membres de la Communaute musulmane, plus sincèrement que les Khârijites, qui les exterminaient pour venger la justice, ou que les Imâmites, qui les excommuniaient pour sauvegarder la legitimité Dès Hodhayfah apparaît chez eux la sohbah, l'esprit de fidélité à la Communauté, de compagnonnage, d'entr'aide sincère entre croyants, developpement du ta'lif al goloûb coranique (3) Il se marque, chez Hasan Basrî, par la mise en commun des aliments entre croyants sincères (4), par le refus de partager les repas de gens vivant de ressources suspectes (shobhât) (5), ou propageant des innovations (bida') condamnables (6); c'est une volonté de « vivre ensemble » (7), elle se constitue des règles,

<sup>(4)</sup> Ici p. 380

<sup>(2)</sup> Ici p. 133, 136-138; 361, 364. Une transformation substantielle (de l'être humain), ce que les hellenisants jugent contraire à l'ordre du monde

<sup>(3)</sup> Qor IX, 72 et V, 56, VIII, 64.

<sup>(4)</sup> Qo1. XXIV, 59-61

<sup>(5)</sup> Antaki, shobohat (ms Sprenger); Mohasibi, makasib

<sup>(6)</sup> Mise a l'index privee, non hostilité declaree comme la veulent les mo'tazilites (mojahadat al fasiq) Ayyoùb Sikhtiyanî met a l'index les mo'tazilites.

<sup>(7)</sup> Hasan vit avec Farqad Sinji (Sarraj, loma', 425, Makki, qoût, II,

ne veut se souvenir des Compagnons du Prophète que pour partager leur foi unanime, sans entrer dans leurs dissensions (1), cette « vie commune » associe aussi les vivants avec les autres morts de la Communaute, incitant à prier pour eux (2), pour compenser leurs manques, et, comme 'Abd al wâhid ibn Zayd le fit, payer leurs dettes (3) C'est cette vie commune, plus forte que l'esprit de parti, qui fonda à Basrah, parmi les disciples de Hasan Basri, Ibn Sirin, Bonânî et Yazîd Raqâshî, l'humble groupement des ahl al sonnah wa'l jamâ'ah (4), « gens de la tradition et de la collectivité », origine historique du sunnisme avec Ayyoûb Sikhtiyanî, Younos-ibn 'Obayd, 'Abdallah-ibn 'Awn et Solaymân Taymî Aux génerations survantes, la majorité du groupe s'efforcera de préciser son unité sous forme juridique (17må, 1stishåb) (5), mais une minorité fervente y précise la tradition d'une prière dévouée à la Communauté tout entière, notamment à la Mekke, lors de la Fête des Sacrifices (6)

- 4, Tagrib 316) Bakr-ibn-Khonays (Dhahabî, v'indâl, s v) Cfr les corporations (ici p. 409)
- (1) D'où l'interdiction de lire, copier ou réunit des recits sur Siffîn, la guerre du Chameau, et le meurtre de 'Othmân . edictee par Yoûnos-ibn 'Obayd, Hammâd-ibn Zayd, Thawrî, Ibn 'Oyaynah, Mâlik, Ibn abî Dhayb, Ibn al Mobârak, Ibn Asbât, Bishr Hâfî, Ibn Hanbal (Ibn Battah, sharh, in fine)
- (2) Visites dans les cimetières (corpus des textes pour et contre ap. Barkawi, risâlat al ziyâr ah).
- (3) Ibn Jonayd, shadd al 12dr, 16 Et expier leurs fautes (Tostarî, tafsîr, 39, Bistâmî, Noûrî)
  - (4) Voir listes, ap Essai, Ibn Qotaybah, mokhtalif, 101.
- (5) Ecoles des Dirâriyah (eleves de Yazîd Raqashî), Bakrîyah (elèves d'Abd al Wâhid-ibn-Zayd et de son neveu), Karrâmîyah (elèves d'Ibn Adham et Shaqîq par Ibn Harb), Sâlimîyah (elèves, par Tostaiî et son oncle Ibn Sawwâi, de Thawrî)
- (6) Aboû 'Abbûd Ramlî s'était anxieusement demande comment tous les pèlerins assemblés à 'Arafât seraient pardonnés (Ibn Arabî, mosâ marât, II, 59), Misri, puis Alî Ibn Mowaffaq (id., I, 218, qoût, II, 120-

Morrah Hamdâni avait multiplié ses rak'ah surérogatoires pour la Communauté à mesure que s'aggravaient les dissensions entre sahâbah, du yawm al dâr à Siffin (1). Ibn 'Iyâd disait « Si ma prière était agréée (mostajâbah) de Dieu, je ne prierais que pour le sultan, puisque c'est prier pour le bien de tous » (2), car « la main de Dieu est avec la collectivité » (3), dit-il, reprenant le mot profond de Hodhayfah Ma'roûf Karkhî fait prier dix fois par jour ainsi (4) · « O Dieu, pacifie (ashh) la Communauté mohammédienne ! Console-la! Fais-lui miséricorde! » Ibn Hanbal exige que « restant patiemment sous les drapeaux du sultan révolter quand ils (5) pèchent et sont injustes, — l'on prie pour leur bien (do à bi'l salâh), car leur bien vous a, vousmêmes, pour fin » (6). Mohâsıbî nous montre comment sa conversion à la mystique sunnite naquit de sa douleur à la vue des schismes déchirant l'Islâm (7)

Avec la conception karrâmiyenne du Covenant (8), cet esprit d'entr'aide sunnite devient apostolique et universel. Bistâmî, avec une véhémence paradoxale, prie pour les juifs, pour tous les hommes, pour les damnés (9), pour Adam (10), ce que le hanbalite Ibn Bashshâr (+ 313/925) fait également (11)

421) admettent que tous les pèlerins obtiennent une sorte d'« indulgence jubilaire » de leurs fautes (cfr Ibn Hajar, qowwat al hojaj, contre Ibn al Jawzi), grâce aux merites de quelques-uns

- (1) Jahiz, bayan, III, 67
- (2) Ap Gholam Khalil, sharh al sonnah
- (3) Malatî, 143, cf Thawrî, ap Ibn 'Arabî, mosâm, I, 172.
- (4) Soyouti, khabar dâll , extr ın Machrıq, XII, 204.
- (5) Sic
- (6) Malatî, 370, 389.
- (7) wasâyâ, 2b.
- (8) Ici p 607.
- (9) Dhahabî, i'tıdâl, s. v
- (10) Sha'rawi, lata'if al minan, I, 127, tab. I, 76
- (11) Farrà, tabaqât al Manâbılah, s. v. Cet universalisme, affadi par

C'est chez al Hallâj, semble-t-il, que cette doctrine atteint l'équilibre de la maturité; chez lui, le dévouement à la Communauté islamique se marque, non seulement par la pratique persévérante des préceptes de la Loi, et la soumission à l'autorité de fait, mais par l'apostolat des cœurs, et la visite des malheureux (1), non seulement orthodoxes, mais schismatiques, et surtout Qarmates, non seulement musulmans, mais infidèles, et idolâtres; dans ses prières, il intercède, non seulement pour ses amis, mais ses ennemis Bien plus, il en vient à exprimer publiquement (2) dans Bagdad, en 296/908, l'étonnant désir de mourir anathème pour le salut de tous C'est là, sans doute, plus encore que ses assertions sur l'union transformante, la doctrine que son fils Ḥamd avoue n'avoir comprise qu'à demi (3).

Comment s'était-elle formée en son esprit? Le recueil de ses « Mondjât », « oraisons extatiques », probablement réuni par Fâris (4), permet de l'entrevoir (5) Il y a là certains textes qui attestent un désir ancien et croissant d'être uniquement à Dieu, de s'offrir à Lui à la place de toutes les créatures. D'autres le montrent, en pleine extase d'union, prenant conscience, avec angoisse, du conflit de la Loi islamique avec les grâces mystiques cette distinction entre le

Jîlî, tend  $\lambda$  se réduire, chez les modernes,  $\lambda$  la simple negation de l'éternite de l'enfe

- (4) Cfr. ici p 270
- (2) Dans les marches, Ibn 'Atâ, son ami, avait recueilli un hadith « Celui qui loue Dieu dans les marches, une seule fois, Dieu le loue, cent fois » (cfr Mohasibi, ri'ayah, 149b, apocryphe selon Ibn al Jawzi, mawdoû'at).
  - (3) P 114, supra
  - (4) Ici chap. XIV.
- (3) En la jugeant autrement qu'un ésotériste et théosophe anglais contemporain, qui la qualifie « une absurde indiscrétion; une manie de charlatanisme ».

précepte et le conseil divins, plus amère encore que celle qui sépare le décret du précepte II entrevoit ainsi l'éventualité du supplice, et, fidèle à sa doctrine de la sanctification par la souffrance, il en conçoit et manifeste le désir, de façon croissante, non pas seulement pour s'unir à Dieu dans la mort, mais aussi par respect et reconnaissance pour Sa loi, il demande de mourir, immolé par elle en sacrifice, comme les victimes légales de l'Îd al Qorbân (1); faisant ainsi de son respect envers la législation islamique la preuve décisive (2) de cet amour qu'il porte à toutes les âmes musulmanes, heureux de mourir de la main de ceux qu'il veut sauver, Dieu ne pourra plus les maudire, puisque lui, leur victime, leur pardonne

« Je vins, une nuit, trouver al Hallâj (3), il priait; je me mis debout derrière lui, quand il eut achevé, il dit « O mon Dieu, c'est Toi l'Espéré en tout bonheur, — le Réclamé en toute angoisse, l'Invoqué pour exaucer tout besoin, — c'est de Toi qu'on attend, de ton vaste pardon, toute absolution, toute rémission Tu sais, et nous ne savons, tu vois et nous ne voyons. Tu préviens des secrets des consciences — Les personnalités sont ta création, tu as sur toute chose auto-

<sup>(1)</sup> Icip 278.

<sup>(2)</sup> Ceci est à souligner En jurisprudence islamique, — Snouck l'a montré, — le cadi, très strict pour poursuivie l'action civile et faire respecter les divits du prochain (hoqoûq al adamî), — s'efforce, par mansuetude (Qor XLVIII, 29), de rendre caduque l'action canonique destinée a faire respecter les droits de Dieu (hoqoûq Allah) il s'abstient genéralement d'appliquei les sanctions legales (hodoûd) que le Qor'ân a pievues, — en tant qu'inapplicables au coupable, considéré comme irresponsable canoniquement au moment de sa faute (cfr ici p 373, l 6), et il n'inflige qu'une simple correction (cfr ici p 232, l 10 ta'zîr). Après Mohâsibî, qui avait rappele au fidèle, en piive, qu'il doit d'abord se considerer comme responsable envers Dieu, Hallâj réédite en public la même affirmation, s'offrant à la prouver

<sup>(3)</sup> Akhb. 50

rité Pour moi, avec ce que j'ai trouvé des effluves odorantes de Ton amour, et des fragrances de Ton approche, je méprise les plus hautes montagnes, je dédaigne les deux terres et les cieux Par Ta vérité! Si Tu vendais les joies du paradis au prix d'une seconde de mon temps ou d'une haleine de ma moindre respiration, je ne les achèterais pas! Et si Tu me montrais l'enfer avec les divers supplices qu'il contient, - je ne pourrais le faire entrer en ligne de compte avec l'état où Tu me mets quand Tu Te caches pour moi Ah! efface les fautes des créatures, et n'efface pas les miennes! Are pitré d'elles, et n'are pas pritré de mor! Je ne te parle pas pour moi-même, je ne te parle pas de mon dû, fais de moi ce que tu veux » Puis il se remit à prier, récita la Fâthah, puis, de la soûrate XXIV il alla jusqu'au verset XXVII, 25. « Ils n'adorent pas Dieu, qui aperçoit ce qui est caché dans les cieux et sur la terre, et le connaît », il poussa un grand cri, puis dit « C'est là le cri de quelqu'un qui ignore Dieu Celui qui aime, l'amant sincère et digne de l'aimer, n'a-t-il pas honte, tant qu'il n'a pas rejoint son Bienaimé? »

« J'entrai, dit Ibrahîm al Holwânî (1), chez al Hallâj entre maghrib et 'ishâ, je le trouvai qui priait Puis, il s'écria : « O Dieu des dieux, Seigneur des seigneurs, Toi que ne saisit ni torpeur ni sommeil (Qor II, 256), rends-moi mon « moi », pour que ces serviteurs ne soient pas tentés à mon sujet, ah 'Tu es moi-même, et je suis Toi-même! Il n'y a plus, comme différence, entre mon heccéité 'et Ton ipséité que le contingent et l'absolu » Puis il me dit « O Aboû Ishâq! Ne voistu pas comme mon Seigneur imprime Son absolu sur ma contingence, à tel point qu'elle se consume en Lui, qu'il ne me reste comme attribut que l'attribut de l'Absolu, — et que l'articulation de ma parole (notgî) (2) provient alors de cet

<sup>(1)</sup> Akhb. 12

<sup>(2)</sup> Cfr ici p 596, 602, 659, n. 3.

attribut (divin) ? Or toutes les créatures, contingentes, n'articulent que le contingent, si donc je parle suivant l'absolu, ils me l'interdiront, m'accuseront de péchés capitaux, m'excommunieront, et s'efforceront de me faire exécuter Mais, de cela ils sont excusés, et de tout ce qu'ils me feront, ils seront récompensés »

Divers textes indiquent qu'al Hallaj aurait prévu, et de façon plus précise, l'imminence des sanctions légales qui l'atteindraient (1) « J'entrai, dit Ibn Fâtik, un jour, chez al Hallaj (2), dans sa chambre, à l'improviste, quelqu'un m'y avait déjà précédé Il priait, le front contre terre, et disait « O Toi dont l'approche cerne ma peau, et dont le mystère me refoule à la distance qui sépare l'absolu du contingent, Tu irradies devant moi au point que j'infère que Tu es tout (cela), puis Tu te nies en moi au point que j'atteste que tu n'es rien (de tout cela)! Et ce n'est là ni Ta distance, qui (me) maintiendrait, - ni Ton approche, qui (m')aiderait, - ni Ta guerre, qui (me) détruirait, ni Ta paix, qui (me) rassurerait! » Lorsqu'il s'aperçut de ma présence, il se redressa et me dit « Entre, tu ne me déranges pas » J'entrai et m'assis devant lui Et ses yeux, brillants comme deux charbons ardents, étaient injectés de sang Il me dit « Cher fils, certains témoignent en ma faveur de ma sainleté, et d'autres témoignent, contre moi, de mon impiété Or, ceux qui témoignent contre moi de mon impiété me sont plus chers, et sont plus chers à Dieu que ceux qui maintiennent que je suis un saint - Pourquoi, maître? - Ceux-ci me disent saint parce qu'ils pensent du bien de moi, - tandis que ceux-là, en me déclarant impie, le font par zèle pour leur culte Or celui qui est zélé pour son culte m'est plus cher, et est plus

<sup>(1)</sup> Ici p 15 96 (Akhb 22, 28), et le récit d'Abd al Malik Iskâf, centenaire, à Harawi (Jâmî, naf. 170)

<sup>(2)</sup> Akhb 3

cher à Dieu que celui qui prend en estime une créature ». Puis il ajouta « Et que diras-tu, toi, Ibrahim, quand tu me verras accroché au gibet, mis à mort et brûlé? Ce sera pourtant là le plus heureux jour d'entre tous les jours de ma vie » Puis il me dit « Ne reste pas Sois, à la grâce de Dieu »

ll en serait venu à désirer cette fin ignominieuse, qu'il entrevoyait « O Aboû Bakr,dit-il un jour à al Shiblî (1),donnemoi la main, pour la grande œuvre que nous aurons à faire ensemble, travailler à me faire exécuter. » - « Dieu aime un de ses fidèles, Il incite les autres à le hair! (2). Mais qu'est-ce? Voici que le nombre de ceux qui me haissaient diminue (3), maintenant » — Rappelons sa prière solitaire, la nuit, sur la tombe d'Ibn Hanbal (4) « .. Ne me rends pas à moi-même, après m'avoir ravi à moi-même, ne me remontre pas mon « moi » maintenant que tu me l'as voilé, multiplie le nombre de mes ennemis dans Tes cités, - et de ceux qui reclament ma mort parmi Tes fidèles! . » - Aboû [Moûsa] 'Imran-ibn Moûsä raconte qu'un Basrien (5), jusqu'alors hostile à al Hallâj, se résolut à venir le supplier de prier pour guérir son frère à l'agonie, al Hallaj lui répondit en souriant « Je prierai pour lui, mais à condition que tu continues à dire du mal de moi, même davantage, que tu me taxes d'impiété, et que tu excites à me faire exécuter. -Stupéfait, je restai silencieux - Ne fais pas attention, reprit-il, à ce qui ne te concerne pas, mais seulement à l'acceptation de la condition - Soit » Et, après la guérison de son frère, al Hallaj lui consie « Si Dieu n'avait pas dit « Certes, J'emplirai l'enfer d'anges et d'hommes, tout ensemble »

<sup>(1) &#</sup>x27;Attar, tadhkirah, II, 140, 1 18-20

<sup>(2)</sup> Akhb 36, 1c1 p 125-126

<sup>(3)</sup> qalla, variante peut-être piéférable à zalla.

<sup>(4)</sup> Akhb. 10, 1c1 p. 122

<sup>(5)</sup> Akhb 54

(XI, 120, XXXII, 13), je jetterais mon regard en enfer (1), afin qu'un parfum suave passe sur ses habitants ». ».

Ce n'est pas pour lui seul, ni par amour de Dieu seul, qu'il désire la mort, la mort qu'il réclame est une exécution légale, pour le bien des membres de la Communauté islamique « Sachez, annonce-t-il à la foule, dans la mosquée d'al Mansoûr, à Bagdad, que Dieu a rendu mon sang licite pour vous (2), tuez-moi donc! Vous en aurez récompense, explique-t-il, car vous aurez combattu ainsi pour la foi, et moi je serai mort martyr (3) il n'y a pas d'œuvre plus urgente pour les musulmans que mon exécution Sachez que mon exécution sera l'accomplissement des sanctions édictées conformément à la Loi, car, quiconque l'a transgressée, doit les subir »

Dans la nuit qui précède son exécution (4), il prie et se plaint à Dieu de son sort, puis, quand il a compris et accepté, c'est « sur ces àmes, dont le témoin s'en va », qu'il répand des larmes devant Dieu

« Je Te crie Deuil! Pour ces Cœurs, seviés depuis si longtemps Des nuées de la révelation divine, où s'amasse en oceans la sagesse. »

Arrive devant le gibet, il prie ainsi «. Voici ces gens, Tes adorateurs, ils se sont réunis pour me tuer, par zèle pour Toi, pour T'être agréable (5). pardonne-leur! Si Tu leur avais révélé ce que Tu m'as révélé, ils ne feraient pas

<sup>(1)</sup> Cfr. Marie des Vallees (1590 + 1656, Coutances) et son vœu (J-L Adam, Le mysticisme à la Renaissance, Coutances, 1893, p 73; d'après le B. J Eudes, l III, c 8) Exod XXXII, 31. Roin IX, 3

<sup>(2)</sup> Cette phrase n'est pas en contradiction avec sa protestation devant ses juges, en entendant sa sentence (ici p. 282), l'une est adressée à la foule dont le zèle ignorant est excusable, l'autre aux docteurs, dont l'exégese perfide est condamnable

<sup>(3)</sup> Akhb. 17; ici p 129-130.

<sup>(4)</sup> Ici p 298

<sup>(5)</sup> Cfr le sens technique du mot qorbah (Qasımî, osoûl, 58)

ce qu'ils font, et si Tu m'avais caché ce que Tu leur as caché, je ne subirais pas l'épreuve que je subis (1) » En croix, pendant un temps, c'est l'angoisse de l'abandon « O mon Dieu, comment ne témoignes-Tu pas Ton amour, à celui-(ci), à qui il est fait tort en Toi? »; mais, l'instant suprême vient, et l'heure fixée. « Ce que veut l'extatique, la solitude de l'Unique, seul avec Lui-même! (2) »

Il ne s'agit pas là de légendes enjolivées plus tard, c'est l'impression directe produite sur ses disciples immédiats par son martyre, celle qui les fit rêver (3), et qu'ils n'osèrent publier de suite, préférant, par une fiction légale commode, insérer dans sa principale œuvre, le Tâ Sin al Azal, son dialogue supposé avec Satan, puis Pharaon (4), faisant d'al Hallâj un de ces damnés (5) dont le Qor'ân autorise les croyants à méditer les aveux

Nasrâbâdhî (+ 372/982) est le premier qui formule l'enseignement contenu dans pareille mort, il disait à Solamî. « S'il y a un amour (fraternel), qui interdit (au musulman) de verser le sang (musulman), — il y a un amour (divin) qui commande (au musulman) de le répandre (= son propre sang), par les épées de l'Amour (asyâf al hobb), et c'est là l'amour suprême (6) »

'Abd al Qâdir Kîlâni, en termes lyriques, a célébré cet

<sup>(1)</sup> Akhb 1, ici p. 303, comp. l'autre version, ap. ms. Londres, 888, f 330

<sup>(2)</sup> Ici p. 305, 307.

<sup>(3)</sup> Sur sa « generosité » · ici p 321 (comp Akhb. 3), et 446, n. 3 (thème étudié par Amîn al 'Omari, après Aboû'l 'Abbâs Morsi)

<sup>(4)</sup> Taw. VI, 20-25

<sup>(5)</sup> Cfr la qastdah choisie par Ibrahîm-ibn al Jonayd, auteur du Kitâb al rohbân, comme épigraphe « Sermons de moines, recits de leurs actions, — annonces veridiques, venant d'âmes damnées » (Hilyah, vie de Mohammad-ibn Ishâq al Koûfi)

<sup>(6)</sup> Baqli, m Qor III, 29, ici p. 407

amour suprême (1) « Un éclair issu de la Majesté prééternelle a passé dans le ciel des cœurs des sages, - une brise venue des jardins perdurables a caressé l'odorat des esprits des extatiques, - les couleurs florales de la saintete ont diapré les corolles des consciences des voyants Et leurs raisons se sont embarquées sur la mer « Au Nom de Dieu », pour en atteindre les rives, et aborder à la plage « du Clément, du Misericordieux »; afin d'en revenir enrichies des perles uniques de la Divinite, conquérantes des trésors prééternels, maîtresses du don sollicité par Moise en la nuit du « Montre-moi », contemplatrices, du haut du Sinai de leur recherche, de la lumiere des glorifications divines irradiant sur les foules rassemblées des sages Mourir en combattant pour conquérir Son amour, cela vaut toute la vie! Vivre, ne serait-ce qu'un instant, avec un autre que Lui, c'est vraiment mourir . S'Il t'execute par l'epée de Son amoui, en ce monde qui passe, Il t'accordera, au terme definitif, la rançon « Vivants chez leur Seigneur, qui les nourrit Lui-même ».

« Les échansons de l'éternité ont fait passer, près des esprits de certains fils d'Adam, les coupes du vin « Ne suis-je pas (votre Maître) », dans la solitude du salon « si leur Seigneur les prend (à part) » C'est l'Hôte qui les a eniviés, non le vin Un des sages but de ce vin une goutte, que l'Ange du destin lui avait versé comme une confidence mélodieuse, et son esprit dansa de joie au milieu des convives, le Sinai tressaillit de désir (2) à la lueur de l'éclair de la transfiguration, il regarda le secret de l'Aimé, et s'écria, dominé par la surabondance de sa tendresse, « Ana'l Haqq! » Un autre convive, pris d'ivresse, s'ecria « Sobhâni! ». Et tout un essaim d'oiseaux spirituels quitta les

<sup>(1)</sup> Ap Shattanawfi, bahjah, 70-71

<sup>(2)</sup> La terre seche tressaille sous l'ondée (Qor. XLI, 39)

cages des corps apparents, et plana des ailes du désir dans le firmament de la plainte amoureuse., désireux de picorer sur le Sinai de l'éternité les graines de la vision Mais, contre les colombes de leur désir, voici que les orfraies de la Toute-Puissance s'ecrièrent, vociférant « Qui est, dans les cieux et sur la terre, si Dieu ne le veut...?» (Qor. XXVII, 89) ... » Ou, selon la première récension: « La griserie (1) posséda les atomes de leurs essences jusqu'à ce que l'aube de la Loi de Mohammad se lève, et luise, à l'orient du ciel de son apostolat, averti de la grâce des secrets du Mystère par la Majesté prééternelle Et Mohammad héla les enivrés de l'amour, et réveilla les magnétisés de la parole, pour leur remémorer leur pacte avec Lui, en la solitaire nuit du « Ne suis-je pas (votre Maître) (2) ».

Il y a à citer également divers passages d'Izz al Dîn Maqdisî (3) et de Jalâl al Dîn Roûmî (4) Nous donnerons seulement, in extenso, un très beau chapitre du mirşâd al 'ibûd de Najm al Dîn Râzî (+ 654/1256), où le sacrifice volontaire d'al Hallâj est exposé avec penétration (5) · Livre III, chapitre XX ·

- « Rejoindre la présence divine, sans s'y absorber ni s'en résorber »
  - (1) Suite de « . non le vin »
  - (2) Nuit du Covenant.
  - (3) Ici p 433
- (4) Mathnawt (comm Angirawt, II, p. 413), lib II, § 22, v 79 · « le baptème de Dieu » (Qor. II, 132), c'est le vase que colore la personnalité divine, « Lui » ; celui qui y tombe dit, « je suis le vase » , ne le blâme pas, c'est dire « Je suis la Vérité » Il croit être couleur feu, tandis qu'il n'est que fer (dans la forge), soit Mais lorsque l'or est porté au rouge, tout entier, son seul discours est « Je suis le feu ! » Subissant la couleur et la nature du feu, le fer s'ècrie « Je suis le feu ! Je suis le feu ! » Si tu en doutes, fais l'expérience . Pose Son propre visage sur mon visage, je ne fais qu'un Adam, saisi dans la lumière de Dieu, fut adore sans faute par les Anges...».
  - (5) Cfr. Farghani, montaha, I, 356.

« L'être de l'amant sincère produit un parfum de feu, si bien que tout l'arbre (1) humain, au dehors chair, au dedans royaume (spirituel) de Dieu, devient un encensoir (bakhoûrdân) et flambe. Alors le feu rend toutes les parties de l'être de cet aibre lumineuses, tout l'être de l'aibre devient un feu incandescent, si bien qu'à présent voici tout ce qui était arbre désormais biasier lei se scelle la véritable union mystique

« En même temps que l'arbre vert, Satan (2) aussi devient la proie du Feu essentiel, qui tira pour vous du bois veit le feu, — Dieu, — qui « d'un aibre vert vous donne le feu » (Qor. XXXVI, 80) (3), qui crie, « c'est Moi qui suis le feu, non l'arbre, sans que l'arbre le sache » Le cri s'éleva des rives de l'ouadi de droite, dans la vallée bénie, de l'arbre « O Moise, c'est Moi, Dieu . » (Qor XXVIII, 30)

« Pauvre Hosayn Mansoûr! Tandis que le Feu divin couvait sous l'arbre de son être, sans que ses membres en fussent encore consumés, les étincelles « Je suis la Vérité! » en jaillirent Comme d'autres hommes (pervers, ses eunemis) se trouvaient alentour, Hosayn, qui était incendié de la clemence même du Tout-Puissant, demandait leur salut par ces étincelles « Je suis la Vérité! », et se faisait ainsi leur intercesseur Car il faut savoir que ce Feu est tel que tous deux, celui qui y est plongé, comme celui qui est auprès, s'en trouvent pareillement bénis. « Béni qui est dans le feu, et qui est alentour » (Qor XXVII, 8) O Hosayn! ce feu en toi est béni! Quant à ceux qui sont alentour de toi, il n'a pas besoin de les brûler, il va être, pour eux aussi, bénédiction:

- « Pour mon ami, je suis bénediction, et pour mon ennemi aussi »
- « ... En effet, non seulement Hosayn Mansoûr se sacrifia,

<sup>(1)</sup> Symbole de l'être humain destine à être le vase d'election, le « buisson ardent » d'où s'élève la voix divine.

<sup>(2)</sup> Type, 1c1, de tous les pécheurs, le « bois sec » (Cfr. Luc, XXIII, 31).

<sup>(3)</sup> A propos de la résurrection.

mais, se mettant en avant des méchants, il voulut obtenir leur pardon, et plaça son être charnel dans l'incendie, entre eux et le feu, disant « O mon Dieu! Puisque tu as consumé mon humanité en ta divinité, par le droit de mon humanité sur ta divinité, je te demande de faire misericorde à ceux-ci, qui ont travaille à me faire tuer » (1)

« Certes, ce n'est pas en tout arbre de l'être humain que le feu du sacrifice vient enflammer pareil aloès (2), qui s'exhale, ainsi, parfumé de misericorde, demandant à être, pour ceux-là aussi, bénédiction

« O Hosayn! quand ce feu de Notre amour prit en ton arbre humain, et que les étincelles « Je suis la Vérité! » en jaillirent, — comme ta personnalité n'était pas consumée, ces étincelles n'étaient pas sans en répandre la fumée Mais quand, dans tout l'aibre de ton être, tu devins la proie du feu, et que la forme de ton moule, la fumée de ton moi s'en fut élevée, et se dissipa, — quand, par le feu de Notre douleur, les cendres de ton corps furent brûlees, — Nous avons ordonné qu'elles soient jetées dans l'eau du Tigre, et Nous avons leve, alors, le voile ajouré qui cachait la beauté de ta perfection Sur la surface de l'eau, le feu sans fumée de ton être écrivit visiblement « Dieu! Dieu! »

# 3 Les conformités d'al Hallaj au type coranique de Jesus.

Le Qor'ân présente Jésus, dès sa naissance, comme identifié à l'Esprit de Dieu, de qui Marie le conçut c'est le type de la sainteté par l'union mystique, et les seuls miracles vivifiants que mentionne le Qor'ân sont, Ibn 'Arabî l'a noté, l'œuvre de cet Esprit, par Jésus Il est donc normal que le public musulman contemporain, entendant al Hallâj lui prêcher la vie d'union mystique, ait cherché à retrouver en

<sup>(1)</sup> Cfr. Akhb 1 (suprà, p 303)

<sup>(2)</sup> Cfr. le yanjoûj (supra, p. 298 et n. 4).

lui la physionomie coranique du Christ Celui-ci donnait la vie à des oiseaux d'argile (1), guérissait l'aveugle-né et le lepreux, ressuscitait les morts, revélait aux hommes les vivres dont ils se sustentaient, et ceux qu'ils cachaient dans leurs maisons (2), il confirmait la Loi mosaique et en mitigeait, par quelques dispenses, l'observance (3) Tous ces traits se retrouvent chez al Hallaj (4). — avec trop de détails inatiendus, et suivant trop de sources indépendantes, pour que cette configuration typique s'explique par le decalque postérieur d'un faussaire ingénieux. Servi par des anges qui lui apportent, comme a Maiie au Temple, « des fruits d'été en hiver » (5), al Hallàj eteint le feu sacré des mazdéens (6), mission réservée au Messie, et, venant à Jérusalem, il allume un instant les lampadaires du Saint-Sépulcre (7), « qui ne s'allument qu'à l'aube suivante », le Samedi Saint (8)

Ces rencontres matérielles reposent, nous l'avons vu, sur une similitude doctrinale explicitement relevée, c'est en méditant l'exemple du Christ coranique qu'al Hallàj avait défini la sainteté comme une union permanente avec le

<sup>(1)</sup> L'oiseau est la figure coranique de l'âme ressuscitee (ici p 689).

<sup>(2)</sup> Vivres = iessources du corps (et de l'âme) Receles dans les maisons (et dans les cœurs), cfr. iei p 69, 130 (et 277), 100-111, 94, 98, 264

<sup>(3)</sup> Qor III, 43-44

<sup>(4)</sup> Ici p 238 (et Taw IV, 5), 110, 238, 106, 284 '

<sup>(5)</sup> Ici pp 238-239, comp Ibn 'Abd Rabbihi, '1qd, III, 261.

<sup>(6)</sup> Icı p. 92

<sup>(7)</sup> Ioi p 99 Il s'agit du celèbre « feu sacre » des Grecs, à l'aube du Samedi Saint (Jáhiz, hayawān, IV, 454, Jawbart, ap. « Machiiq », XII, 194, Goeje, S. Brandon, p. 55, Sepp, Jerusalem, I, 549, Vincent, Jeiusalem, II, 229, Asin, Escatologia, 274)

<sup>(8) «</sup> Qanadil qad aw qadouha min al sahar » (Sibt Ibn al Jawri, ap. Ibn al Qalanisi, tu rikh Dimishq, ed Amedroz, 68)

« Kon » (fiat) » divin (1), obtenant à force d'ascèse et d'humilité, cette onction croissante de grâces au dedans. C'est ce que la génération musulmane qui l'avait connu a marqué excellemment par les conformités de sa légende, circonstances relatées, intentions prêtées

Il y a plus ce qui a survécu d'al Halla, projette aujourd'hui plus qu'une ombre de ressemblance extérieure, découpée sur la vie et les exemples de Jésus Le travail de la méditation, chez certains musulmans, en a approfondi les traits communs; le récit, par exemple, où le vizir Hâmid nous est montré, se disculpant devant le condamné, comme Pilate, et où la foule des témoins à charge s'écrie « que son sang retombe sur nos cous! » (2), — est présenté dans une mise en scène si originale que le rapprochement n'en est que plus irrésistible avec la Passion du Christ, cet autre supplicié volontaire de la crucifixion (3) Ce parallélisme qui avait été, dès le début, jusqu'à faire renouveler, pour al Hallaj. les diverses hypothèses de substitution (4) imaginées pour le crucifié du Calvaire, est resté en honneur chez les Shâdhillyah · sous la forme d'une sentence singulière, commentée second fondateur, Aboû'l Abbâs par leur (+ 686/1287), comme provenant d'al Hallaj. « Quant au sens de la phrase (d'al Halla), 'ald din al salib yakoûn mawti, « c'est dans la religion de la croix que je mourrai », cela voulait dire qu' « il mourrait dans sa propre religion », car il fut bien « mis en croix » (salib = masloùb) C'est comme s'il avait dit « je mourrai dans ma religion, qui est

<sup>(1)</sup> Ici p 520, 614.

<sup>(2)</sup> Ici p. 311.

<sup>(3)</sup> Comp. le verset Qor XLII, 17, mis dans la bouche d'al Hallâj mourant, — avec le verset XLIII, 61, faisant de Jesus la « Science » dont la manifestation est réservée pour l'Heure (= le Jugement dernier).

<sup>(4)</sup> Cfr. 1c1, p. 315 seq.

'Islâm »; et il indiquait ainsi (de plus) qu'il mourrait en roix, ce qui arriva effectivement » (1)

De fait, à travers les linéaments disjoints de cette biographie, repérés grâce à l'inconsciente curiosité des annalistes, i l'aveugle passion des adversaires ou des partisans, — les iléments surgissent, d'une conformité réelle, d'une configucation au Christ Cette effigie typique du Jésus coranique rappée par l'histoire légendaire, - ce symbole idéal de martyre conforme à la christologie du soufisme, - al Hallâj 3'anime pour l'observateur comme une image étrangement vivante du Christ réel, tel que nous le connaissons (2) image originale, certes, avec son mariage, sa sécession d'avec les autres mystiques, son apostolat chez les shî'ites garmates et chez les infidèles, sou long procès si pharisaiquement légal Image puissamment modelée du dehors, dans la dramatisation concertée de sa vie, et la figuration exquise qui entoure sa mort, politiciens brutaux, indécis ou sceptiques (3), docteurs de la Loi corrompus, implacables ou indifférents, disciples impuissants, peureux ou vendus (4); passants émus, femmes pitovables, cœurs fidèles (5) Leur simple groupement, les recoupements de leurs gestes trahissent les intentions intimes de ces figurants, saisis, éclairés, visités, jusque dans leurs recoins, par la flamme de cette lumière centrale, qu'ils regardent et qui les juge

<sup>(1)</sup> Sha'rawî, lata'ıf al mınan, II, 84

<sup>(2) «</sup> Christus in martyre est » (Tertullien, de Pudicitià, 22) Cfr. les Libri III de conformitate vitae B Francisci ad vitam D J C R N (1385, en XL chap) de Bartolommeo Albizzi, de Pise (+ 1401). Cfr. aussi le curieux essai, bizarrement rédigé, de l'orientaliste Guillaume Postel (+ 1581) Demonstration . (de la mission de) Jeanne la Lorraine (1563 — ms. Paris, fonds fr 2113, ff. 125a-153a).

<sup>(3)</sup> Hamid, Ibn 'Isa, Moqtadir

<sup>(4)</sup> Ibn Dawoud, Aboû 'Omar, Ibn Bohloul, Nasr, Shibli, Qasri, Dabbas, Awariji.

<sup>(5)</sup> Ibn Khafîf , Shaghab, Fâțimah, Ḥannounah , Ibn 'Aţâ, Shâkir, Fâris,

#### CHAPITRE XIII

## LES CONSEQUENCES JURIDIQUES; ET LES OBJECTIONS ADRESSEES A CETTE DOCTRINE

| Sommaire                                                                         | ъ     |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| I — Les consequences en droit canon (foroù 'al fiqh)                             | Pages |
| a) Subordination des rites prescrits à une règle de vie ses principes directeurs | 772   |
| b) Particularités rituelles propres aux mystiques                                | 778   |
| c) Le symbolisme des rites.                                                      | 781   |
| d) Realité finale des rites                                                      | 783   |
| 1. La critique hallagienne de la shahâdah .                                      | 784   |
| II — Les critiques portees contre cette doctrine                                 |       |
| a) Les notes d'heresie relevées contre al Hallàj                                 |       |
| 1 Par les theologiens (mo'tazilites)                                             | 791   |
| 2 Par les Imâmites                                                               | 792   |
| 3 Par les mystiques sunnites postérieurs                                         | 793   |
| b) Les critiques genérales touchant sa règle de vie                              |       |
| 1 Le pur abandon et l'acte unique                                                | 794   |
| 2 L'individualisme anaichique                                                    | 795   |
| 3 L'equilibre mental                                                             | 795   |
| 4 La chastete du regard                                                          | 796   |
| c) Les critiques genérales de son mysticisme                                     | 800   |
| ĭ                                                                                |       |

Les conséquences en droit canon (foroû 'al figh).

a) Subordination des rites prescrits a une regle de vie ses principes directeurs.

Il est d'usage, aujourd'hui, de réduire la vie cultuelle, en Islam, à la simple exactitude externe dans les rites, - à l'accomplissement ponctuel de certaines prescriptions sociales, les cinq  $far\hat{a}$ 'id, ou « devoirs d'obligation » profession de foi, prière canonique, jeûne, pèlerinage, aumône légale

On a indiqué plus haut (1) qu'au début, le culte islamique ne se présentait pas, en général, comme aussi strictement restreint au littéralisme rituel, et qu'en particulier, le sunnisme primitif exigeait, avant tout, l'exercice d'un minimum de vertus morales, esquissant ainsi comme une « règle de vie » destinee à toute la Communauté Edictant explicitement, sur le même plan que certaines prescriptions positives et matérielles, momentanées et externes (= les cinq devoirs d'obligation), — diverses restrictions permanentes (wara') disciplinant en commun le corps (vêtements, silence) et le cœur (sujets de reflexion et de conversation exclus), — et certaines œuvres expiatoires de bienfaisance (manâsik) (2). Pour ces Sunnites, l'Islam était avant tout adab (3), « sociabilité, civilité », au sens le plus étendu, donc « règle de vie ».

Ce caractère primitif du culte est resté bien marqué, et pendant longtemps, chez les Haubalites; ces hashwiyah à qui l'intellectualisme formaliste des Hanésites reprochait, encoie au vi/xii° siècle, de « mettre sur le même plan fard, sonnah et nafal » (4), c'est-à-dire de maintenir l'interdépendance: du rite extérieur, de la manière de le pratiquer et de l'intention surérogatoire

Telle est, en effet, la note distinctive commune aux disci-

<sup>(1)</sup> Ici p 510.

<sup>(2)</sup> Voir recueils de sonan enumerés par le fihrist, notamment celui d'ibn abi Dhayb, + 159/775 (fihrist, 225-231) « salât, tahârah, sawm, zahât, manâsik ».

<sup>(3) «</sup> L'Islam, c'est être d'un caractère naturellement droit », rectifiait 'Ikrimah, penchant ainsi au mo'tazilisme (Ibn al Jawzi, ms Paris, 2030, s v)

<sup>(4)</sup> Nasafi, bayan al madhahib, in fine

ples de Hasan Basrî comme l'école des Bakrîyah (1), à Ibn 'Okkâshah (2), Tostarî, Gholâm Khalîl et aux premiers Hanbalites (3), jusqu'au iv/x° siècle, quoique Shâsî'î (4) et Bokhârî aient mis hors de pair, dès le in/ix° siècle (5), les cinq devoirs d'obligation comme signes caractéristiques, nécessaires et suffisants (6), de la profession de musulman

L'attitude de Hasan et d'Ibn Hanbal est celle des premiers mystiques, celle aussi d'al Hallâj L'important pour eux n'est pas de discuter sur la forme matérielle des rites (7), quoiqu'ils tiennent à certaines particularités (énumérées plus bas) (8), — ni d'insister sur leur signification initiale, quoiqu'ils en étudient le symbolisme (9), mais de vérifier leurs résultats pour la conscience du croyant pratiquant.

- (i) Les fartdât de Hasan énumèrent quatre des farâ'id, avec neuf règles pour la pensee, treize pour les usages sociaux, et vingt-sept pour les vertus internes, Hasan lui-même énumère huit rapports sociaux jeûne, prière pèlerinage, retraite spirituelle, aumône, guerre sainte, troc, et arbitrage, sui le même plan (Ibn Battah Okbarî, sharh wa ibânah, in fine. Cfi Ibn Qotaybah, mokhtalit, 58, farq, 201
  - (2) Credo en dix-sept articles (Malați, 28-29)
- (3) Caractère obligatoire du mash 'ala'l khoffayn, etc (Malati, 368, 374, 383)
- (4) Aboù Hanifah a encore une liste heterogène de onze devoirs sociaux. La methode de Sháfi'i, toute formelle dans le choix des cinq farâ'id, met en revanche beaucoup plus en lumière l'importance des « intentions » des « consciences », dans l'étude des rites, que celle d'Abou Hanifah
- (5) Les Druzes, dont les predecesseurs directs, les Bâtmîyah, se sont sépares du tronc commun avant cette époque, ont encore sept farà'id = les cinq devoirs classiques,  $+ id\hat{a}$ , taslim.
- (6) Suppriment, malgre Malik, au culte l'imitation des actes du Prophète qui n'étaient que qoi bah et adab (Qasimi, l c., 58)
- (7) Aussi pratiquent-ils volontiers, par tutiorisme, le talfiq ou « mélange des rites »; ce qu'on reprochera plus tard à Ghazali (Mâzari) et a Sha'rawi.
  - (8) Infrà, b.
  - (9) **I**nfrà, c

Les rites du culte ne sont pas l'essentiel de la religion, ils en constituent les moyens (was d'it), ce sont les instruments que Dieu nous fournit pour atteindre aux réalités (haq d'iq) Telle est la doctrine excellemment exposée par al Hallâj (1) La pratique des rites, la manière dont on les exécute importe plus que leur matière littérale, l'intention, l'esprit que l'on y met prime leur dispositif textuel; et elle requiert l'élaboration d'une catéchèse, le recours à une méthode morale, ri'âyah (2), une « voie », tarîqah.

Les mystiques n'entrent donc pas à fond dans la discussion pendante entre jurisconsultes sur le critère de discrimination des rites à adopter, soit l'ustishab (3), permanence de l'autorité, acceptation pure et simple du dépôt traditionnel, sans réffexion ni expérimentation, du rite que l'on doit pratiquer et maintenir, parce qu'on l'a reçu, tel quel, comme un décret arbitraire (Shâfi'î, Ibn Hanbal, Dâwoûd), soit l'istihsân (4) des Hanéfites, appréciation par la raison des causes et convenances théoriques du commandement divin; soit l'istislah (5) de Mâlik, estimation des motifs pratiques et des bons résultats sociaux (6) à attribuer à cette recommandation coranique. Certes, par traditionnalisme et par tutiorisme (7), les mystiques tendent à préférer le premier cri-

<sup>(1)</sup> Ici p. 277, 670

<sup>(2)</sup> Ici p 510

<sup>(3)</sup> Comp la recherche de l'afdal (Hazm III, 164) Cfr. farq, 285 (Aboû Bakr) Et ici p. 715-716

<sup>(4)</sup> Cfr. recherche mo'tazilite de l'ahsan (tahsin, ici p 545)

<sup>(5)</sup> Cfr recherche mo'tazilite de l'aslah (Hazm III, 165, 171, 181)

<sup>(6)</sup> Idee de la Communaute « salah al koll » (in Qor. XXIV, 53), mais sans wid (cfr ici p 665) La vraie jama'ah, invisible, des aines droites (ahl al infirâd, ici p 548)

<sup>(7)</sup> Les mystiques, al Hallaj notamment, sont tutioristes (cfr. ici p 70), cfr Kalabadhi « pour les points discutes entre juristes, les mystiques adoptent al ahwat, par ex si la licéite ou illicéité d'une chose est discutée, ils choisissent l'illiceité » (ta'arrof, ms Oxf. 63b).

tère, mais ils recourent également, a posteriori au symbolisme, pour faire accepter toutes les formes des rites à la raison, et à l'ascétisme, pour laire bénéficier leur volonté de toutes les exigences rituelles

Les réalités finales à atteindre, ce sont les « fruits » que la pratique fervente des actes de religion produit dans l'àme, en l'exerçant à certaines vertus (mo'àmalât), — en la guidant par certains signes (ishârât) Non pas ces vertus et ces signes en soi, — mais Dieu à qui elles inènent l'âme

Les directives de cette méthode, ébauchée dès Mohâsibî, très nette chez al Hallâj, sont soulignées dans la liste de précellences suivantes

 (a) Pour l'accomplissement des rites en eux-mêmes khidmah > 'ibâdah (1) L'obéissance est supérieure à l'observance (tous les mystiques, contre les ulémas)

sonan > fara id (2) La pratique du rite domine la lettre du rite (Hasan et la plupart des mystiques anciens, contre les hanbalites).

niyah > 'amal (3) L'intention dépasse l'action elle-même (Hasan Basrî, Tostarî, contre les zâhirites)

- (b) pour la réflexion intellectuelle appliquée au culte .
   *ibâhah* > tahrîm (4) La permission antécède l'interdiction . (Hanéfites, Qarmates, Ibn Mo'âdh, Ibn 'Atà, contre Antâkî (5), Ibn Hanbal, Jonayd, 'Izz Maqdisî)
- (1) Maddist the expressement ce principe (sa/wah, 36) d'un hadith; applique in Taw VI Misri commande à un de ses disciples de ne pas faire sa prière ('Attar, trad Pavet. 109) Les ermites se dispensent d'aller à la mosquee le vendredi
  - (2) Dejà, « la Sonnuh abroge le Qor'an » (Shafi'î, contre Ibn Hanbal)
- (3) Cfi. ici p 608 La melliode shali'ite y est plus favorable que la methode hanafite *intention*, en hanafisme, signific simplement « prémeditation du geste rituel », et, en shali'isme, « orientation morale de la volonte » (cfr wajh)
  - (4) Ici p 716.
  - (5) Dawa; cfr. Sarraj, loma, 424

'ulm > 'aql (1) La science (révélée) est supérieure à l'intellect (humain) (Hanésites, Hanbalites et mystiques, contre les ibàdites, mo'tazilites, imâmites et philosophes)

rajā > khawf (2) L'esperance est plus que la crainte (Yazīd Raqāshī, Thawrī, Ibn Hanbal, Ibn Mo'ādh, Tostarī et les « morji'tes », contre Hasan et les « wa'īdītes »)

khollah > 'oboùdryah (3). L'ami est plus que le serviteur. Rabâh, Kolayb, Qarmates, contre la majorité des sunnites)

— (e) pour les realites finales (haqâ'ıq) des vertus à acqué-

shohr > \cap abr Rendre grâces est plus que se résigner (4) (Mohâsıbî, Tırmıdhî, lbn 'Atâ, Rowaym — contre Jonayd et Ibrahîm Khawwas)

ma'rı/ah > 'ılm Comprendre est plus que connaîtie (5) (Morji'tes, Ibn Kaii âm, Mohâsibî, Imàmites extrémistes — contre Jonayd et Ibn Roshd)

<sup>1)</sup> Ici p. 545. cfi. Taw 187, sentence d'Aboû 'Alf al Kâtib (corrasuivant Goldziher, Der Islam, IV, 167)

<sup>(2)</sup> Ghazali, 1hya, IV, 118, Makki, qoût, II, 213 seq

<sup>(3)</sup> Ici p 750

<sup>(4)</sup> Ou, selon la formule usuelle, « le riche, qui rend grâces, est supérieur au pauvie qui se resigne » (cfr rici p 45). Gette thèse n'a ete soutenue que par une vingtaine de mystiques et de theologiens Karrâmiyah (Motairif, Ibn abi'l Howwârî, Mohâsibî Ibn Kairâm, Ibn Mo'âdh, Ibn Qotaybah, Tirmidht, Ibn 'Atâ, Rowayin, Ibn Sam'oûn, Daqqâq, Ibn abi'l Khayi), et plus receminent parSh'idhif et Moisî, tandis que la these opposée a reuni la majorite des docteurs (Aboû Dharr, Ilasan, Sa'îd-ibn-Mosayyib, Shaqîţ, Ma'ioûf, Bishr, Bistâinf, Jonayd, Ibrahîm Khawwâs, Ibn Sâlim, Samarrî, Ibn Khafîf, Solamî, Sariâj, 'Abd al Qâhii Baghdâdî, A N Sohrawaidî, et, plus receminent, 'Izz Maqdisî, et Ibn Daqîq al 'Îd Voii Qot 208-211, phrist, 185 Sarrâj, loma', 411; Hojwlî kashf, 22 25, etc., 'awârif, IV, 257, Sobkî III, 239, Jâmî 43, 89, 478, 479, Boihânî, zahrah, passim, Sh. tab I 75. Hallâj note à l'appui que « le cœui est plus enduici dans le bien-être que dans l'adversité » (in Qoi XXXIX, 23, cfr Tostarî, tafsîr, 25-26).

<sup>(5)</sup> Ici p 545, et Taw 156.

mahabbah > 1mân Aimer est plus que croire (Hallaj, Riw VII, contre le hadîth adopté par Bokhârî) (1)

## b) Particularités rituelles propres aux mystiques

Sans donner naissance à une véritable « école » juridique, parallèlement aux quatre madhâhib orthodoxes, comme la tradition des Alides (2), — la tradition des maîtres soûs a jalousement préservé l'observance de certaines particularités distinctives dans l'accomplissement externe des devoirs d'obligation. Mentionnées dans les faridât attribuées à Hasan, dans le ta'arrof de halâbâdhî et les wasâyâ d'Ibn Khasîs, elles sont mises en corps de doctrine dans le saswat al tasawwof d'Ibn Tâhir Maqdisî (3), en voici l'énumération, permettant la comparaison avec certains épisodes de la vie d'al Hallâj.

(costume) soûf (4) — vêtements teints, rapiécés (5) — babouches Comment se ceindre la tête et les reins (6) — port de la barbe et des moustaches (7)

(ablutions). ghosl, par précaution tutioriste (8) · auparavant (contrition) acte complet (9) — formule « yà Rabb » (10) (pèlei inage) : y allerà pied, même sans viatique (zâd) ni mon-

- (1) Ici p 609, et Qosh ed Ansait, II, 124
- (2) Gfr Imamites et rites ismaeliens (Ibn Hammad, trad Cherbonneau, JAP, 1855).
- (3) Voir aussi Sha 'i awî ('ohoûd wa mawâthîq), Haskafî, et les attaques des juristes à Constantinople au xvu° siecle (contre Sîwâsî), et au Caire au xix° siècle (contre Sanoûsî).
  - (4) [cip 49-51, 271
  - (5) Icı p 50
- (6) Shibli les coupait (Sairaj, loma', 148), cfr au contraire les calenders.
  - (7) Ict p 296
  - (8) Ici p 70.
- (9) Ici p. 251, Mandr, t XXII, 63, la formule est d'Ibn Adham (1hya, I, 223)
  - (10) Recommandee par Ibn abi'l Donyâ (Mandr, 1 c.) fc1 p. 272

ture (râhılah) (1); sinon, kaffârah; 'omrah obligatoire (2); jeûne du jour d''Arafât praticable en dehors d''Arafât (3) (1eûnes) supplémentaires (4).

(retraite) i'tikáf (évolué en khalwah) A la Mecque, al Hallâj le pratiqua pendant l'omrah (5) (type du vœu d'Aboû Isra'îl Mola'î, critiqué ap. Malik, mowatta', II, 377, Bokhârî, serments, n° 29, Aboû Dâwoûd, sonan, II, 495 — Goldziher)

(prière normale) les deux rak'ah préalables, par précaution tutioriste

Toujours précédée de ghosl et wodoû'

(schéma des prières facultatwes, wird, pl. awrâd) (6) deux rak'ah (d'1 verset chacune), puis salâm (7) et rokhsah (8), et do'â (en forme de qonoût (9) + tashahhod (10), sans mention du Prophète ni salât 'ala'l nabî (11) En prose rimée (12)

Dans la « vie commune » (mo'âsharah), les mystiques s'attribuaient en outre des « dispenses » (rokhas) traditionnelles, dont l'origine remonte très haut (13) nous les énu-

- (1) Noter que la proposition de la p 275 (supra) omet, comme les hanafites, le 4e rokn (sa'i), et qu'elle ne specifie que sept des trente et un points spécifiques selon les hanbalites (sans les 4 arkân, 5 wâjibât et 15 sonan)
  - (2) Ici p 54.
- (3) Amorce de la théorie d'al Hallaj sur le transfert du pèlermage (101 p. 275).
  - (4) Ici p 54
  - (5) Ici p. 54.
- (6) Ici p 302, 32, 103, 123, 296 (cfr. prière du Prophète au yawm al Ahzāb selon Mozanî (Sobkî, I, 242).
  - (7) radd
  - (8) taslim Ibn abi Zayd, trad Fagnan, 38.
- (9) a bihaqq » Formules atténuées : Shibli (Khark. 215a), Daqqaq (Qosh 173)
  - (10) « an torziqani » (Ghazali, ihyd, I, 216)
  - (11) Cfr. 1c1 p. 744 Contrà · Shibli (l. c) et Ibn abi Zayd (l c., 36-37)
  - (12) Usage réprouvé en dehors des Khotbah
  - (13) Ici p 752.

mérons ici brièvement, d'après les listes de Solami et Maqdisi (1), en référant aux traits correspondants de la biographie d'al Hallâj.

tark al kasb (2), droit de renoncer à tout métier (3), de vivre en pèlerinage perpétuel (siyâhah) et en mendiant (so'âl)

taqsim, répartition entre « compagnons » des aumônes et offrandes, elle portait le nom de « qasamah Tarsons » (4)

(repas en commun) le bénir au début, et dire l'action de grâces à la fin (5) Honorer particulièrement le pain, qui est un aliment « bénit » (6), et le sel (7) C'est le convive le plus âgé qui commence (8) Il ya un repas appelé 'ors, « festin nuptial », à l'anniversaire de la mort des plus véuérés d'entre eux (9).

samà' concert spirituel, séance de récitation (dhikr), où le chant provoque l'extase  $(faqd\ al\ ihsa)$  (10) et la danse (rags) chez les auditeurs (11), deux autres « dispenses », nettement

- (1) Solami, jawami' adab al soûfiyah, Maqdisi, safwat al tasawwof.
- (2) Var ınkâr, tahrîm al makâsıb
- (3) Posé par Shaqiq (Makkî, qoût, II, 295), Aboû'l 'Atâhiyah (sclon Soulî), les kariâmîyah et les soulîs de Bagdad, rejete par Mohâsibî, les Sâlimiyah et Malâmatiyah Cfi ici p. 614
- (4) L'allusion ici (p. 111) est si claire que l'etymologie de Maqdist, l'attribuant à un cheikh de Jérusalem, originaire de Taisoûs, paraît fausse. En réalite, le cas des terres de Taisoûs, qui, conquises sans capitulation, avaient eté alloties en fiefs au lieu d'être données à la Communauté (sous al Mahdî voy. Antâkî, shobohdi), serait l'origine de ce nom Signalons ici le transfert mystique d'une maladie, de Jonayd, à certains disciples de Noûrî ('Attâr, tadhk', trad Pavet, 205), cfi. 'Olwân, 76
  - (5) Maqd. 59, 70
  - (6) Ici p. 264, 284 et Maqd. 68
  - (7) Maqd, p 72, 1c1 p. 249, 284
  - (8) Maqd, p 50, 1c1 p 319
  - (9) Arnold, India. Ibn al Jawzi, Namoûs
  - (10) Ici p 126
  - (11) Ici p. 313

suspectes, le déchirement des vêtements (tamziq) (1) et le nazar ulal' mord (2) ne figurent pas dans la biographie d'al Hallâj da'wa, la prédication en public de la doctrine mystique (3) mozâh, le droit de dire des plaisanteries (4), de faire des jeux de mots.

L'ensemble des qualités du mystique est ainsi décrit par al Hallâj (5). « Celui dont le cœur est d'une piété eprouvée par Dieu, a pour blason le Qor'ân, pour manteau la foi, pour flambeau la méditation, pour parfum la piété, pour ablution canonique la contrition, pour hygiène du corps l'usage exclusif des actes licites, pour parure la continence; il n'agit que pour la vie future, il n'a souci que de Dieu, il se tient constamment devant Dieu, il jeûne jusqu'à la moit, pour ne rompre le jeûne qu'en Paradis, il n'epouse que les bonnes actions, il ne thésaurise que les veitus, son silence est contemplation, son regard est vision. »

### c) Le symbolisme des vites

Divers textes d'al Hallaj ont été traduits plus haut, touchant le symbolisme du « pèlerinage » légal, on peut leur

<sup>(1)</sup> Ici p 303

<sup>(2)</sup> Ici p 691 Risalah speciale d'Ibn Tahir Maqdisî, et texte de Solamî (cités ap Ibn al Jawzî, Namoûs, XI)

<sup>(3)</sup> Ici p 138 Commencee, en tiès petit comité, par Ibn Mo'adh, Misrî et Aboû Hamzah, puis Jonayd (Makkî, qoût, I, 166)

<sup>(4)</sup> Ici p 132. Détourner les mots de leur sens

<sup>(5)</sup> Ap Solami, in Qor XLIX, 3. C'est directement imité du hadith de Jésus reproduit dans la risalah dite de Hasan Basri « Ma pitance, c'est la faim, mon signe, la crainte (de Dieu), mon vétement, le soûf, ma monture, ma jambe, ma chandelle, la nuit, c'est la lune, mon allumefeu l'hiver, ce sont les levers de soleil, mon fruit et mon paifum, c'est ce que la terre fait poussei pour les hêtes fauves et le animaux domestiques Mis au monde n'ayant nen à moi, ma richesse depasse toutes les autres » (Hilyah, s v) Comp. la regle d Ibn Karrâm (ap Essaí) et de Tostaiî (taisîr, 61)

comparer deux longs passages fort curieux, de Shibli et de Hosri (1).

Une traduction persane antérieure au XIV° siècle donne comme d'al Hallâj un court texte sur le symbolisme des quinze attitudes requises au cours de la prière canonique « se rincer la bouche, c'est acquérir la sincérité; renisser l'eau, c'est renier l'orgueil. former l'intention (niyah), c'est apercevoir Dieu, se dresser debout (qiyam), c'est participer à la permanence divine, au dedans des tentures de Sa tente; faire la prosternation (rokoû'), c'est s'isoler dans la solidarité divine, lorsqu'on se relève (i'tidâl), c'est l'éternite qui se tourne vers nous » (2).

Outre le symbolisme, assez restreint, des rites canoniques, les mystiques antérieurs à al Hallâj avaient innové un symbolisme fort nuancé, dont une liste, donnée par Tirmidhî, nous a permis d'étudier ailleurs (3) la formation historique. Rappelons ici les thèmes allégoriques préférés d'al Hallâj, le vin et la coupe (enivrante de la joie mystique) (4), la vierge (= la conscience intime) (5), l'oiseau (= l'âme qui ressuscite) (6), le papillon et la chandelle (7), la mer et la perle (8); le croissant de lune (9).

## d) Réalité finale des rites

Dans les rites, la manière réfléchie de pratiquer est plus

- (1) Baqif, tafsir, t. I, 105-106 (in Qor III, 89) et t. II, 57 (in XXII, 27), Ibn 'Arabi, mosdmarat, I, 186-187, 358, Hojwiri, 326,329, 'Olwan (+'936/1531), jawhar mahboûk, 58.
  - (2) 1261 = ms Kopr. 1589 § XXIX
  - (3) Cfr Essar Et Shabistart, golshan-z-raz
  - (4) Origine Misrî, ici p 517
  - (5) Ici p 486
  - (6) Taw. IV, 5.
- (7) Ici p 570. Cfr hadith al farash de Ghazali (1hya extr. ap. Mortada, 1thaf, 1X, 94, cfr. Asin, tehafot, 191-194)
  - (8) Ici p 557.
  - (9) Ici p. 588.

importante que la minutie littérale des gestes, cette discipline de l'intention aboutit à exercer l'âme, à la familiariser avec les vertus; et ces vertus la guident, au moyen de certaines indications, jusqu'à Dieu En dernière analyse, les cinq rites aboutissent donc à mettre l'âme en présence de Dieu Les mystiques, qui ajoutent volontairement à leurs devoirs d'obligation des prières et observances surélogatoires (nawâfi), ont tendance à envisager même leuis devoirs d'obligation comme de pures actions de grâces où la liberté plénière du cœur reconnaissant s'offre à Dieu par vœu (1), suivant les moyens prévus et les heures prescrites.

Ils se placent ainsi dans une position analogue à celle des Qarmates qui enseignaient (2) que « tous les devoirs d'obligation (farà id) sont en réalité surérogatoires (nàfilah), non obligatoires, car c'est un remercîment adressé à un Bienfaiteur, or Dieu n'a pas besoin de l'asservissement de Ses créatures, le culte est donc action de grâces, la rend qui veut, ne la rend pas qui veut, à nous de choisir » Mais l'intention maîtresse des mystiques est bien différente de celle des Qarmates, ainsi qu'il a été dit plus haut (3). Aussi la critique formaliste d'Ibn Bâboûyeh, d'Ibn Hazm (4) et d'Ibn al Jawzî (5), accusant les mystiques de prêcher la suppression des cinq devoirs d'obligation, est-elle tendancieuse, c'était un appel au bras séculier, puisque les écoles juridiques orthodoxes avaient préconisé des sanctions contre l'omission de ces devoirs sociaux (6) Personnellement, al Hallâj

<sup>(1)</sup> Hallaj, in Qor XXXVI, 61, Wasiti, in Baqli, tafsir, t II, p 173.

<sup>(2)</sup> Malatî, 35.

<sup>(3)</sup> Ici p. 733.

<sup>(4) 160-</sup>a, 241-a.

<sup>(5)</sup> Ici p 283-284.

<sup>(6)</sup> Specialement Hanbalites (farq, 133) et Zähirites (Hazm III, 229, 236, 247).

s'était montré exceptionnellement strict (1) dans l'accomplissement de ses devoirs d'obligation. Ce qui est à retenir, et ce que ses adversaires ont exploité contre lui, c'est que son enseignement présentait les rites canoniques du culte islamique comme les signes externes d'une règle de vie commune, marques temporaires d'une discipline légale, à piatiquer comme de simples procédés collectifs d'ascèse, n'ayant par eux-mêmes aucun caractère sacramentel, ne conferant pas la grâce, ipso facto, et destinés à s'interrompre (2), lors de la consommation de l'union mystique, et au Paradis.

# 1 Critique hallagienne de la shahàdah.

L'attitude d'al Hallàj, déjà examinée pour le pèlerinage (3), le jeûne (4), l'aumône (5) et la prière (6), est à exposer en détail relativement à un des traits fondamentaux du culte islamique, la shahadah (7).

La remarque a été faite, plus haut, que la shahûdah « [IL N'Y A] PAS DE DIVINITÉ, — EXCEPTÉ DIEU (8) », était à caractériser, non pas comme un jugement complet et homogène, mais comme une « exception », istithnå, c'est-à-dire une parabole condensée; — et que, comme telle, cette phrase hétérogène pouvait avoir une utilité et un sens, sans jouir, à priori, ni d'une force probante (logique), ni d'une efficacité sacramentelle (réelle) intrinsèques.

<sup>(1)</sup> Ici p. 70, 235, 372, 697, 724.

<sup>(2)</sup> Ou à se transformer Wasiti, lui, exagère, et devie vers le qarmatisme al tâ' ât fawâhish, al wasa'ıl 'ilal al do'f (Baqli, t I, 114, II, 127).

<sup>(3)</sup> Ici p 275, 278, qui devient vœu d'immolation.

<sup>(4)</sup> Ici p 248, 273, 781, qui devient vœu d'abstinence

<sup>(5)</sup> Ici p 283-284, qui devient vœu de pauvieté (fagr)

<sup>(6)</sup> Ici p 724-725, qui devient vœu d'obéissance (khidmah).

<sup>(7)</sup> Ici p 256-257, qui devient action de grâces

<sup>(8)</sup> Syn kalimat al tawhid On appelle le premier membre « négation » (nafy) et le second « affirmation » (ithbát). Ici p 257, 584.

Divers khârijites, disciples d'Aboû Bayhas (1), avaient constaté qu'il ne suffit pas de réciter cette formule avec attention et sérieux pour être un véritable croyant Après l'exclusive de Shâfi'î, à l'encontre de certains traditionnistes (2), un pieux mo'tazilite, Mordâr, déclarait irrecevable et vaine la shahâdah de certains héretiques (3). Et Ghazâlî a recueilli un hadîth où Jésus, sommé par Satan de réciter la shahâdah, répond « Cette phiase est vraie, mais je ne la répéterai pas à ta suite, — car elle me propose, sous une œuvre pie, des équivoques (de ta part) (4) »

Les premiers grammairiens de l'Islam avaient, par positivisme fidéiste, soutenu que la phrase était homogène (5), et pietendu que ce que vise la negation du piemier membre, c'est l'existence réclle (wojoûd) de la divinité, non pas l'idée pure (= essence, mâhiyah) de la divinité en soi (6), ce qui donnait à la shahâdah une efficacité iituelle immédiate consacrée par divers hadith cités dans Moslim

Lorsque les mo'tazilites (osoilnyoùn) eurent pris conscience du travail d'elaboration du concept dans la pensée (7), certains reconnurent que la négation du premier membre ne pouvait viser, ni l'existence réelle ad extra, ni l'essence vir-

- (1) Shahrast I, 171.
- (2) Icı p. 733 , cfr Ibn 'Asâkır, sabab al zahâdah  $_l$ î'l shahâdah, ap. Shiblî,  $ak\hat{a}m$ , 21
  - (3) Shahrast I, 88
  - (4) Asın, Logia, nº 17
- (5) Avec une ellipse, ils construisent là ilaha st'l wojoûd, ghayr Allah, «il n'existe reellement pas de divinite, autre que Dieu » (Râzî, § I, II, III) C'est deduire l'existence de Dieu de la non-existence des idoles (moghâyarah) En grec οὐκ ἔστιν θεὸς, εἰ μὴ ὁ θεὸς (μόνος) En turc yoqdur tabâjak, tchelepder anjeq »
- (6) Une hypothèse viituelle n'est pas a priori niable, on ne peut nier qu'une these actuelle.
- (7) Ici p 538 Je cite les X paragraphes de l'akhi Itàzi (Assár al tanzil) et l'étude de Jámi d'après Raghib pashà (safinah, 7-13, 653-656)

tuelle *in se* de la divinité, hors de nous, mais sa représentation (*mawsoûflyah*) (1), sa concevabilité dans notre esprit, que c'était là une *acception* particulière (2), un *hdl* de l'idée pure, un jugement, *hic et nunc* 

Désireux de concilier ce résultat avec la tendance populaire, Zamakhsharî (3) soutint que la phrase était une proposition homogène (4), dont les deux membres présentaient « la divinité » sous un seul et même aspect, la virtualité (mkûn); l'affirmation du second membre ne constatait pas que Dieu existât réellement, mais prouvait que notre esprit se Le représentait comme existant (5)

Il aurait pu en conclure (6) que, si les œuvres d'une foi pratique sont requises pour le Paradis, et que la connaissance théorique des attributs divins ne suffise pas, — à fortiori la shahâdah, formule qui ne définit le Dieu existant qu'en Lui déniant tout parèdre virtuel, ne saurait sauver ipso facto le croyant qui la récite.

Les théologiens raisonnables finirent par avouer, avec 'Adod Îjî (+ 756/1355) (7), que « la shahâdah n'est pas une proposition grammaticalement concluante » De fait, elle est hétérogène, sautant, dans une parabole condensée, comme toute istithnâ (8), de la divinité virtuelle (de dieux

- (1) Reponse de Fakhi Razî aux premiers grammairiens (l c, § I)
- (2) Cfr. 1c1, p 584, le hokm s'envisage avant le mahkoûm bihi.
- (3) Jami, ap. Raghib, l. c , p 654.
- (4) Et complète ou le premiei membre (ilaha) etait Khabar (attibut), et le second (Allaho) était mobtadå (sujet)
- (5) La tendance mo'tazilite est de n'envisager les choses qu'en tant que pensables, dans le virtuel, non realisables, dans l'actuel . selon l'intellect theorique, non selon le cœui (ici p. 708)
  - (6) Razi (§ VII) cite cette opinion
  - (7) Raghib, l. c, p 656
- (8) Contrairement aux grammairiens anciens; ex lá nikáh, illá bi wali, lá izz, illá bi'l mál, etc. Cf. Bergstrasser, die negationen im Kur'an, 1911, p. 56.

hypothétiques) à la Divinité actuelle et réelle (de Dieu) (1).

Al Hallaj en convient, — et interdit à ses disciples de perdre leur temps en récitant ou méditant la shahâdah (2), car cela ne procure ni une preuve logique à l'intelligence (3), ni une grâce réelle au cœur (4) Dieu seul peut nous faire articuler, décomposer la shahûdah avec l'intention de transfert qui la rend legitime (5), en nous amenant à prendre conscience du mystère de Son Unité, dans l'opération même de Son acte En nous faisant d'abord nier, en notre cœur, notre moi, pour s'y affirmer ensuite, Lui-même, par Sa présence (6) L'extase nous montre, d'ailleurs, que la shahâdah n'est qu'un voile préalable (7), c'est une sorte d'interdit séculier qui, « occupant la foule, la prive de se joindre avec ceux qui sont unis à Dieu », conformément à la Loi (interdictive) portée par la révélation coranique, il tombe, avec la Loi, quand vient la Grâce qui consomme l'union Al Hallaj condamne l'illusion criminelle de certains (8) qui s'imaginent, en réci-

<sup>(1) «</sup> lá ilaha momkin, illà Allah mawjoùd » (type écarte par Jami, l c., p 653) Cf l'argument d'Ibn al Layth contre la sorayjiyah (ici p 586), le catégorique (monjiz) prime le conditionnel (mo'allaq) Contre p. 716, n. 4

<sup>(2)</sup> Ici p 256-257, 643, 660.

<sup>(3)</sup> Cfr. la quasi-preuve cartesienne de l'existence de Dieu.— Contrairement à Bokharî et Moslim, et surtout aux hanbalites, pour qui toute recitation de la shahâdah est increee, puisque verset coranique

<sup>(4)</sup> Contrairement à Ja'far et aux Salimiyah (ici p 256, 512, 514).

<sup>(5)</sup> These d'Abd al wâhid ibn Zayd (Ibn 'Arabî, mosâmarat, II, 354), negligee par Dârânî (Baqlî, t I, 74), insinuee par Misrî (ajouter à Allah, dans la shahâdah ordinaire, al haqq al mobîn: selon Dhahabî, vitidâl), soutenue foi mellement pai Bistâmî, Noûrî et Ibn 'Atâ (Baqlî, t I, 73, 52 et 73 comp a 52).

<sup>(6) «</sup> Nie-toi toi-même, et affirme l'existence de Dieu, voilà le sens de la shahâdah! » dit, un peu trop brièvement, Ibn abi'l Khayi (54° quatrain de l'ed. Ethe)

<sup>(7)</sup> Akhb 38, 42, 44, 48, et ici p. 524, cfr Taw XI, 18.

<sup>(8)</sup> Les Salimiyah, these pour laquelle Ibn 'Arabî trouvera des cu-

tant la shahâdah, témoigner réellement que Dieu est unique, c'est oser « s'associer à Dieu » (moshiik) Car s'imaginer que l'on « unifie » Dieu, c'est affirmer son propre moi (1), et, affirmer son propre moi, c'est devenir implicitement un associateur La vérité est que Dieu Se proclame Un Lui-même, par la langue de celles de Ses créatures qu'il choisit Dieu seul peut se faire unique

Telle est la critique puissante que Harawî (2) a rappelée dans son tercet (3)

Personne ne temoigne i dellement de Dieu qu'Il est « unique », Puisque quiconque s'imagine le faire Le renie La profession de foi monotheiste de celui qui enonce pareille epi-[thète (4)

N'est qu'une phrase vaine, nullifiee par l'Unique Dieu seul fait l'Unique! C'est Lui-même qui unifie Son Unite! Et l'homme qui s'y essaie merite l'epithète d'athee »

constances atténuantes. bien « que Dieu dure, avant qu'aucune shahd-dah creee l'atteste, en Sa divinite, et que cette duiee L'affirme suffisamment, et que le temoignage des creatures L'atteste de facon bien impaifaite, puisqu'elles peuvent aussi Le nier, il est bon de dite cette formule, simplement, par manière de récitation, pour obtenir de Dieu la recompense promise » (Sha'rawi, yawaqit, 12).

- (1) Textes cites, supra Ci Tostari et Nasi Kharrat (Qosh.IV, 183-184).
- (2) mandzil al sa irin, in fine
- (3) Qu'Ibn Khaldoùn n'ose pas juger (trad Slane, III, 106). Wasiti schematise ainsi la question « Celui qui adore Dieu pour soi-inème s'adore soi-mème, celui qui L'adore pour acquerir cette recompense qui est son terme (ajal) n'a pas compris Qui est son Seigneur, mais celui qui L'adore en sachant que l'adoration (vraie) est une substance immaterielle, qu'epure l'omnipotence divine, trouve juste » (Baqli t. II, 173, in Qor. XXXVII, 11) « Enoncer la shahâdah par routine est le fait d'un idiot; l'énoncer avec complaisance c'est s'ecarter loin de Dieu, l'enoncer par conviction de sa propre purete d'intellect est le fait d'un associateur, car c'est se fonder sur soi-mème pour une évidence (qui nous dépasse), l'enoncer réellement c'est avoir renoncé (par vœu) à tout moyen de L'attester (par nos propres forces) » (id, t. II, 256, in XLVII, 21)
  - (4) « Dieu unique »

La solution d'al Hallàj, la seule correcte, ne put prévaloir à l'encontre d'un laxisme trop humain, d'un latitudinarisme (njd) croissant, qui endormit giaduellement l'Islam, dans la rassurante illusion que la miséricorde divine n'en demande pas tant pour se donner aux hommes, qu'elle s'est mise à leur portée, à leur merci, dans une simple formule.

L'orientation de cette évolution parallèle à celle du mysticisme post-hallagien vers le monisme provient d'un désir de découvrir à tout prix un « moven court » pour trouver Dieu, et de Le trouver dans la shahadah, en essayant d'en justifier la construction grammaticale Abandonnant le conceptualisme, et revenant, sous des influences gnostiques hellénistiques (1), au positivisme réaliste des premiers grammairiens, les théologiens mystiques de l'école d'Ibn 'Arabî en acceptèrent avec rigueur les dernières conséquences logiques Pour eux, comme l'a montré Jâmî, la shahâdah est une proposition régulière et homogene (2), au sujet unique (3); négative universelle liée à une particulière affirmative, EI, « il n'y a pas de dieux, en exceptant d'eux Dieu », cette proposition complète devient licitement, suivant les règles de la logique, par conversion simple (dalil al Khilâf), ceci, AO. « il y a des dieux, sans excepter d'eux Dieu » (4) Pour ces Ittihâdiyoûn, le seul tort des idolâtres

<sup>(1)</sup> Hermétistes

<sup>(2)</sup> Où le premier membre (ilaha) est sujet (mobtada), et le second (Allaha) est attribut (khabar)

<sup>(3)</sup> wahdat al wojoûd, « monisme de l'être », de l'être viituel des possibles (thoboût) à l'être de l'acception conceptuelle (wojoûd moilaq) et à l'être des realités individuelles (wojoûd moila), il n'y a qu'une gradation de plus en plus insensible, d'Ibn 'Arabi à Sadr Roûmi et à Balabâni, la tendance moniste est de n'envisager les choses qu'en tant que realisables, dans l'actuel. selon le cœur (Aloûsî, jalâ, 57 sq.)

<sup>(4)</sup> Conversion que Râzî, pai avance, avait noice d'impicte (l. c., p 9, 1 5) Cfr Echhart, ap Denzinger, 555

est d'avoir sélectionné, parmi les choses, qui sont, toutes, les « lieux de l'apparition divine » (mazâhir), certaines, pour en faire leurs idoles, à l'exclusion des autres, toute forme est adorable, car chacune manifeste un dessein de l'Unique (1). Ibn Kamâlpâshâ, Kawrânî et Nâbolosî ont même écrit qu'il faudrait faire confesser au commun des croyants que ce monisme était le seul sens recevable de la shahâdah canonique (2).

Al Hallaj, au contraire, s'écriait en ses oraisons « O mon Dieu! je Te sais transcendant (tanzih) tout ce qu'ont dit de Toi Tes amis et Tes ennemis, tous ensemble (3)! Souverain glorieux, je Te sais et Te dis transcendant tous les tasbih de ceux qui T'ont dit « Gloire à Toi! », transcendant tous les tahlil de ceux qui ont dit « Pas de divinité, excepté Dieu! », transcendant tous les concepts de ceux qui T'ont conçu! O mon Dieu! Tu sais mon impuissance à T'offrir l'action de grâces qui Te conviendrait (4). Viens donc en moi Te remercier, Toi-même! Voilà l'action de grâces véritable! il n'y en a pas d'autre » (5)

<sup>(1)</sup> Ici p 514

<sup>(2)</sup> Aloûsî, jalâ, 48. Cfr au xvi° siècle, la polemique engagee par le mystique moniste Kharioûbî (+ 963/1556, élève de Zarroûq et commentateui de Solamî), auteui de la risalah dhî'liflas îla Khawâss madinat Fâs contre Yastitni, qui repiit la these des premiers giammairiens (ici p 785), et Ilabtî, auteur du Kitâb al ishâdah bi ma'rifah madloûl kalmat al shahâdah (Ibn 'Askar, Dawhat, trad Giaulle, ap. Arch Maroc, XIX, 25, 31, Bencheneb, ap Actes XIV° Congr. Orient., Alger, 1905, n°s 21, 23, 314, Salâwî, istiqsâ, III, 12-13).

<sup>(3)</sup> Ici p. 740, n 3

<sup>(4)</sup> Aucun homme n'a prie reellement (Sol 79)

<sup>(5)</sup> Dejà cite, p. 116 Cf. Mohâsibî, mahabbah, Tirmidhî, ap Jâmî, 132.

II

# Les critiques portées contre cette doctrine

- a) Les notes d'herésse relevees contre al Hallaj.
- 1 Par les théologiens dogmatiques (mo'tazilites)

Le texte, traduit plus haut, de Balkhî (1), comparé aux allusions contenues dans les *Ghalatât* de Solamî, nous permet de les énumérer dans l'ordre où Amîr Hosayn Maybodhî (2) les a résumées.

- « 1° Dire que l'on a perdu la nature humaine (nâsoûtryah) et atteint la divine (lâhoûtryah) » = que, parvenu à la sainteté, le mystique devient « celui à qui tout obéit » (motâ') (3), «celui qui dit à la chose Soit!, et elle devient » (4) Doctrine de « l'extinction », de la « nature charnelle » (fanâ al bashariyah), ou des « attributs humains » (aw?â/)
- « 2° Dire que nous voyons Dieu en ce monde, de nos propres yeux; et qu'il nous parle » = doctrine de la ro'yah (vision), mohâdathah (conversation), au moyen de l' « infusion » (holoûl) de clartés (anwâr), attestations (shawâhid) et inspirations (arwâh) (5).
- « 3° Dire que l'esprit (roùh) provient de la Lumière divine, et que, si cette lumière rejoint la Lumière, elles ne font plus qu'Un ». Déformation des thèses sur l' « Esprit incréé », la conformation  $(ittis \hat{a}f)$ , et l'union essentielle (6).

<sup>(1)</sup> Ici p 515

<sup>(2)</sup> fawatth, ms. As'ad, 1611, f 74a.

<sup>(3)</sup> Ici p 472 Miskawayh, fawz osqhar, 106-107 (= 'aql); Ghazali, mishlát, 55; Ibn al Jayim, maddry, II, 170 (= nubî)

<sup>(4)</sup> Clausule conservee par al 'Aynî ('19d). Ufr. 101, p. 521.

<sup>(5)</sup> Icip 497.

<sup>(6)</sup> Ici p. 663

Ajoutons les accusations, étudiées plus haut, de charlatanisme et d'orgueil (1).

#### 2 Par les Imâmites

Leurs accusations, développées par Ibn Bâboûyeh et Mostd (2), sont présentées ici en concordance avec la liste établie par Ibn al Dâ'î (3)

- 1º L'apostolat doctrinal (da'wah) en public, usurpation criminelle d'un rôle réservé au seul imam 'alide.
- 2º L'emploi d'une magie diabolique (4), que lui avait enseignée 'Abdallàh ibn Hilâl Koûst (5), formé par Aboû Khâlid Kâbilî (6), disciple de Zoiqâ, élève elle-même de la fausse prophétesse Sajâh (7)
- 3° Diverses propositions erronées, dont les deux premières sont extraites du Bostân al ma'rıfah
- que l'homme ne peut se contenter de la connaissance indirecte de Dieu, à travers ses œuvres (§ 8), que la parfaite connaissance de Dieu, en nous, est une substance divine (§ 15) (8)

4° que les prophètes ne sont pas transformés par la grâce comme les saints (= précellence des saints sur les prophètes, selon Ibn Bâboûyeh) (9)

- (1) Icı p 156
- (2) 160, 179.
- (3) tabsırat al 'awamm, 400-402.
- (4) Ibn Baboûyeh ajoute l'alchimic
- (5) Voir fibrist, 310, Ibn Mondhii Harawi, 'aja'ib, ap Shibli, akâm, 101-102, et Aghânî, s v « sâhib Iblis », cfr ZDMG, XX, 487
- (6) Kaysânite rallie à Zayn al 'Abidîn (Shoùshtarî, majâlis ms. Paris, supp Pers 190, f 102b); son fils Kankar est devenu le 3e Bâb des Noseiris (Bâkoûr ah, 13)
- (7) Cfr les Sadiqiyah, satanistes hindous du XVI siècle, invocateurs de Mosaylimah (Fânî, Dabistân, III, p 8, comp. fihrist, 311)
- (8) ma'rıfah asmâ Allah al 'ozma, tajallî bı'l 'ıbâdah (Ibn Baboûyeh)
  - (9) Ici p 752

5° que la nature humaine du saint perd toute individuation (1) (= Dieu s'imprime en elle, selon Ibn Bàboûyeh).

6° que toutes les paroles du saint sont de Dieu il n'est plus qu'une main interposée.

7º que Dieu Se décrit à Lui-même ab aeterno, — ce qui insinue la thèse du monde coéternel à Dieu (2)

8° que Dieu descend réellement parler, sur terre, avec Ses saints, chaque nuit (3)

### 3 Par les mystiques Sunnites posterieurs.

L'école d'Ibn 'Arabî fait à Hallaj les critiques suivantes:

- (a) Il n'aurait pas dû enseigner publiquement la « primauté des saints sur les prophètes »; Ghazûlî l'a niée, et lbn 'Arabî a biaisé (4)
- (b) Il a amoindri la dignité éminente du Prophète Mohammad (5)
- (c) Dans ses descriptions de l'union mystique essentielle,—
  il a affirmé à tort qu'une distinction subsisterait toujours (6)
  entre l'âme sainte et Dieu (7) (cfr sa critique de l'Ana'l
  Haqq, de l'Ana' man ahwa, et les retouches de son ecole aux
  vers « A anta » . et « Johoùdi ») (8)

En cela, Ibn 'Arabî nous fait seulement constater qu'Hallâj n'a pas été moniste comme lui

Sha'râwî a bien marqué la différence entre Hallâj, Kîlânî et Ibn 'Arabî, en comparant leurs définitions de l' « entre-

- (1) Ici p 523
- (2) Ici p 644
- (3) hadith dont les tenants ont ete excommuniés pai l'imâm 'Ali Ridà (Tābarsī, ihtijāj, 208) Riw ΧλΙΙ
  - (4) Ici p 753 Ghazali, ladonmyah, p. 29 Sha'rawi, yawaqit, 237.
  - (5) Ici p. 383, 424
  - (6) Ici p 523
  - (7) Sans krypsis ni kenosis, dirait-on en langage chretien
- (8) Taw p. 140, 183 184, Jami, nafahat, 568, ms As'ad, 3359; ms Wien III, 508, no 4, f. 11b, 13a

tien mystique » de l'âme avec Dieu. « Ibn 'Arabî dit · « Mon cœur m'a entretenu (haddathanî) de mon Seigneur ». — Kî-lânî « Mon Seigneur m'a entretenu de mon Seigneur ». — Et Hallâj « Mon Seigneur m'a entretenu de moi même (1) », ce qui est le degré suprême » (2).

Ibn Kamalpåshå a souligné également la différence en ses « firaq dållah. » [les deux dernières sectes sont ] les Holoûliyah et les Ittihådiyah dont les thèses s'opposent, mais dont l'exposé est malaisé à élucider Les Holoûliyah prétendent que l'Esprit Saint « informe » (holoûl) leurs cœurs lorsqu'ils arrivent à l'apogée de la connaissance divine ('irfân) et de la purification mentale (tajarrod), et l'on attribue cette thèse à al Hosayn-ibn-Mansoûr al Hallâj. — Et l'on dit que les Ittihådiyah prétendent que la conscience intime du fidèle s'identifie à son Dieu, quand elle arrive à l'apogée du culte qu'elle Lui rend. »

### b) Les critiques genérales touchant sa règle de vie

### 1 Le pur abandon et l'acte unique (3).

Rechercher un état de passivité intégrale, se mettre en état de pure réceptivité pour s'abandonner aveuglément à la grâce, c'est, au point de vue individuel, s'enraciner dans une indécision absurde, et au point de vue social, donner

<sup>(4)</sup> Cfr 1c1 p 519 le veis 2 · « Comment T'aurais-je invoqué » c'est Toi (Qor I, 4). si Tu ne m'avais dit « c'est Moi » ? — Et p 327, 525, 700, n 3

<sup>(2)</sup> Sha'rawi, jawahir wa doiar (wosta), ms. Wali al Din majm. 1684, f 357b. Noter qu'Ibn 'Arabi, contiairement à 'Ibn Mo'adh, Ibn Sina et Ghazali, declare que le mot « man 'arafa nafsaho... » (Cir ici, p 513, n 4) n'est vrai qu'apiès sensation et connaissance permanente du monde extérieur (fosoûs, 106, 264, cfr au contr Hallaj, Taw XI, 4, 8, 18)

<sup>(3)</sup> Cfr. Hugel, The mystical element of religion, 1908, II, 141-146, 166. Contrà, ici p. 620, 626, 676

l'exemple de l'oisiveté Shâfi'î disait déjà, au temps d'Aboû'l 'Atâhiyah: « Le soûfisme a pour fondement la paresse (1) » C'est l'objection de Ghazâlî à ses débuts (2) Ibn al Jawzî, la reprenant, après Aboû Yoûsof al Qazwîuî, accuse al Hallâj d'avoir enseigné qu'un acte unique de renoncement libérait définitivement de toute obligation religieuse et sociale (3).

### 2 L'individualisme anarchique.

Subordonner graduellement l'ordonnance extérieure et sociale du culte aux critères internes d'une dévotion individuelle, procédant par intuitions irrégulières et incontrôlables, même au rejet explicite de toutes les lois naturelles et révélées, à la désobéissance invétérée, à la négation totale de toute règle (4) C'est l'objection d'Ibn Bâboûyeh, Ibn Hazm et Ibn al Jawzî (5) Elle est fréquemment reprise contre les soûfis sur deux points spéciaux qu'il convient d'élucider à part

3 L'équilibre mental

L'objection concernant l'équilibre mental vise les séances de « concert spirituel », samâ', oratorios, où la récitation,

- (1) Ibn al Jawzî, nâmoûs, XI
- (2) Ici p 370
- (3) Ici p. 283. En réalité Hallaj (in Qor XII, 67) suit la doctrine de Hasan « cessation de la consideration de l'acte (comme fin, en soi), non pas cessation de l'acte » (ap diwân en turc, ms Zah., tas 461) « Renoncer a choisir, mais utiliser le moyen terme (offert pai Dieu) »
- (4) C'est l'accusation de Kholdi contre Hallaj (ici p 403), citee par Qoshayri (ici p 57, cfr. 448) la cause de sa rupture d'avec Tostari n'est pas connue, il ne rompit pas entièrement avec Jonayd (son tawaqqof, cfr ici, p. 401), mais seulement avec 'Amr Makki (ici, p 57) Wasiti est plus critiquable (ici p 784)
- (5) Telle est effectivement la signification moniste donnée à une sentence d'al Hallàj (ici p 570, l 15 17) par Sa'îd Kâzarounî dans son commentaire d'une fausse lettre d'Ibn abî'l Khayr à Ibn Sînâ Mais en réalite Hallâj disait « Quand le cœur contemple Dieu, Dieu préserve les membres de tout péché » (Kirmânî, n 7)

soit de textes coraniques, soit de poèmes profanes, provoque chez les assistants un etat d'excitation anormal, d'extase plus ou moins suspecte. Al Hallâj a nettement piécisé le cas (1) « Le samd'; du dehors, c'est une commotion, — et du dedans, c'est un avertissement ('ibi ah) (2). Celui qui sait saisir l'allusion (divine, ishdrah) a le droit de puiser dans le samd' un avertissement. Mais, à vouloir l'imiter sans comprendre, on attire sur soi une commotion, on s'expose à l'épreuve, on rend les rênes à une suggestion de délectation; on est comme celui qui se tue de sa propre main.»

Sur les extases d'al Hallâj, nous avons peu de témoignages (3) en voici un (4) « J'ai vu le cheikh Hosayn al Hallâj, au moment où l'audition d'un qûrî l'avait fait entrer en extase il dansait, ses pieds soulevés du sol, et récitait:

« Quiconque a reçu confidence d'un secret, puis l'a publie . »

### 4 La chastete du regard

Al Hallaj s'est montré fort strict à cet égard (5) nettement opposé, tant au laxisme pénitent du soûst Aboû Hamzah (6), préconisant la delectation morose, devant la beauté interdite des clairs visages (de novices), comme source d'attrition, — qu'au platonisme profane de l'école zâhirite (7), son disciple Wâsitî disait, à l'exemple de Fath Mawşilî, qu'il sallait

<sup>(1)</sup> Ibn Yazdanyar, texte repus par Shibli (Hojwiri, Kashf, trad. p. 404) 'Amr Makki avait indiqué, moins clairement, que la licéité dependant de l'anteriorité de l'ashârah (Amedroz, Notes, 562, n. 1)

<sup>(2)</sup> Ici p 489

<sup>(3)</sup> Ici p 127.

<sup>(4)</sup> Extrait ap Ibn al Sa'i

<sup>(5)</sup> Ici p 45, cfr. Thawri « le simple legard est peche » (ap Douri, l c, infrà).

<sup>(6)</sup> Ici p 178, n 3, d'où l'hostilite de Gholâm Khalil (ici p 192), qui, en ses sermons, s'attaquait de front à la sodomie

<sup>(7)</sup> Ici p. 181. Cfr. Modrik Shaybanî (Sarraj, maşarı', 159, 341, 400).

fuir ce genre d'attirance impure '« Celui que Dieu veut avilir, Il le mène vers cette puanteur, cette pourriture » (1)

Il est malheureusement avére que les coutumes de la vie sociale, en Islam (2), — tant chez les Imàmites, à cause d'une exégèse ésotérique (3), que chez les Sunnites, par ıdéalisme esthétique (4), - ont insuffisamment sauvegardé

<sup>(1)</sup> Qosh. 217.

<sup>(2)</sup> Il faut noter ici, sur ce sujet scabreux, dont la gravite ne saurait être celee au point de vue social a) que le vice de Sodome, quoi qu'en aient dit Burton et Nabhanî, n'est l'attribut ni d'une zone climaterique, ni d'une race, Itaniens et Grecs, qui l'ont enguitlande d'excuses philosophiques, n'en sont point les inventeurs, il existe, à l'état biut, chez tous les peuples ou les maîtres ont recouru à la coaction ou a la ruse (dabib) sexuelles pour dompter, comme des fauves, leurs esclaves qu'ils fussent mâles ou femelles, indifferemment, et ont ete punis, en retour, d'un asservissement rigouieux aux instruments de leui luxure, b) ce vice est foit ancien en Arabie (proveibes satisiques sui diveises tribus, in Mas'oûdi, moroûj), notamment à Ilîiah, liwât masculin (Labid et Rabi') et schâgah feminine (Hind et Zorga), de grands poetes comme Ibn Boid, Aboû Nowas et Ibn al Roami ont chaute complaisamment ces hontes, sans même s'y plaire (remarque de Mobai rad sui la psychologie d'Aboû Nowâs; l'immitable transparence, toute voltairienne, de son style, se colore d'ailleurs, souvent, dans ses descriptions desintéressees de l'amour antiphysique, d'un satanime plus que litteraire), c) devant l'extension de ce vice, au ille siècle de l'hegire, des legistes, desarmes, cruient limiter le mal par des concessions illicites absolution, sans sanction legale, du luvât des esclaves et des non-musulmans ('wal Malik, selon 1070-a, p 154 [Qalhati, hashf, ms Londres Supp 202, p 1642 seq, l'accuse sculement de supprimer la kaffarah (non le  $qad\hat{a}$ ) pour le coupable, si la faute a eu lieu en ramadán], Abiwardi, in Sohki, III, 18), et du tafkhidh entre musulmans (Thomamah, Aboû Ghaffar, Ibn Karram selon Ibn al Da'i, 381, Ilazm IV, 197), d) c'est l'honneur des traditionnistes sunnites, suitout des mystiques, d'avoir attaque ce crime de front, en s'adressant aux consciences directement (Hasan Basii, Thawri, Ibn Hanbal et Gholam Khalil, selon Haytham Douri, dhamm al liwat, ms Zah. majm 9, Ibn al Jawzi, mawdoû'at, s v) Cfr 101, p. 174, 676

<sup>(3)</sup> Ici p. 690, n. 4, 736, n. 1.

<sup>(4)</sup> La theorie de l'amoui platonique (critiquee dès sa naissance par

la chasteté du regard. Spécialement dans les cercles mitiatiques, noseiris et druzes (1), — et dans les cercles mystiques de certains ordres sunnites (2) Si les poèmes d'al Hallâj sont purs de toute attache charnelle (3), des poètes mystiques, qui, pourtant se recommandent de lui, ont développé le symbolisme conventionnel du tashbib (4), usé de l'évocation d'une idole excitatrice, pour faire penser à l'amour divin, célébrant d'abord une présence charnelle, la beauté d'un jeune visage admire (5), dans un cadre foit inattendu · le Couvent chretien, dayr, symbole de la sainteté divine, de l'union à l'Esprit divin Le persan Mahmoûd Shabistarî explique en detail ce qu'est le tersapché (6) en son Golshan-i-Râz, chapitre XV Et c'est exactement le symbo-

Jáhiz, mokhtárát, II, 31) enseignee, nous l'avons vu, par l'ecole juridique, záhirite, d'Ibn Dawoûd à Ibn Ilazm et à Ibn Tâhii Maqdisî, sous la thèse du jawáz al nazar ila'i mord (cf. ici, p. 175, l. 31 seq.), a ete soutenue par quelques autres théologiens, sui tout hanafites, enumerés par Nábolosî au chap IV de sa Ghâyat al matloûb (alias Makhraj al mottagî), qui traite ex professo la question

- (1) Cfr. suprà, p. 690 Accusations contre Zakarî de Bahrein, et Shalmaghanî
- (2) Accusation formulee aux xine-xve siecles contre les Rifâ'iyah-Haririyah, et Qalandariyah-Haydariyah (Jawbarî, Torkomânî, loma', ms Caire, tas 701, Bistâmî, fawa'ıh, XXVIII, cfr Léon l'Africain, Descrittione, I, p 43), et au xixe siècle contre les 'Ammâniyah du Caire
- (3) Deux seuls, Dalâl, yâ habîbî. (trad 101, p 234) et Qâloû' jafayta, pour aient être suspectes; le piemier, pour son style, et le second, à cause d'une anecdote (ne visant pas Hallâj) à laquelle il est mêlé (Ibn 'Alabî, mohâdarât, II, 338)
  - (4) Cfr Quatre Textes, p 27, n 6
  - (5) Cfr RMM, XXXVI, p. 41
- (6) Ou tersa-betché, le « fils de chrétien », l'idole offerte (cfi le terme analogue, en cours chez les Satanistes d'Occident; auquel il est fait allusion ap. Huysmans, La-bas, ed. 1901, p. 369, en bas).

lisme périlleux du shammas, cher à Aboû'l Hasan al Shoshtarî, shâdhilite andalou

« Eveille-toi! Vois, le soleil du vin s'est levé (1), — et sa lueur vainc la [clarte du jour

Ce jus de raisin, soutire et decante, de toute éternite, — ah! passe-le [à la ronde, aux jeunes et aux vieux!

Il n'a subi ni le pressoir, ni le tonneau, — et le veire de sa coupe n'a spas ete coule au feu.

Nous en avons bu, en un Couvent, où il n'y a — qu'al Hallâj, qui n'ait [pas rougi (d'entrer).

Primordial est le pacte qui nous elut pour cette ivresse, — où l'homme | ne saui ait dechoir.

Mais voici! pare de perles en collier, un Diacre gracieux, — trainant [sa robe avec grave decence]

Sa vue les ravit hors d'eux transportes, — captives, prives de leur [liberte.

Dejà, entrant au Couvent, ils avaient jeté — leur bâton, decidés à s'y

Ainsi Moise jeta son bâton (2) —, puis, i ecula, craintif, pensant s'enfuir Ils ont rejeté leur fortune, — bien loin, et choisi la Pauvieté.

Quitter leurs biens, il le leur fallait, — comme (à Moise) de demander [à être contraint (3)

Le parler de Shoshtari, chez eux, plein de feu, — n'a, loin d'eux, qu'amertume à exprimer »

Le Diacre, c'est Dieu, le « shâbb mowaqqar » du hadth de l'Ascension nocturne de Mohammad, tel que Na'îm-ibn Hammâd le rapporta (4), et non pas aucune silhouette créée d'adolescent Mais l'usage de ce symbole, destiné à élever l'âme du désir charnel à l'amour divin, peut aboutir au résultat inverse, en scandalisant les profanes : qui n'ont pas tout à fait tort

<sup>(1)</sup> Tanabbah, qad badat shamso'l 'oqâr. Cf aussi son Ta'addab bi bâb al Dayr, commente par Nâbolosî

<sup>(2)</sup> Qor XX, 70

<sup>(3)</sup> Qor XX, 72.

<sup>(4)</sup> Dhahabi, i'tidal, s v., nº 2079, Ibn Qotaybah, mokhtalif, 8.

### c) Les critiques generales de son mysticisme

C'est ici le lieu d'énumerer brièvement les conséquences théoriques et philosophiques prêtées au mysticisme en général, spécialement au mysticisme hallagien.

1° Quant à la notion de Dieu, les expressions employées par le mystique, pour décrire la présence reclle de Dieu en l'âme sanctifiée (1), aboutissent à attribuer à l'Etre Incréé une certaine composition assimilable, perceptible et materielle (anthropomorphisme) (2) D'autre part, la mention constante d'interventions surnaturelles «illuminant » l'âme pour la transformer, induit à imaginer des symboles inaccessibles à la raison (illuminisme) (3) Entre ces deux extrêmes, images sensibles inadequates, et définitions abstraites mystérieuses, le mystique se restreint à nous faire part d'une appréhension substantielle, d'un « goût » divin qu'il savoure, absolument inintelligible et ineffable pour autrui (agnosticisme) (4) Ces trois objections ont eté déjà examinées séparément.

2° Quant à la raison humaine; les mystiques aiment opposer l'un à l'autre les « deux aspects » des choses, l'apparence extérieure et la réalité interne Cela peut amener à la doctrine des deux verites antithétiques et ennemies, du mot, qui est l'inverse de l'idée (5); du dogme, qui est le contraire de la religion (6); puis à un universalisme syncré-

<sup>(1)</sup> Ici p 529.

<sup>(2)</sup> Ici p 527, 648.

<sup>(3)</sup> tajalli, ici p 641

<sup>(4)</sup> Cfr Kierkegaard « Dieu est different de tout, radicalement » Cfr ici, p. 640, 648

<sup>(5)</sup> Thèse des Noseiris et des Druzes. Cfr. 101, p. 568, n 4, 571, n 1, 577, n. 2

<sup>(6)</sup> Ritschl. Cfr le dualisme « shari'ah haqiqah », ici p. 670, 724. Mazdeens, Manichéens.

tiste (1) posant l'identité des contradictoires (2), et aboutissant à l'aneantissement de la pensée dans l'impersonnalité de l'idée pure (3)

Il est référé en note aux passages d'al Hallâj pouvant donner occasion à ces objections

Je dois, en terminant, répondre à une objection de principe Pourquoi n'avoir pas essayé d'expliquer l'originalité d'une telle physionomie en mettant en relief certains incidents de sa biographie? En faisant intervenir, pour la formation de sa doctrine, des influences civilisatrices étrangères à l'Islam: *tranienne*, puisqu'al Hallâj, fils d'un mazdéen converti, acceptait de rendre visite à des mazdéens (4); hellénistique, puisqu'il avait étudié le lexique technique des philosophes et gnostiques (5), hindoue, puisqu'il serait allé s'instruire auprès des idolâtres de l'Inde (6), ou syro-chal-

- (1) Cfr deux sentences de Hallaj. « Toute verité a sa réalité (hkolli haqq haqiqah), toute creature sa voie, tout contrat son gage » (ms. Londres, 888, f 325°, Baqli, shath, p 123) qui est tiree d'un hadith (Tirmidhi, riyddah, Sarraj, loma', 337) et d'une sentence de Thawri. hkoll 'abd sharitah, .; ap Makki, qoût, II, 57, « Tout avertissement (prophetique) a un fondement, toute vocation (apostolique) implique une illumination »
- (2) These druze, identifiant tawhîd et talhîd, wojoûd et 'adam (Kitâb al noqat, ed Scybold, 43) Thèse d'Ibn 'Arabî . le seul tort des idolâtres est d'avoir selectionné leurs idoles, car tout etant la manifestation de Dieu, tout devient idole pour le parfait moniste
- " Les creatures ont admis, quant à la divinite, divers credos, Mais le credo que j'admets est la somme de tous leurs credos! » (Nabolosi, shaih al tarigat al mohammadiyah, I, 169-170)

Nous avons montre plus haut (p. 570) le véritable sens de propositions qui pourraient être prises, mal à propos, dans un sens hégelien

- (3) These druze (ici p. 571), acceptable pour les hellenisants (ici p. 566) et Jonayd (ici p. 37), que Hallaj a nommement rejetee (ici p. 570).
  - (4) Ici p 16, 92, 128.
- (5) Ici p. 71, 471, cfr. Essai, pour l'hypothèse neo-platonicienne, si en faveur en ce moment.
  - (6) Ici p. 80 seq.

deenne, puisqu'il séjourna près de milieux, chrétiens à Jérusalem (1), et mandeens à Wûsit (2) Sans doute, il serait aisé de dresser ainsi diverses listes d'items, permettant d'envisager tour à tour, en al Hallûj, un conspirateur nationaliste persan, un hermetiste qarmate (3), un yoguî hindou (4), ou un chrétien secret (5), de même qu'on lui reprochait, de son temps, suivant les cas, d'être sunnite, mo'tazilite ou imâmite (6). C'est au lecteur attentif de peser les raisons de bon sens (7) qui m'ont écarté de tels exercices d'esprit, ingénieux, j'en conviens, mais stériles.

On a montré ailleurs (8) comment les vocations individuelles des premiers mystiques musulmans naquirent, au cœur même de l'Islâm, d'une méditation expérimentale fervente sur les données scripturaires contenues dans le Qor'ân, al Hallâj n'a pas fait exception à la règle Tout au plus peuton ajouter que cette méditation l'a mené, plus avant que ses maîtres, dans une exégèse scripturaire, aussi opposée au littéralisme légal des talmudistes israélites que conforme au spiritualisme anagogique des mystiques chrétiens Rappelant à ce propos la sentence d'Ibn 'Oyaynah. « Ceux d'entre nos docteurs ('olamâ) qui ont mal tourné devenaient semblables aux Juis, — et ceux d'entre nos ascètes ('obbâd) qui ont mal tourné devenaient semblables aux Chrétiens », Badr al Dîn al 'Aynî ajoute (9) « Voilà comment al Hallâj en vint à être accusé de holoûl et d'ittihâd »

```
(1) Ici p. 99
```

<sup>(2)</sup> Ici p 48, 103

<sup>(3)</sup> Ici p 734

<sup>(4)</sup> Icı p. 87.

<sup>(5)</sup> Ici p. 323, et Essai

<sup>(6)</sup> Ici p. 72

<sup>(7)</sup> Ici p. 88, 519, 733.

<sup>(8)</sup> Cfr. Essar, et ici p 509 seq

<sup>(9) &#</sup>x27;rad al joman, t, XIV, anno 309, magtal al Hallaj, § 4.

# CHAPITRE XIV

# LES ŒUVRES D'AL HALLAJ

### SOMMATRE

|                                                                              | Pages      |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|
| I. — Critique des textes                                                     |            |
| a) Leur transmission orale primitive                                         | 804        |
| 1 Valeur des $isn\hat{a}d$                                                   | 804        |
| 2 Liste des râwîs (tabaqât al 1 owât)                                        | 806        |
| b) Les deux recensions Wasiti et Fairs .                                     | 809        |
| c) Les catalogues des opuscules .                                            | 815        |
| II - Histoire des textes conserves.                                          |            |
| a) Les sentences detachees                                                   | 822        |
| b) Les Riwdydt                                                               | 823        |
| c) Le $diw dn$ des « poèmes et orassons extatiques » .                       | 824        |
| <ul> <li>d) Les longs fragments dogmatiques et le recueil factice</li> </ul> | i          |
| $\operatorname{des} \mathit{Tawasin}$                                        | 826        |
| III. — Traduction des Tawasin                                                |            |
| a) Chapitre I <sup>er</sup>                                                  | 830        |
| 1 Note sur la « clarte mohammedienne »                                       | 830        |
| 2. « L'Eloge du Prophète, ou la metaphore su-                                |            |
| piême»                                                                       | 835        |
| b) Chapitres II et III                                                       | 840        |
| c) Chapitres IV et V                                                         | 846        |
| 1 Note sui l'Ascension Nocturne                                              | 846        |
| 2 « Par l'Etoile, à son declin »                                             | <b>853</b> |
| d) Chapitres VI et VII                                                       | 864        |
| 1. Note sur le peche de Satan                                                | 864        |
| 2. Tâsîn al Azal                                                             | 867        |
| e) Chapitres VIII, IX et X                                                   | 877        |
| f) Chapitre XI Bostan al Ma'ri/ah                                            | 885        |

| IV — Traduction des Riwâyât                        |     |
|----------------------------------------------------|-----|
| a) Riwâyât I à XXVII                               | 893 |
| V. — Originalite litteraire de l'œuvre hallagienne |     |
| a) Le style                                        |     |
| 1 Le choix des mots et la prosodie deux quistdahs  | 904 |
| 2 La periode                                       | 911 |
| 3. L'intention maîtresse de la pensee .            | 914 |
| 4 Les emprunts et les imitations .                 | 916 |
| 5. Jugements portes par des litterateurs           | 919 |
| b) L'influence sur la litterature islamique        |     |
| 1 Traces d'influence doctrinale                    | 925 |
| 2 L interpretation alchimique                      | 928 |
| 3 L'interpretation magique                         | 931 |
| 4. L'interpretation satanique                      | 934 |
| 5 L'iconographie                                   | 941 |

#### 1

# Critique des textes

### a) Leur transmission orale primitive.

#### 1. Valeur des isnâd.

Conformément à l'usage constant en Islam, en matière de témoignages, — où toute autorité probante est réservée à la tradition orale (riwdyah), et tout crédit refusé au texte noté (sahi/ah) (1), — la critique des textes hallagiens comporte en premier l'examen de la liste, classée par générations, des témoins autorisés qui ont assumé personnellement la responsabilite de nous les transmettre ou de nous les signaler.

Cette méthode ne va pas sans inconvénients; certes, elle apporte, en regard de chaque fait précis, le nom d'un témoin lirect comme garant Mais elle aboutit à pulvériser tout récit

<sup>(1)</sup> Dont le premier venu peut s'emparer et mesuser à sa guise.

historique en atomes, tout texte continu en sentences (hikam) isolées, elle substitue à une biographie des anecdotes (hika-yât) sans enchaînement. D'autre part, la rigueur apparente des règles édictées en hadîth pour l'admission d'un témoin direct au rang des rowat (sg. râwî) professionnels, — a provoqué, en pratique, la confection artificielle de « chaînes » de transmission (isnâd), incomplètes ou interpolées (1) pour justifier dans les formes la transmission orale de données certaines, dont on avait trouvé trace dans des sources ecrites, que l'on se cachait (2) d'avoir consultées

Divers usnâd de Solamî, déjà, lui servent à légitimer, sous le couvert de noms de témoins oraux autorisés, la consultation de textes écrits qu'ils nous masquent (3) Ibn Bâkoûyeh se fait authentiquer en bloc (4), par un samâ obtenu, nous dit-il, du fils d'al Hallàj, cinq témoignages indépendants, dont le texte circulait bien avant lui; et il nous donne, sous l'autorité de râwis, divers récits d'Ibn Abî Zor'ah, déjà publiés par Naqqâsh, — et d'Ibn Khafîf, dejà édités dans sa biographie par Daylamî Enfin, le samâ de Solamî, auquel Qoshayrî réfère constamment dans sa risâlah, signifie simplement que Qoshayrî s'est fait dûment autoriser par ce maître à utiliser ses œuvies écrites comme arsenal de citations.

Prenons, ici même, les recits hostiles des pages 300, 304 et 106-111, présentés comme des témoignages directs, l'un porte le nom d'Ibn Hayyawayh, mort soixante-treize ans

<sup>(1)</sup> Cette constatation ruine la critique purement formelle des mohaddithoûn de ce qu'un isnâd est incorrect, il ne s'ensuit pas que l'attribution du texte allegué soit inexacte Ex Sarrâj, loma', éd Nicholson, pief p XL

<sup>(2)</sup> C'est ce qui montre l'inutilité du critère choisi par Ibn al Jawrî pour expurgei l'Hilynh (sa/wah) et l'Ihyâ (minhā)

<sup>(3)</sup> QT. II, nº 14, 24 reprennent deux témoignages d Ibn Fâtik, nº 23 un temoignage extrait du loma' de Sarrâj (pref. Nicholson, p. XLI)

<sup>(4)</sup> QT. III, nº 1, cfr. la discussion, l c., p 16.

après, — le second, d'Aboû'l 'Alâ, mort cent vingt-deux ans après l'événement l'isnûd est coupé Le troisième groupe de récits, dû à Ibn al Azraq, témoin contemporain, mais indirect, réfère parfois à des anonymes, et donne l'impression qu'il utilise alors, sans l'avouer, un pamphlet mis en circulation par Awârijî, source écrite

Quant aux récits favorables certaines raisons d'opportunité dogmatique font sauter un nom dans la chaîne des témoins le nom d'Ibn Fâtik, quand il fut « déclassé » comme râwî. de Fàris, parce qu'accusé d'hétérodoxie, de Shiblî, tant qu'il jugea prudent de laisser à ses disciples la responsabilité de colporter ses récits La personnalité notoire d'un contemporain témoin indirect, comme Ibn al Ḥaddâd, peut aider à effacer le nom du premier témoin

### 2 Liste des râwîs (tabaqât al rowât)

CLASSE I contemporains, témoins directs

- a 'Abbâs-b-'Atâ (+ 309/922) Sol in Qor III, 188,
   VII, 11, 97; et ici p 43
- 2 M b Bishr. Qosh III, 6 ici p 227, 337
- 3 Fârıs-b-'Isä Dînawarî; 101 p 337.
  - » ses informateurs 4 lbr b Fâtik, ici p. 47 (1).
    - 5. A b Fâris-b Hasarî Sol tab , 1c1 p. 123-126.
  - » (cités à Kalâbâdhî) · 6. a 'AA M b. Sa'dân; ici p 69-70

7 a Sawdâ, ici p 557

» (sources du *Dîwân*) (2): 8 a Nasr A. b. Sa'd Isfinjânî QT p. 19, n 3 (3).

<sup>(1)</sup> Ne pas confondre avec lbn Manik (Jami, 300), source de Sho'aybi (jawhar farid, ms Caire, f 19b, 26a, 98b, etc.).

<sup>(2)</sup> On ne donne ici que cinq des noms, les moins alteres

<sup>(3)</sup> Qosh. I, 453, II, 166.

- 9 a. Ishâq Ibr. Holwânî-Akhb 10-12
- 10 A. b. Kawkab-b-'OmarWâsıtî-Akhb 30
- a. Bakr Ibr -b-Sım'ân-Qosh. III, 235, ici p 130.
- 'A Wadoûd-b-Sa'îd-b-'A-Ghanî Akhb. 17, 42; ici
   p 129
- 13. a. Tayyıb M b Farrokhân-b Roûzbıh Doûrî (1) Khatîb § 15 (Comp Qosh I, 74).
- 14 a Hy 'Alî b. 'A Rahîm Qannâd Wâsıtî (2), vers 325/936 (3) Sol 2, Bak 8
- a Bakr M. b A Haddâd Misrî (+ 345/956). Taw.
   206
- a M A b' AA Moznî (+ 341/952, Bokhârä). Sol.
   III, 46, 101 p 80, n 3, Sam'ânî, 527<sup>2</sup>
- 17 a. M.'AA b 'Alî b ' AA. b Hanash Yâqoûtî, imâm de la mosquée de Jaffa, 101 p 315; Sam'ânî, 596<sup>b</sup> (356<sup>b</sup>, 358<sup>a</sup>)
- 18 a M Ja'far-b M. Kholdî (+ 348/959), ici p. 402.
- 19. a Hy M b Ya'qoûb-b Jondî (sonnî),—cfr ici p 106, n 3; à rectifier ainsi expressément, suivant Mâlinî, arba'în.
- 20. a Hy A. b Yoûsof Azraq-b Ya'qoûb-b Ishâq-b Bohloûl Tanoûkhî, mo'tazilite connu, élève d'Aboû Hâshim Mortadâ, monyah, 64; Sâbî 130, 215, 322, 323, 348, ici p 106, n. 6, et p. 273.
- (1) Rawi condamne par Maqdisi (Homonyma, s v.) et Dhahabi (i'in-ddl, s v.)
- (2) Corr en conséquence la n. 6 de la page 97 lire, au lieu de « 'Alî al Tawwazî », 'ala al tawazzî, ce qui signifie « au revoir! » Cfr Sam'ânî, s v.
  - (3) Date de son passage à Qurqusa

» et ses informateurs. 21. a Faraj-b Roûhân, ici p 273

> 22. a Bakr M b a 'Alî Qasrî, id

23 a. Hy. 'AA b 'Ayyâsh Khazarî ; ici p 216, n 5
24 a Bakr M b Ishâq Ahwâzî, ici p 107.

25 (1) M b. A Isfahânî Qandîlî — Qosh IV, 49, Sol. tab ms Berlin 9972, f. 425.

# CLASSE II témoins au second degre

- a. Bakr M.b M.b. Ghâlib Tostarî Qosh. III, 53;
   ici p 258 n 4 (de 8)
- 27. a. Faraj 'A Wâhid-b Bakr Warthânî Shîrâzî 144-a\* (de 5, viâ 3).
- a Hy. 'A Rahmân-b.M Fârisî Sol.tab., Qosh IV,
   4, loma', 40, ici p. 47 (de 4).
- 29. 'AA.b. M b 'AA Râzî Nîsâboûrî (+ 353/964).— Qosh. III, 51 (1c1 p 58 n. 3)
- 30. a. Bakr M b 'AA b. M. b Shâdhân Râzî (+ 376/986).
   Sol 3,12, Khatîb § 16, Harawî, dhamm, f 112<sup>b</sup>;
   Sam'ânî, 329<sup>b</sup>, Dhahabî, i'tıdâl, s. v.
- 31. a' AA M b A b M Ràzî (moqrî) (+ 366/976). Sol 19 Sarrâ<sub>1</sub>, loma'
- (1) Nous excluons de la classe I certains adversaires comme Awârijî, Soûlî, Ibn Zanjî et Ibn abî Sa'dân, dont les récits n'ont pas pour but la transmission de citations exactes, 'Abdalmalık İskâlî, que Harawî aurait connu centenaire (comp. Jâmî, 170), et 'Abd al Rahmân ibn Ahmad Jabalî, râwî, selon Ibn Fadl Allah, de la piece de vers donnee ici p 93, cet auteur, dont un ouvrage mystique, utilise par Ghazêlî (imlâ), est conservé à Hamâh (ms du shaykh Na'sân), me paraît appartenir plutôt au xi° siècle.

1

- 32. a. Qâsım Ja'far b A Râzî (+ 378/988) : ici p. 403.
- 33. A. b a Zor'ah M. Fadl Tabarî 101, p 403
- 34-35 disciples de Faris. 'A Wâhid-b 'Alî Sayyârî, ici p 305.
  - a. Bakr M. Kalâbâdhî 143-a\*.
- 36-37-38 . disciples de Shibli (1) Mansoûr-b.'AA Harawî
   ici p. 305

'lsä Qassâr Dînawarî, — 1c1 p 306.

Nasrābādhī, — 1ci p. 407

### CLASSE III: témoins au troisième degré

- 39 a 'Alî Daqqâq (+ 405/1014) Qosh 171; Taw. p. 138 n. 1 (de 38)
- 40. a Nasr'AA b 'Alî Sarrâj (+ 377/987) 142-a\* (de 37)
- 41-42: disciples d'Ibn Khafif. consultés par Daylamî (362-a\*) et Ibn Bakoûyeh (191-a\*).
- 43 a Hy. 'Alî b Jahdam (+ 414/1023) -- 182 a\*; source de 278-a\*, 320-a\*
- 44 a'ARahmân M b. Hy Solamî (+ 412/1021) 170-a-f\*, source de Qoshayrî (231-a\*) et Khatîb (250-a\*, avec 42)

# b) Les deux recensions Wanti et Fâris.

L'influence croissante de la notation écrite, dans la transmission soi-disant orale des récits et des sentences, devenant

(1) Sous l'autorite directe de Shiblî sont presentes, comme d'al Hallàj, les textes suivants distinction entre les saints et les prophetes (ici p 739), li koll haqq haqiqah (ici p 801, imite de Thawri, ap Makki, qoût II, 57, Baqlî shath, f 123), second passage cite d'après Baqlî ici p 486, n 3, et commente par les vers « Yû mawdi' al názir ... », et texte sur laqsîr des Anges (Kal 6)

prépondérante dès la seconde génération des râwis, — il convient de recourir à la critique littéraire pour tenter d'établir la filiation des leçons, puisque la rareté et l'hétérogénéité des sources manuscrites empêchent de fonder l'histoire du texte des sentences hallagiennes sur un examen paléographique.

L'établissement, en vue de l'édition des Quatre Textes (1), d'une table de concordance des variantes pour chaque sentence commune aux trois recueils (Solamî, Ibn Bâkoûyeh, « Akhbâr al Hallâj »), laisse discerner, en dehors des simples erreurs de lecture ou de dictée, deux séries combinées d'altérations intentionnelles ; décelant une modification, soit formelle (revision grammaticale), soit idéale (précision dogmatisante) apportée à la pensée de l'auteur . interpolation de gloses, et retranchement de termes ; dans les passages amphibologiques, ou susceptibles d'être pris mal à propos.

Des deux textes parallèles de l'aqidah (2), celui de Kalâ-bâdhî paraît à la fois préciser la forme théologique (howiyah, māhiyah, tadâdd) et atténuer l'audace expressive (wasfoho, 'oloùwho, imtizâi, yohill) du texte d'Isfinjânî (3).

Les cinq recensions de la « prière de la dernière nuit » (4), qui ont été trop de fois retouchées pour être aisément classables par familles, présentent des variantes d'une portée dogmatique évidente . shawâhidika (sans le préfixe bi, A, B), al soûrah hya (sic) allati afradatho (5) (B), howiyasîr (ajouté B; suppr C, D), harrât (A, B; contrà, aghiyâb), abdayta (A, B, pour azharta), suppression du § 9 par

l

<sup>(1)</sup> 1695-l.

<sup>(2)</sup> Supra, p 636-639 Le texte parallèle de Wâsitî (in Baqlî, tafsîr, t. II, 229-230) est à comparer.

<sup>(3)</sup> Probablement édité par Fâris.

<sup>(4)</sup> Taw., p. 202-205

<sup>(5)</sup> C'est-à-dire . « qui L'a proclamé unique » (au mithaq)

C,D, yanjoûj (précisant la pensée du § 10, en A,B) (1). De même les recensions de la qasidah « An'î ilayka » (2).

Trois sentences (3) se présentent sous deux formes, et la forme diluée et précise est attribuée, au moins une fois explicitement à Fâris (4)

Enfin, l'analyse attentive du bloc homogène de 176 sentences hallagiennes colligées par Solamî en son tafsir nous permet de serrer de plus près le problème des recensions Solamî ne paraît pas s'être référé directement aux textes originaux d'al Hallâj, mais les avoir empruntées à deux auteurs. Aboû Bakr Wâsitî (5) et Fâris (6), car il les donne, — trop fréquemment pour que la coincidence soit accidentelle, — non seulement en contiguité locale, mais en parallélisme intentionnel, avec des sentences de ces deux auteurs, où elles s'encastrent d'ailleurs parfois comme des citations formellement dépendantes (7).

Aboû Bakr Wasıtî (8), en qui Harawî voyait le fondateur

- (1) Trad du texte C, D « Ce qui restera ainsi, mis à l'ecart de mes souillures (var flamboyante intention spirituelle), est une preuve (de Dieu) plus forte que la destruction des montagnes terrestres! »
  - (2) Vou note du ms Berlin, 3492, f 42b, Sarraj, loma', 248, 372.
- (3) wasiyah, état de Moise (mahdoûr 'alayhi), qiyâmoka bihaqqî (ici p 302, n 3)
- (4) La même sentence nous est donnee par Solamî (vià Fâris . al râmî) et par Qoshayrî (al motafarris III, 175, comp. Wâsitî, in Baqlî, t I, 515), sous deux formes assez divergentes
- (5) Baqli, I, 24, 53, 75, 79, 292, 163, 197, 203, 362, 383 (cfr 539), 450-451, 570, 593, II, 11, 25, 26-27, 31, 85, 92, 115, 192, 205, 215, 229-230, 236, 257, 262, 269, 286, 302, 337, 363.
  - (6) I, 24, 26-27, 162, 367-368, 520
- (7) Comme il n'y a pas encore d'edition de ce tafsir, je réfeie ici à la reedition, malheureusement assez remaniée (pas au point de vue qui nous occupe), de Baqli, qui a ete imprimee à Cawnpoie
- (8) Fils d'un homme du Faighanah, né à Wâsit, éleve en 'Irâq auprès de Jonayd et de Nourf, il doit, encore shâbb (= avant quarante ans), s'enfuir devant la persecution des junisconsultes (zâhîrites), il

de l'orthodoxie (osoûl) mystique, paraît, en effet, avoir repris l'œuvre d'Ibn 'Atà, et tenté la synthèse des définitions techniques éparses proposees par certains giands maîtres, de préférence Jonayd et Ibn 'Atà, chose remarquable, cette synthèse se traduit par des sentences (1) qui attestent la lecture la plus assidue des œuvres d'al Hallàj, l'emploi le plus suivi de ses termes techniques, l'acceptation la plus déférente de ses thèses les plus originales (2), il cite al Hallàj simplement sous son prénom « al Hosayn ».

Observons que Wâsitî n'épouse pas pleinement l'intention maîtresse de l'œuvre hallagieune, ses selections de citations l'atténuent et ses commentaires l'utilisent surtout comme un recueil impersonnel de documents inspirés d'où tirer les éléments d'une rectification méthodique de la mystique sâlimiyenne, la rendant acceptable pour l'orthodoxie hanbalite. Nous le verrons mieux plus loin, en le comparant à Fâris

pièche à Abivard, puis a Merv où il meurt après 320/932, là, ses elèves Qàsim Sayyârî (+ 342/933) et Doqqi fondeient l'ecole des Sayyâriyah Je soupçonne cet Aboû Baki-Mohammad-ibn Moùsa Wâsitî d'être identique à un certain Abou Baki Mohammad-ibn Isma'îl Farghànî (+ 331/942), maître aussi de Doqqî, et, par lui, de Warthânî, c'est l'opinion de Sarwar.

- (4) Les phrases où Ibn 'Ata commente al Hallâj comme un maître, des son vivant (cfr ici, p 623), sont prises par Solami dans les œuvres de Wâsiti (Baqlî, I, 21, 27, 32, 595).
- (2) Non seulement dans Sarrâj et Solami, mais dans les auties classiques du soufisme, comme Baqli (shathiyat), 'Atta (tadhi II, 265-281), Jâmi et Sha'râwi (I, 99 dhiki ghaflah) Comp. Akhb. 33, avec Wasiti, ap Sarrâj (loma', 364, l. 12-13), cfr sarmad (1c1 p. 557, et loma', 364, l. 11-12), makr (Sha'râwi, l c), 'wad (Sol 162, 'Attar, II, 276), anfâs (1c1 p. 486, n. 4, et loma', 266), voile du nom (1c1 p. 700, et loma', 352), kofi (1c1 p. 570, et Biqli shath. f. 102), apostiophe aux disciples de Hîrî (Qosh 38, cfr 1c1, p. 59), qadr (1c1 p. 633 et Baqlî, t. II, p. 39, 62), Kiswah (1c1 p. 485, et Baqlî, t. II, p. 238), iftiqâr (Sol 132, et Sh tab 99) Shahâdah (1c1, p. 787, 'Attar, II, 268, nisk de Satan (Baqlî, t. I, 244 245).

Telle quelle, l'œuvre de Wâsitî pose une question comment se fait-il qu'aucun des récits biographiques étudies plus haut ne fasse mention de ce disciple avoué d'al Hallâj, dont le Hâ Mîm al qidam (au titre calqué sur le Tâ Sîn al azal) fut parfois attribué à son maître? Pareille lacune est invraisemblable Aussi je crois Aboû Bakr Wâsiti identique à Aboû Bakr Rabî'î, dit « Mohammad ibn 'Abdallah Hûshimî (1) », l'enigmatique « prophète », c'est-à-dire editem des dernières œuvres d'al Hallâj, l'éditeur probable des Tawâsîn, dont il a eté question plus haut (2) Une preuve de cette identification se trouve dans sa théorie de la « sainteté de Pharaon », déformation si cui ieuse d'une thèse hallagienne (3).

L'interprétation atténuée et abstraite de lœuvre hallagienne par Wâsitî fut bientôt relevée et critiquée par Fâris
Dînawarî, plus jeune que Wâsitî, Fâris n'avait peut-être pas
vécu personnellement (4) dans l'intimité d'al Hallâj, mais le
dévouement qu'il portait à sa mémoire a fait de lui son plus
sincère et fervent disciple. Le ton personnel des anecdotes
qu'il a recueillies sur lui, les poèmes qu'il en a cités, induisent à penser que nous lui devons la compilation du divân
ash'ar wamonaiat.

A propos de Qor.LXXXV,3 (Sháhid wa mashhoûd), « l'attestant et l'attesté », Wâsitî avait commenté. shâhid c'est Dieu, et mashhoûd c'est la création (5) (prééternellement attestée par la science divine) ..; Fâris riposte (6) « Ces deux ter-

<sup>(1)</sup> Simple surnom destine à l'identifier complètement au Piophète (corr hypothèse de Taw, p XI, n 3)

<sup>(2)</sup> Ici p 251, n 3, 335-337.

<sup>(3)</sup> Infrà, p 935

<sup>(4)</sup> Ici p 337-338

<sup>(5)</sup> Baqli, tafsîr, in loco, Sariaj, loma, 339

<sup>(6)</sup> Auties passages parallèles entre Wasiti et Faris 'imân (Baqli, I, 14, et Sol in Qor II, 2), Baqli, I, 24, 53, 209, 520, 565. — Comp. sur Satan, Taw. VI avec Baqli, in Qor II, 32.

mes, à la fois, désignent Dieu, Il est Celui qui regarde et Celui qui est regardé, Celui qui atteste sa création et qui est attesté par elle, vis-à-vis de la foi et de ses réalites, car Hosayn (= Hallâj) a dit sur ce verset « Cela indique que Dieu existencie la création sans s'en séparer ni s'y annexer »

Comparant l'interprétation de l'œuvre hallagienne par Fâris à celle de Wâsiti, on peut dire que-Fâris a bien dégagé l'incomparable exemple vivant d'une vie sainte, là où Wâsitî n'avait marqué que la notion impersonnelle d'une lucidité abstraite, Fâris préfère y étudier la jubilation des extases amoureuses, et Wâsitî recueillir les descriptions de contemplations pures et simples Fâris est plus près, quoi qu'en dise Saydalânî, de l'ai dente pensée d'al Hallâj, même s'il en minimise un peu la portee philosophique (1), Wâsitî l'avait atténuée en un point important, exténuant la distinction entre saints et prophètes (2), Fâris la rétablit nettement. L'œuvre sanctifiante de l'Esprit, réduite par Wâsitî à une désignation prééternelle, est replacée dans l'actualité comme une transformation réelle, par Fâris Si les tendances de Wâsitî vers le quiétisme (3) et le monisme (4) sont indénia-

- (1) Si Wâsitî a des tendances sâlimiyennes (takhalloq bi asmâ Allah; azaliyat al arwâh, anwâr shâhid al qidam, izalat al wasa'it), Fâris a des accointances kariâmiyennes (ittisâf bi « kon », Roûh qadîmah, shawâhid aniyah, isqât al wasa'it)
- (2) Wasıtî, comme les Salımiyah, confond 'imân et ma'rıfah (cfr ıcı p 538, n 4), qu'Ibn Karram oppose Fais les discerne mai (Kal 23)
- (3) La saintete consiste pour lui à prendre conscience nette du rôle prééternellement assigne par Dieu, son mot « ibn al ažal » repris de Tostarî (Baqlî, t I, p. 89, t II, p 25, cf I, 379, 568) il explique Ana'l Haqq par Ana' mou'min haqqã (Taw. VI, 2, comp. à Qosh 5, ici p. 585, n 2) Le Ana' d'Iblîs est valide. Ses tendances anomianistes (ici p. 784, n 2).
- (4) Baqli, lui-même, marque le contraste avec Hallaj, en citant le commentaire de Wâsiti sur le hadîth dit de la « rose rouge » (= anémone? cfr. 101 p. 695), « Les choses sourient aux sages comme si

bles, elles n'altèrent pas chez lui le fond de la doctrine; surtout si, comme nous le pensons, c'est lui qui a edité ces opuscules dogmatiques où la pensée atteint une puissance d'expression au moins égale à la pure terveur des oraisons hallagiennes réunies par Fâris

### c) Les catalogues des opuscules.

Nous possédons deux catalogues parallèles des opuscules d'al Hallâj, l'un a été inséré par Ibn al Nadîm en son fihrist, l'autre figure dans un manuscrit de « collectanea » référant aux œuvres de Soyoûtî et Kawrânî Leur comparaison permet d'améliorer plusieurs des lectures de Fluegel (1)

En outre, divers titres d'ouvrages d'al Hallâj nous ont été signalés par Maqdisî (2), Sâbî (3), Bîroûnî (4), Qoshayrî (5), Hojwîrî (6), Ibn al Dâ'î (7), Harawî (8), Sohrawardî d'A-

elles etaient les lèvres de la puissance divine, que dis-je, du Seigneui, les lions, les petales de rose et de jasmin, les beaux visages, les voix de l'Union resonnent dans la voix des oiseaux et des vents, selon le hadith « La rose rouge provient de la gloire de Dieu, qui desire regarder la gloire de Dieu, qu'il regarde la rose rouge » (Baqli, tafsir, in Qor XLI, 53). Voir Baqli, t. II, p 127

(1) Liste A 46 titres ed Fluegel du fihrist, I, 192, revue et corrigee sur le ms Kopr 1134, f 29b. — liste B 39 titres ms Berlin 15 (Spr. 299), f. 26b.

Corrections au texte de Fluegel. subdiviser en deux le premier titre Lire sayhoûr (et non sayhoûn) qira'at al qor'ân (et non qor'ân...) noqtah (et non yaqzah), mawâjîd (et non mawâbîdh).

- (2) 150-b rhatah wa for qan.
- (3) 220-a adab al wizarah
- (4) 190-a jamm akbar, jamm asghar, noûr al asl
- (5) 231-a, t III, p 181 : sayhoûr, dîwân ash'âr wa mondjât
- (6) 1055-a, p 151 « une cinquantaine d'ouvrages »; et le dîwân.
- (7) 1081-a Tâ sîn al Azal, Bostan al mairifah
- (8) 1059-a « Hallåj a dit, à la fin de son livre [intitule 'ayn al jam', precise Jami, 209], que « Quiconque ajoute foi à ces paroles miennes, et les goûte, je lui obtiens la paix » (comp. Riw. II, et XX). Harawi

lep (1), Baqlî (2), Monawî (3) et Hâjj Khalîfah (4) C'est en comparant ces indications diverses avec la liste précitée qu'on peut reconstituer le « Corpus Hallagianum » (5) de la primitive mystique musulmane

Le catalogue de 46 titres, donné par Ibn al Nadîm, soixante-six ans après la mort d'al Hallâj est fort important. Il ne représente ni une liste de livres rares communiquée par un bibliophile ou un bouquiniste, ni la table des matières d'un recueil de Kolliyât qu'Ibn al Nadîm aurait lu. C'est un inventaire dressé, sinon par l'auteur lui-même, du moins par un de ses disciples immédiats, et peut-être dès son vivant, selon l'usage islamique courant, inventaire dont Ibn al Nadîm a eu la bonne fortune de rencontrer un exemplaire, qu'il a recopié (6)

A 1 = B 4 Tâ Sin al Azal [wa'l ıltıbâs] « Les lettres T et S de la prééternité [et de l'équivoque] » Cet opuscule, sur la chute de Satan, forme le chapitre VI de la collection factice des Tawâsîn (7).

A 2 = B 5. al Jawhar al akbar wa'l [shajarat al] Zaytoûnah [al

remarque, en une phrase tronquee par Jâmî (174, l 6 seq.), « qu'on a menti au sujet d'al Hallaj, lui piétant des sentences incompréhensibles et deraisonnables, et des hvres apocryphes ce sont ces faux qui ont servi de pretextes aux inculpations des motakallimoûn dont il etait visiblement innocent ».

- (1) 363-a, b Tawasîn, nafy al tashbîh
- (2) 1091-a Tawâsîn, Riwâyât, Ha Mîm al Qidam (qu'il restitue à Wâsiti)
- (3) 795-a « œuvres de mystique, cabale, magie blanche, alchimie, talismans, enchantements » (sic cfr. 405 a)
  - (4) 810-b sayhoûr
- (5) Cfr le « Corpus Dionysiacum » de la primitive mystique chretienne
- (6) Cfr. l'inventaire des œuvres de Ghazali (Sobki, IV, 116), d'Ibn 'Arabi, compilé par Ibn Sawdakin.
- (7) Certains numéros pourraient être de simples réduplications : ex. : A15 et A38 : A10 et A19.

mobârakah] al noûrîyah « La supiême essence, et l'[arbre] olivier [benit] lumineux » (1).

A 3 = B 6 [al ahrof al mohdathah wa'l asaliyah' wa'] l asmd'l kolliyah « Les letties contingencees et les preeternelles, et les « noms » universaux » (2)

A 4 = B 7. al zill al mandoùd [wa'l mâ'l maskoûb]' wa'l hâyat al bâqiyah « L'ombre etendue, [l'eau eparse] et la vie perduiable » (3)

A 5 = B 8 haml al noûr (4) wa'l hayât wa'l roûh « La conception (passive) de la lumière, de la vie et de l'espiit »

A 6 = B 11 al sayhoùr' [fi naqd al dohoùr (5)] « Le cône d'ombre (6) sur la destruction des durees » La description qu'en fait  $\Pi$  djj Khalifah (Taw p 142, n 2) fait pensei aux formules du chap  $X \S 21$  des Tawdsin (7)

A 7 = B 10 ta/sîr « Qol Howa Allah ahad . » « Commentaire du veiset « Dis c'est Lui, Dieu, l'Unique.. » — » (Qoi CXII, 1) Titre repris par 'Abd al Karîm Jîlî

A 8 = B 12 al abad wa'l ma'boûd « La posteternite et le postéternise ».

A 9 = B 15 qua' at al Qor'an wa'l for qân = al thotah wa'l for qân. « La recitation (= la science exhaustive (8) du Qor'an et la separation (entre l'homme et Dieu »), cfi Qoi II, 181 Maqdisi dit qu'il y etait question du mahdi imâmite et en donne un extrait (9)

A 10 = B 16 Kholq al ınsân wa'l bayan (10) « Le caractère de

- (1) Titre confondu avec le precédent par Fluegel
- (2) fci p 575.
- (3) Icı p 694
- (4) Cfr 1c1, p 479.
- (5) La variante « dayhoûr » me fait croire que le mot primitif etait « dayjoûr », mot technique designant la nuit de destruction de tous les êtres vivants, cette mise en suspens de la creation qui doit préceder immédiatement la première trompette du Jugement (Lisûn al 'arab, V, 363, comp à Shattanawssi, bahjah, 59).
- (6) Cfr Qor XXII, 21 yoshar. C'est le terme technique designant le cône d'ombre où s'eclipse la lune
- (7) Mais l'allusion d'Ibn 'Arabt en fait un expose de la doctrine du toûl wa 'ard (ici p 379 et n 2)
- (8) ihdtah = ilm (opp. main/ah) selon Jonayd, Sayyârî, Wâsiţî (ici p. 545, n. 4)
  - (9) Suprà, p 15t
  - (10) Qor. LV, 2-3,

l'homme et l'elocution concluante », cfi Ghiyath (ici p 79) et son « Bayan » où l'an 290/902 etait annoncé Serait-ce les Riwâyât, qui contiennent la même date (ici p. 74)?

A 11 = B 17 Kaydal shaytan wa amr al soltan « Le stratagème de Satan et le commandement du souverain » — Cfr Ibn abi'l Donyà (mahâyta al shaytan wa hawâtrf (1) et Fàràbî (ara' al madînat al fàdilah, 115), chez qui « kayd » designe les sources de corruption politicosociales

A 12 = B 18 al osoûl wa'l foroû' « Principes du droit et applications pratiques ». Allusion possible à cet ouvrage ap Hojwîrî (hashf, trad p 151, l 16, comp ms Paris Supp. pers 1086, f. 871) Ces deux mots ont un sens special chez Tostarî (2)

A 13 = B 19 sur al 'âlam [wa'l mab'oûth] « Le secret de l'univers, et le heraut (divin) » — C'est vraisemblablement le fasl jî'l mahabbah traduit ici p 602 — Comp sur al 'âlamayn de Ghazâlî

A 14 = B 20 al'adl wa'l tawhid «L'equite et l'unité divines ».

Critique des deux piemières « bases » du mo'tazilisme, cfr. ici p 615 A 15 = B 21 al siyàsah, al kholafà, wa'lomarà « La politique, les khalifes et les emirs » Piobablement identique à l'Adab al wizarah cite p. 246.

A 16 = B 22 'ilm al baqa wa'l fand « La science de la perseite et de l'anéantissement » Mise au point de la thèse connue d'Aboû Sa'îd Kharraz (3) D'ou, probablement, le fragment trad ici p 521-523 (tanzîh 'an al na't wa'l wasf).

A 17 = B 23. shakhs al zolomât « L'individualite (factice) des ombres » (4), c'est-à-dire « des formes materielles (cfr ici p. 482, l 4, 488, l. 4, 485, l. 2) Comp. le mot d'Aboû 'Amr Dimishqî . « alashkhâs bizolomâtihâ kâ'inah » (5)

A 18 = B 24 Noûr al noûr. « La Clarté (creatrice) de la lumière ». Extrait ap Solami, tafsîr, in Qor XXIV, 35 C'est probablement le noûr al asl cite par Bîroûnî, comp. Ghazâlî, mishkât, p 16

- (1) Ms Caire; nbr extr in Shibli, âkâm al morjân Cfr Soyouti, dorar, 136
  - (2) tafsir, p 69, 125, cfr supra, p 578
  - (3) Ici p 195
  - (4) Cfr les antithèses de ces deux racines in Qor XIV, 43, XXI, 97.
- (5) Trad. « Les individualites (comme des silhouettes) sont a la taille de leurs ombres, mais les esprits acquièrent la fulgurance de leurs clartes; celui qui considère les individualites voit son temps s'entenébrer (comme elles), et celui qui contemple les esprits dans leurs clartes (divines) se voit mené (par elles) jusqu'à Celui qui les allume. »

A 19 = al motajalliyât « Les illuminations transfigurantes » = B 25 al mobă athât « les communications surnaturelles » A identifier vraisemblablement aux Riwdyât (cfr suprà, A 10)

A 20 = B 26 al hayakıl [wa'l 'alam wa'l 'alım] « Les enveloppes materielles (= spheres d'action des esprits), l'univers et le savant». Cfr. 101, p 482

A comp aux doctunes de Sohrawardî d'Alep (maqadır)

A 21 = B 27 [madh al Nabî wa'] l mathat at a'la (1) « L'eloge du Prophète, et la parabole suprême » (Qoi XVI, 62) Conservé au chap I des Tawásîn

A 22 = B 28 [al] gharib al fasih 1º (avec l'article) « Le maître original et eloquent » (allusion au surnom d'al Hallâj « Doctor Singularis ») (2), 2º (sans l'article) « particularites (obscures) de l'eloquence »

A 23 = B 29 al noqtah (3) wa bad' al khalq. « Le Point (primordial) et le plan cosmogonique », fragment trad supra, p 632-633

A 24 = B 30 al quyam[ah] wa'l quyamât « La Resurrection (generale) et les resurrections (mystiques) » Les mystiques comparent les etapes de la sanctification de l'âme a la Resurrection (cfr 101, p 853).

A 25 = B 14 al [Kibr wa'l] 'azamoh « La majeste divine et la preuve cosmologique » Mohâsibî, sous le même titre, demontie la sagesse divine par l'ordonnance mei veilleuse de l'univers Titre replis par Ibn abî'l Donyâ (ms Kiafft), et Aboû'l Shaykh Ibn Hayyân Isfahânî (+ 369/979. Shibli, âhâm al morjân, 23, 152) pour le même sujet.

A 26 = B 31. al salát wa'l salawát « La Puère (canonique) et les bénedictions divines »

A 27 = B 32 [Khazá'ın al Khayrât, wa yo'raf bı] al Alıf al maqtoû' wa'l Alıf al ma'loûf. «Les trésors des grâces » surnommé «L'A isole et l'A mis en composition » (4) = le chap VIII des Tawâs'ın dont les schemas (§ 4 et § 5) expliquent ces deux foimes de lA (comp. aussi Taw IV, 41, IX, 2-3)

A 28 = B 33 Mawajtd al 'arifin « Les intuitions extatiques des sages » Cfr ici, p 529, n 1 D'où, probablement le fragment trad ici, p. 523-525 (raf' al anniyah) Cfr sous-titre de Makki (qoût I, 84; II, 23)

- (1) Qor XXX, 26
- (2) Taw. VI, 20
- (3) Corr du ms Shahid 'Ali Pasha 1934.
- (4) C'est-à-dire hamzah isole, ou place sur un ahf (Ibn Mâlik, Alj îyah, ed. Goguyer, 295b, 261a)

A 29 = B 34 [Khalq khald'ıq al Qor'an wa'] li'tıbar « L'appropriation de la Parole divine aux creatures sous des formes modalisees, et le rôle de la pensee discursive » (1) Cfr 1cr p 600 (theories de Nazzam et d'Ihn Karram), et A 21 ll y en a peut-être un fragment ap Taw. V, 31-39.

A 30 = B 35 al sidq wa'l ikhlås « La sincerité et la pure enonciation que Dieu est un». Cfr. sur la shahâdah, Akhb 44, 48 (2), ici p 787.

A 31 = B 36 al amthâl  $[wa'l \ abwåb]$  « Les paraboles et les portes (d'enceintes) ».

A identifier aux chapitres IV, V (§ 1-7) des Tawasin

A  $32 = B \, 37$  al yaqin « La certitude ». Cfr ici, p 324, et fiagm, ap Solami, tafsn, in Qor II, 5 (3) Titre d'Ibn abi'l Donyà (ms Kopr, Damas, Zah).

A 33 (mq. B) al tawhid « La formule d'unité divine ». C'est peutêtre la risalah fi'al tawhid (1261) analysee ici p 782

A 34 (mq B) al najm idhā hawa. A Par l'Etoile, quand elle se couche ! » (Qor LIII, 1) (4) Etude de l'extase mohammedienne du Qâb qawsayn = chap. V, § 8-39 des Tawāsīn

A 35 al dhânvyâte dharwā = B 38. nothârat al ma'refah. « Celles que eparpellent » (Qor LI, 1, symbole selon Qoshayrî, ta/sîr, en loco, de la « brise de l'approche divine ») = « Miettes de la Sagesse » C'est le Bostân al ma're/ah = opuscule XI de la collection des Tuwâsîn = Le Verger de la Sagesse

A 36 = B 39 ınna' lladhî anzala (5) 'alayka'l Qor'dn « Certes, Celui qui t'a (sépare de Sa contemplation et t'a) impose la prédication du Qoi'an, va te ramener vers Lui, pour que tu Le renconties » (Qor. XXVIII, 85) Hallaj commente « Certes Celui qui t'a sepaié de Lui, en t'investissant (ad extra) d'un message pour ses creatures, va te ramener (ab intra) devant l'idée de l'union mystique, en te derobant à leurs regards et à tes entietiens avec eux relatifs à ce message et à ce qu'ils en saisissent, en te plaçant spécialement en un lieu tres près de Lui, et en te douant d'un mode d'expression très epure ». Il s'agit de

- (1) Opp à Kaldm nafst.
- (2) et Sol in Qor XXXIX, 32-3', XLVI, 15
- (3) Cfr 'Atta, ladhk, 11, 140
- (4) « Symbole de l'extase, quand elle aborde le cœur » (Baqli, tafs. s. v).
  - (5) Sic pour farada (cfr. suprà, p. 244)

l'Ascension nocturne (1) et du qâb qawsayn (2), ce qui identifierait l'opuscule avec le chap II des Tawâvîn

A 37 (mq. B) al doriah «La Peile» «Dedie à Nasr al Qoshoûiî» (3). Sur la « perle », voir Ruvâyât, XXII

A 38 (mq B) al siyà ah « La politique » « Dedie à Hosayn ibn Hamdân » walî de Qomin, puis de Diyât Rabi'ah (4) Cfi supra, A 15.

A 39 = B 9 Howa howa « L'investiture divine, à un sujet humain, de la prédication légitime de la phrase » (le droit de parler à la première personne n'appartenant qu'à Dieu) Comp. ap Tawâsin, index, Solami, in Qoi CXII, 1, et Baqli, shith f 171° seq Cfi ici, A 10 et A 29.

A 40 = (mq B) Kayf kān wa kayf yakoān « Comment Dieu a toujours ete, et comment Il sera toujouis » Affilmation positive de Ses attributs immuables. Cfi. Tawāsīn, IX, § 12 à X, § 20, et ici, p. 641

A 41 = B 1 al wojoûd al awwal « Le premier mode d'exister ». Les choses reçoivent d'aboid de Dieu une modalite ideale de possibles = la qualification prealable de leurs essences Cfr 101, p 561

A 43 = B 2 al wojoùd al thânî « Le second mode d'exister » Les choses reçoivent ensuite de Dieu existentialisation, hic et nunc, par le hat Cfr aussi Khalq awwal et Khalq thânî (Malatî, 41), des Qarmates et des Druzes, paraphrasant Qoi 1, 14 pour y voir la vie presente, et la résuirection) (5)

Il se peut que Hallaj ait aussi en vue cette exegèse (cfr A 24) Comp. les deux titres donnes par Biroûnî (ici p. 815, n. 4)

A 42 = B 13. al Kibrît al ahmar « Le soufre louge » Ce titre d'apparence alchimique vise les saints mystiques, selon Makkî ( $qo\hat{u}t$ , I, 109). Sha'râwî a repris ce titre (741-b)

A 43 = (mq B). Kuláb al Samarri wa jawahoho « Lettre de Samarri, avec sa reponse » Cfr 101, p 255 (lettres figurant au dossier du procès).

<sup>(1)</sup> Wasiti glose « ila mi'ad » par « ila laylat al masra » (Baqli, t. II, p. 133).

<sup>(2)</sup> Le sâlimiyen Ibn Bailajân, en son tafsîi (s. v), explique à peu près de même le verset Dieu qui t'a separe, dans Son absolue preeternite, va te ramener en te confiant la mission de prophète » Cfr comm. de Farghânî (montaha, 1, 84) et de Sowaydî (Kashi, 122 sens moniste)

<sup>(3)</sup> Ici p 213, 235, 237, 239, 250, 315, 361.

<sup>(4)</sup> Ici p. 118 Ibn Hamdan ayant ete emprisonne en 303/915 (il mourut en 306/918), cet opuscule serait anterieur a 303/915

<sup>(5)</sup> Cfr Qor, LIII, 48

A 44 = B 3 La Kayfa = Nafy al tashbih « L'Incomparable » = « L'incomparabilité de l'essence divine » Conservé (peut-être en entier) = l''aqidah publice par Kalabadhi (trad 101, p 636)

A 45 = (mq B) al Kayfiyah wa'l haqiqah « L'analogie et le sens propre » Sur cette question, cfi ici, p 565, 576

A 46 (mq B) al Kayfiyah wa'l (1) majāz « L'analogie et le sens figure » Sur cette question, cfr 101, p 588, 566 Même titre ap Ash'ari, bānah, § 1 (ms Kopr. 856) Cfr Ibn Khaldoun, trad Slane, III, 320-321 (2).

#### П

### Histoire des textes conservés.

#### a) Les sentences detachées.

Plus de trois cent cinquante citations isolées des œuvres d'al Hallâj sont entrées dans le répertoire des sentences classiques de la mystique musulmane au cours du ive/ixe siècle Nous avons donné plus haut les noms de leurs râwis ou transmetteurs, jusqu'à Solamî et Qoshayrî, qui les ont définitivement fixées par écrit

Ces logia ont une valeur exceptionnelle, en tant qu'encastrées dans d'autres textes, elles se trouvaient désormais échapper aux retouches éventuelles qui menacent les textes de longue haleine C'est sur elles que nous avons basé notre

(1) Ms Kopr. 1134 (le ms Paris 4458, et l'édition Fluegel portent, par erreur bi'l)

(2) Ces deux derniers titres, qui discernent l'analogie (méthode syllogistique cfr ici, p 578) a la fois du sens propre (vise par les dialecticiens) et du sens figure (vise par les poetes inverse de la parabole), montrent qu'al Hallàj avait pris parti contre les mo'tazilites, en admettant des synonymes (ici p 576) majāz, c'est le sens figuré, humain et passager, l'aspect temporel des choses, celui qui nous importe vis-a-vis des hommes; haqiqah, c'est leur sens propre, divin et definitif, l'aspect prééternel des choses, celui qui nous importe vis-à-vis de Dieu (ici p. 570).

reconstitution de la terminologie technique d'al Hallâj, de préférence aux Tawâsîn On trouvera dans notre Essar de plus amples détails Voici simplement la liste des auteurs ayant recueilli ces logia avec indication du nombre des citations nouvelles chez chacun

Kalâbâdhî (ta'arrof) (1) 43 — Sarrâj (loma'): 3

Solamî ( $tabaq\hat{a}t$ , 18; haqa'iq, 195 (2),  $jaw\hat{a}mi'$ , 7; ghalatat, 1 = ) · 221 —

Kharkoùshî 2 — Qoshayrî (*rısâlah*) · 8 — Hojwîrî 1 — Ibn Yazdânyâr 2 — Harawî (*tabaqât*) 1 — Ibn Khamîs: 2 (dérivant d'Ibn Jahdam)

Kırmânî (hihâyah) 7 — Baqlî (tafsîr, 32, shathiyât, 26): 58 (dérivant vraisemblablement d'œuvres perdues de Solamî) — 'Attâr (tadhhirah). 12 — Fânî 1 — Ibn 'Aqîlah: 1 — Total 362

### b) Les Riwâyât.

L'histoire littéraire de ces vingt-sept « traditions » est malaisée à établir (3) Leur authenticité dont j'avais d'abord douté, — car la doctrine hallagienne qu'elles nous présentent est encore très rudimentaire, et sa terminologie appropriée à un auditoire populaire (4), — ressort du fait qu'elles sont exactement du même style que les deux fragments in-

<sup>(1)</sup> Indiqué par une périphrase (voir infra, p 10\*)

<sup>(2)</sup> Cite sous le simple prénom « al Hosayn », comme l'observe Ibn al Jawzî (nâmoûs, XI), ce qui amène Qoûndoûzî (yanâbî 'al mowaddah, 1302, p 400) à en attribuer une à al Hosayn, le fils d''Alî,

<sup>(3)</sup> C'est, en somme, un recueil d'ahâdith qodsiyah (cfr. les XL placés par Nabhâni en tête de son jâmi al thanâ, p 11 seq.), où il n'y a d'insolite que les préambules

<sup>(4)</sup> Comp Riw IV, avec Taw p. 191, XIII et XXV (shahādah) avec ici p 787, XVII (Mohammad) avec sa distinction ulterieure entre prophètes et saints, XXIII (dorrah) avec ici p 639, XXVII (les trois cent soixante ceillades) avec ici p 663 (Madad al Roûh)

criminés au procès de 301/913 leur unad correspond à l'invocation du « Maître de la clirté scintillante », citée par Ibn abî Tâhir et Souli: et leur texte proprement dit de hadith yodsî, faisant parler Dieu à la première personne, correspond à l'autre fragment conservé par Souli. « Je suis Celui qui a noyé le peuple de Noé, — Celui qui a détruit 'Âd et Thamoûd » (1)

Elles ne sont citées nulle part avant Ibn al Dà'î. qui traduit et critique le hadith qodsi de la XXII<sup>o</sup> Baqlî les publie, comme les Taivâsin, en traduction persane, mot à mot, avec un copieux commentaire qui paraît condenser divers commentaires antérieurs · « il y faliait, dit il, un commentaire, pour parer aux attaques des adversaires, car, seul parmi les shayhh, al Hallâj s'est servi d'isnad extatiques » (2).

L'une d'elles est datée, au plus tard, de l'an 290/902; elles représentent donc la toute première période de l'activité littéraire d'al Hallâj entre 282/894 et 295/907, ce sont des exhortations populaires à une vie intérieure fervente, de piété et de renoncement

## c) Le dîwân des « poemes et orarsons extatiques ».

Une des caractéristiques du style d'al Hallâj (3), c'est l'association intime de la prose rimée et de la poésie, la première formant introduction explicative, préparant au récitatif passionnel qui est en vers Cela est particulièrement net dans la série de ses discours publics, oraisons sous forme de

<sup>(4)</sup> Cfr. aussi la fin du Kitâb 'ayn al jam' (trad. '101, p 815); 101 p 231; Qor. LV, 78, XXV, 1, 11, 62

<sup>(2)</sup> Ces isnád tappellent les serments des plus anciennes sourates coraniques. Quant aux hadith, ils repondent exactement à la conception que Mohàsibi et Tirmidhi (Khâtam, quest 9, 54, 57, 66, 71, 146) se font des saints mohaddithoûn Cfr. 101, p. 57-58

<sup>(3)</sup> Etudiee infra.

khotbah, recueillies pendant sa dernière prédication publique, à Bagdad, de 295/907 à 297/909 (1)

Elles ont été réunies de bonne heure en un recueil indépendant, avec ses autres compositions poétiques, probablement par Fâris Dînawarî (2) c'est le dîwân ash'âr wa monâ/ât, dont les copies étaient fort rares Qoshayrî, à propos d'un curieux phénomène de télépathie, en cite (3) une qui figurait « en un petit volume carré, relié en rouge », dans la bibliothèque de Solamî, à Nîshâpoûr, sikkut al Noûnd (4) Un autre exemplaire, grâce à un second cas de télépathie, est remis en cadeau à Hojwîrî par Bakr-ibn al 'Alâ (5), de Ramleh, en Palestine Après cela, il n'en est plus fait mention les poèmes se trouvant édités de préférence dans le cadre romanesque des « Visites » de Shiblî et Ibn Khaîff Le manuscrit Köpr 1620 refère peut-être à ce dîwân primitif, mais les extraits d'al Hamadhânî réfèrent plutôt à un recueil de seconde main

Quant à la seconde partie du recueil, les oraisons (monâjât), elles peuvent avoir servi de base au curieux opuscule qu'ibn 'Aqîl, le grand jurisconsulte hanbalite, dut désavouer en 465/1072 (6), si c'est, comme nous le supposons, cet opuscule, qui, réedité par Ibn al Qassâs, Ibn al Ghazzâl et Ibn al Sâ'î, en des recensions maintenant perdues, — a été la source des « oiaisons » qui nous sont parvenues en quatre manuscrits (7), sous la forme des Akhbâr al Hallâj ano-

<sup>(1)</sup> Trad ici, pp 123-126

<sup>(2)</sup> Il cite des sentences (Kal 10), qu'il commente au moyen de vers (cfr Sol in Qor XXXIII, 72), il cite des veis (ap Harawi)

<sup>(3)</sup> Qosh III, 481.

<sup>(4)</sup> Sam'ani, s v

<sup>(5)</sup> Et non Zaki.

<sup>(6)</sup> Ici p. 366-367

<sup>(7)</sup> Londres 888, Solaymanıyah 1028, Tahır Jaza'iri, Berlin 3492.

nymes que nous avons éditées (1) Il se peut même que le ms. C, qui donne, à la suite des « oransons », quelques poèmes isolés, soit basé sur le premier diwân (2)

L'état de ces manuscrits, assez récents, atteste, en tout cas, que le texte primitif du diwân ne serait parvenu jusqu'à leurs copistes qu'à travers un très grand nombre de copies intermédiaires, avec de curieuses retouches intentionnelles (3) remontant peut-être à Ibn 'Aqîl (4)

Les « oraisons » ont été consultées et citées par Solamî, Baqlî, 'Izz Maqdisî, Râshid al Dîn, Farghânî, Maybodhî, Amîr Dâmâd, Bahâ 'Amilî et Monâwî

Nous avons pu réunir, comme poèmes (5) dix qasidah (de plus de sept vers), soixante-dix-sept moqâta'ah (de trois à sept vers) et six yatîmah (vers isolés), soit environ trois cent soixante vers authentiques. Nous avons en outre sous son nom plus de six qasîdah, douze moqâta'ah et trois yatîmah apocryphes.

Oraisons et poèmes, qui représentent la seconde phase de l'activité littéraire d'al Hallâj, après 295/907, — valent surtout pour l'étude psychologique d'un cas individuel type de l'ascète se disant parvenu à l'union mystique, et s'efforçant d'exprimer les modalites de sa réalisation, par certains accents, où l'élan d'amour divin, ardent et humble, éclate (6).

d) Les longs fragments dogmatiques et le recueil factice des Tawasin.

Il nous reste enfin d'al Hallaj une série de longs frag-

<sup>(1)</sup> Quaire Textes, IV.

<sup>(2)</sup> Au contraire l'anthologie poetique du ms A est fondee sur le cadre legendaire des « Visites »

<sup>(3)</sup> Ici p 298 et p 810

<sup>(4)</sup> Icı p. 482, n. 4

<sup>(5)</sup> Edition preparée.

<sup>(6)</sup> QT. p. 27-29.

ments, exposés dogmatiques, amples développements de sa pensée, qui nous ont permis de comprendie et d'exposer sa methode

Quatre d'entre eux nous sont parvenus isolés deux 'aqîdah, le fast fi'l mahabbah, l'exposé du tanzih 'an al na't wa'l wasf, et une risâlah fi'l tawhîd sans importance

Les autres ont été réunis, postérieurement à l'époque de la rédaction du catalogue recopié par Ibn al Nadîm. sous forme d'une collection factice, intitulée « Kutâb al Tawâ-sîn » (1). Ce titre au pluriel, inspiré du titre Tâ sîn al Azal (opuscule n° 1), apparaît pour la première fois au viº/xiiº siècle chez Sohrawardî Maqtoûl (2). Il réfère à une collection raisonnée et graduée d'au moins (3) onze opuscules distincts le dernier, Bostân al ma'rifah (opuscule n° 35), copié isolément dans le ms Solaymaniyah 1028, manquait dans le ms. dont Baqlî (4) s'est servi Au milieu de la collection (5), on repère aisément, grâce à son titre et à son sujet, le début du Tâ sîn al Azal

En dehors de ces points de repère, la subdivision de cette collection est malaisée à établir, les rapprochements que certains passages suggèrent avec certains titres d'opuscules perdus sont insuffisants Les clausules du ms de Londres qâla (I, 1), hadhâ halâmoho (III, 7), qâla (V, 24, 31 (6), VI, 20; XI, 1 ne prouvent généralement que l'insistance du

<sup>(1) «</sup> wa'l Yawâsîn », ajoute Sadr Shîrâzî (asfâr, 454a), je ne sais sur quelle autorité

<sup>(2)</sup> Kalımat al tasawwof. — Ibn al Dâ'î l'ignore.

<sup>(3)</sup> Le ms Londres 888 iguore les chap IX-X.

<sup>(4)</sup> Il n'en a connu que la première phrase, qu'il commente comme une sentence détachée

<sup>(5)</sup> Chap VI de notre edition Baqli ignore les §§ 26-29 de ce chapitre

<sup>(6)</sup> En VI, I, sous le titre.

disciple qui édite le texte, à marquer, aux endroits importants, qu'il écrit sous la dictee expresse du maître.

J'avais, pour établu l'édition de 1913, recouru aux coupures pratiquées dans le texte par le commentaire de Baqli, qui avait discerné au moins dix Tà sin distincts, auxquels il avait donné des noms de son choix que j'avais fait correspondre aux chapitres l-X des Taicàsin Un examen plus approfondi m'a fait discerner l'erieur de Baqli, qui a cru pouvoir désigner, sous ce nom de « Tà sin », douze mystères principaux, thèmes symboliques distincts, successivement envisagés par al Hallaj, sous foime d'allégories verbales: sirây, fahm, safà, dâ'uah, noqtah, azal, mashi'ah, tawhid, tanzih, nafy al'ilal, nafy wa uthhât (1) résumes en schémas géometriques ou algébriques (IV, 1, V, 11, VII, 1, VIII, 5; IX, 1, X, 1, 16, 21)

Mais ce mode de sectionnement du texte est une surcharge artificielle, qu'il soit ou non dû à Baqlî lui-même Si le chapitre I peut être considéré comme une pericope indépendante (2), II (3) et III (4) ne forment pas clairement des touts isolés, IV (5) débute de façon abrupte, et paraît se terminer par V, 1-7 (6) V est très complexe, et si le § 8 paraît être un viai recommencement, indépendant de ce qui précède, — § 13 ne marque guère qu'une reprise de la pensée, de même que § 31. cependant § 33 contiendrait une sorte de

<sup>(1)</sup> Baqif subdivise en trois le chapitre X (X, 4-15, 16-20, 21-24)

<sup>(2)</sup> A identifier avec le madh al nabî (op n° 21) peut être identique lui-même au Hâ Mîm al Qidam de Wâsitî (cfr I, § 6, 15).

<sup>(3)</sup> A rapprocher du unna'lladht anzala (op nº 36)

<sup>(4)</sup> Fait songer au jawhar akbar wa shajarah (op no 2) Le mot mafazah est commun a III, 3 et IV, 1

<sup>(5)</sup> Serait amthál wa abwâb (op nº 31), comparable aux dawa'ir wa noqat druzes

<sup>(6)</sup> Cependant les paraboles des oiseaux (IV, 5, V, 8, 21, 33) le relient avec V

citation du § 23, si le texte de Londres est à reclasser suivant l'édition de Baqlî (!)

Le chapitre VI contient, à la suite du Tâ sin al Azal proprement dit (§ 1-13), deux morceaux paralleles (§ 14-17, § 18-36) (2), probablement indépendants (3), le chapitre VII n'étant apparemment que la suite du second VIII (4) et IX sont peut-être indépendants, mais IX, 13-14 se relie étroitement à X, dont l'homogénéité reste incertaine (5)

Malgré la contexture factice de cet ensemble d'opuscules, — les soudures sont si peu apparentes, et l'ensemble donne une impression de gradation si indéniable, que la main qui l'a construit se décèle comme la main respectueuse et discrète d'un disciple convaincu

Tous ces fragments semblent avoir été dictés entièrement par al Hallâj lui-même, au premier éditeur autorisé (6) de ses œuvres, Aboû 'Omârah Hàshimì, alias Aboû Bakr Rabî'î, alias Wâsitî C'est à lui qu'on peut attribuer le passage interpolé VI, § 20-25, expression d'une théorie « satanique » de la mystique d'al Hallâj, qui sera examinée plus loin

Mais il se peut que l'arrangement même du recueil, en son etat actuel, remonte un peu moins haut, c'est une sélection, elle exclut certains textes risqués favorisant l'exégèse de Fâris (7), elle peut donc n'avoir été faite qu'au v/xi° siè-

<sup>(1)</sup> Ce qui n'est pas sùr L'ensemble du V correspond au Naym idhâ hawa (op. nº 34).

<sup>(2)</sup> Ou, brochant sur le tout, un editeur a interpolé le fameux entretien avec Satan et Pharaon (§ 20-25)

<sup>(3)</sup> Cfr le fragment publié ap Taw. p XI, comp. Kayd (op. nº 11).

<sup>(4)</sup> Cfi Khazd'ın al Khayrat (op nº 27).

<sup>(5)</sup> A rapprocher de sayhoûr (op nº 6)

<sup>(6)</sup> lc1 p 251

<sup>(7)</sup> fasl jî'l mahabbah, theories du Roûh, shâhid, toûl wa 'ard, ro'yah Moûsa.

cle (1), par l'école modérée d'Aboû Ja'far Saydalânî, qui renia les commentaires de Fàris

Les longs fragments, et en particulier les Tawâsin, datent de la dernière période de la vie d'al Hallàj, l'allusion du chapitre V, § 2 peut indiquer qu'il avait déjà éte l'objet d'une fativa le dénonçant comme zindiq, ce qui en placerait la composition après 296/908 plus exactement, pendant ses années de détention, ainsi, en 309/922, nous voyons al Hallâj, avant d'être mis au secret, confier à Ibn 'Atâ ses derniers manuscrits (2)

Le vocabulaire très nuancé et la méthode d'exposition très savante de ces opuscules construisent toute une apologétique: ils empruntent à la fois au vocabulaire initiatique des gnostiques shî'ites, et au lexique rationaliste des philosophes hellénisants, les armes voulues pour les vaincre, et ils défendent l'orthodoxie sunnite, conformément à la tradition mystique instaurée par Hasan Basrî et Mohâsibî, en se tenant à égale distance du littéralisme des Hashwiyah et de l'idéologie des Mo'tazilites

#### Ш

### Traduction des « Tawâsîn ».

## a) Chapitre Ier.

#### 1 Note sur la « clarté mohammedienne ».

Le fait de la révélation coranique, le don de prophétic dotant Mohammad du dépôt de la Parole divine, pouvait être envisagé, et rattaché dogmatiquement, au plan de prédestination prééternel, de diverses manières.

<sup>(1)</sup> Il semble bien qu'elle n'existait pas encore au temps d'Hojwîrî (Kashf, p. 151, 1, 16).

<sup>(2)</sup> Ici p. 272, n 6.

# (ORRECTIONS AU TFXTE DU KITÂB AL TAWÂSÎN

| ( a ajouter aux corrections insumiries pp 219 221 de let)    |                                                     |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--|--|--|
| AU LIEV DE LIRE                                              | AU LIEU DE / RE                                     |  |  |  |
| مُقْوِلً مُقَوِّلً ـ 12 A 18                                 | 37 A 1 awas awas                                    |  |  |  |
| الإِمام و الاحسرام الأمام والامسام- و-١٥ ٨ ١٥                | الرحائق الدعائق 10 A 37                             |  |  |  |
| كَأَنَّهُ لَأَنَّهُ ـ 14 A S ـ                               | مَن [هو افصل الشان]، A 18 41، [37                   |  |  |  |
| کر <sup>د</sup> ( - [ ا ا ا                                  |                                                     |  |  |  |
| 17 B1 we est a supprimer                                     | واهل الاهلِ (35) و الاهلُ مَن                       |  |  |  |
| رُون بران ـ 18 A 5 ـ 18 A 5                                  | - لأصر لاعبر 43 A6                                  |  |  |  |
| طتّ سر عدد ــ ١٤ ١٨ ,                                        | م الله «عراريل» معسر العس ١٠٢٠ 4-3 A 3-4            |  |  |  |
| حتر عد السواد] حسر - ١٥ ١٥                                   | 54 A 15 augho anglo                                 |  |  |  |
| والسب والصفار مسرمهماه 21.4                                  | 54 B 15 16 comp commensure p 97 1 to 11             |  |  |  |
| 21 B 244 rimer 1 22 B 8)                                     | نطهس برس و اعاربود و مکر و صداع "ها" و" ۲ "         |  |  |  |
| عبالم اهل ولامهل ray may 82 A 12                             | مَلِيَ ملک A 2 وق                                   |  |  |  |
| ورع ۱۵. A 4 رصی ۱۵. A 4                                      | لا يه ِ وارجه 'لا فِيهِ لارمه ' ١٠١٠ A 4 60         |  |  |  |
| بكوب [سرص] المقسمد متلود المصدى A 5 3.4                      | صائرُ لا بي صمائره ً لا تَى ٢ 60 60                 |  |  |  |
| 24 A4 must la soussel                                        | لنْأَحُبِ للْعَلِي 1 61 A                           |  |  |  |
| 24 A 6 squ - sq                                              | 64 B 18 positiver we will 64 B 18                   |  |  |  |
| حداث سری و دا ۴۰ ا ۹۹ ا                                      | 18 B 4 prochur " som Jaran                          |  |  |  |
| 27 A8 var [leverld] lever                                    | سومایی سور مایی 13 B 14 B 15                        |  |  |  |
| ىرى سراى 46 و8                                               | حائره العد (٤٥) و المسفوف من ١٢١ ٤ ٦ ٦ <del>١</del> |  |  |  |
| 31 A 17 _ l                                                  | وارمها رامد + وارمها رامد ۲۲ ۸ ۲۲                   |  |  |  |
| 31 B 18 also also                                            | مارکیها مارمها 45 A 13                              |  |  |  |
| 33 1 11 muttre « و ما عوى »                                  | لاکد لاقد ۱۹۲۶                                      |  |  |  |
| ه] م حَاجُرُ كِحَاجِرِ لأكَعَاجِرِ لا كَعَاجِرِ مَا ١٤ ١٤ ١٤ | س ما مرکعا مر لا کمام مرکعا مر لا کمام مرکعا مر     |  |  |  |
| 35 A 7-8 mills 8-5 A 26                                      | hajiz sont synonymes                                |  |  |  |

Planche XXIV — Corrections au texte publie du kitâb al Tawâsîn (pp. 830-831)

A Soit, comme le firent les premiers Sunnites, par le Qor'ân seul, à l'exclusion de Mohammad, simple créature accidentellement mise à contribution (1) que ce Qor'ân fût un attribut créé de Dieu (mo'tazilites), ou qu'il fût un attribut incréé (pi éash'anites)

B Soit, comme le firent les premiers Imâmites, par Mohammad seul. à l'exclusion du Qor'ân, simple intuition personnelle de la Parole divine, qui lui revenait de droit (noboûwah bi istihqâq) (2). que Mohammad (3) fût, après 'Alî, la seconde émanation divine (Ishâqîyah, Noseiris), ou qu'il fût la première, la raison universelle (4) (Qarmates, Druzes).

C Certains sunnites pieux, méditant davantage, entrevirent que cet élément prééternel était une relation, posée, dès l'origine, par Dieu, entre la personne de Mohammad et le texte coranique, — comme entre une lampe et sa lumière quand cette lampe, placée sous verre (5), posée en un enfeu qui l'abrite, s'allume spontanément (sans contact d'un feu humain) grâce à son huile (6) qui provient d'un olivier (7) bénit (Qor XXIV, 35) (8) 1º Rectifiant l'interprétation imâ-

<sup>(1)</sup> hadith. « un verset du livre de Dieu vaut mieux que Mohammad et sa famille » (Sakhawî, tamyîz, s v dyah). — Mohammad n'etait ni circoncis, ni monotheiste de naissance (Ash'arites, contre Hanbalites)

<sup>(2)</sup> Ibn al Da'i, 423

<sup>(3)</sup> Imparfait messager. Cfi. ici, p 508-509 Voir le grand fragment Noseiri sur Mohammad (ms. Paris 1450, f. 54<sup>a</sup>-b).

<sup>(4) &#</sup>x27;aql, motâ'

<sup>(5)</sup> Le verre de la lampe, c'est le cœur de Mohammad (Kharraz) partant, de tout croyant, declare Hasan Basri (Sol tafs., s v), la lumiere, c'est celle du Qor'an, dit Thawri (id, id)

<sup>(6)</sup> Cfr. l'huile de misericorde des Sethiens

<sup>(7)</sup> Abraham

<sup>(8)</sup> Clermont-Ganneau (RHR, 1920) compare avec Zacharie IV, 1-4, 11-12 (cfr. Apoc XI, 34, qu'on peut rapprocher de Marc IX, 3).

mite de ce verset, Fayyâd et Tirmidhî (1), encore imbus de la supériorité de l'essence de Mohammad (sur l'essence du Qor'ân), l'appelèrent « raison suprême », 'aqluhbar Intellect Actif autonome, émanation divine d'où toutes les raisons humaines individuelles (htrah) sont issues par scissiparité; cet Intellect conçoit, de lui-même, la révélation coranique du monothéisme Cette thèse semi-qarmate, réduisant l'inspiration de l'Esprit (roùh) au mécanisme fatal d'une impression de l'Intellect actif ('aql) imprégnant les âmes passives des prédestinés, sera reprise par Ibn Masarrah, Ibn Qasyî et Ibn 'Arabî (2), elle est très proche, aussi, des « espèces impresses » selon Ibn Sînâ et Ibn Roshd

2º Rectifiant un peu plus (suivant Thawri), Tostari dénomme l'essence de Mohammad 'amoûd al noûr (= colonne de clarté) (3) cette masse subtile de foi émanée de Dieu même, qui s'est prosternée devant Lui un million d'années avant (4) le Covenant adamique, et qui a été disseminée en parcelles de certitude incréée (yaqîn) dans un certain nombre de cœurs, ceux des élus intimes (5), germes de certitude qui « illuminent » leur lecture du Qor'ân. Conséquence Mohammad « connaissait » l'essence du Qor'ân avant la première visite de l'ange (6).

3° Rétablissant la primauté du Qor'an (sur Mohammad), les Hanbalites, d'accord avec de vieux hadith, admettent que

<sup>(1)</sup> nawâdır al osoûl (ap Nabhanî, jawâhır al bıhdr, I, 62)

<sup>(2)</sup> Cfr. Ibn al Fand, ta'nyah, v 639.

<sup>(3)</sup> tafsir, 62, 146; cfr. manicheens (Alfaric, Ecritures, II, 50).

<sup>(4) «</sup> L'autre fois » de Qoi. LIII, 13 (Jonayd,  $daw\hat{a}$ ) Cfr. Noseiris (Dussaud, l. c, 102) D'où, selon Tostarî, creation de deux sortes d'hommes adamiques et mohammediens

<sup>(5)</sup> Cfr. Obayy (ap Makkî, qoût, I, 118).

<sup>(6)</sup> Proposition condamnée des Sålimiyah (nº XIII d'Ibn al Farrâ = nº IX de Kîlânî).

Dieu forma, au début, une parcelle lumineuse (1), destinée au seul cœur de Mohammad, sceau matériel d'une vocation le vouant à la purification du cœur, placée par Dieu dans le corps d'Adam, vehiculée de mâle en mâle (traducianisme) par l'hérédité jusqu'à Mohammad (2) Mais c'est la venue du Qor'ân en son cœur (3) qui a réalisé sa vocation de prophète, par une action surnaturelle

4º Hallâj développe ce dernier point, avec les ressources du vocabulaire noseiri, dejà exploité par Tostarî et Tirmidhî, il définit l'élément préternel (noûr = clarté) à envisager en Mohammad comme étant son rang de prophète, sa causalite, le mîm, son « nom », la « clarté mohammédienne » est un cas particulier du tahhmîr (4), de la « fermentation » (5) des essences spirituelles individuelles (des Prophètes) sous l'action de modalisations particulières de la Lumière Incréée du Mystère (Noûr al Ghayb), dite « lumière fermentante » (Noûr Mohhammur) (v), in vestissant ainsi telle individualité humaine du « je » de la mission prophétique (7). Le cas de Mohammad est le plus simple de tous (donc le plus anciennement envisagé par Dieu); son mîm, son « nom » illustre, « vêtement de Réalité », le voue irrévocablement à une dénudation intellectuelle intense, réduisant son « moi »

<sup>(1)</sup> Le sirdy (Bistâmî) Cfr théorie de l'Incarnation chietienne proposée (et refutee) par lbn al Torjomân (tohfah, 41), et qui fut celle des Abyssins partisans de l'onction (Eonostateouos) aux XVII°-XVIII° siècles.

<sup>(2)</sup> Cfr. Yahya Sarsari ap Nahhani, madáih II, 20 (contra. Taw. II, 11) Qoshayri, géneralisant pour toutes les ames des croyants, n'excepte du traducianisme que deux ames, celles d'Adam et de Jésus

<sup>(3)</sup> holoûl, expression qu'Ibn Hanbal essaie d'eviter (employee par Mohâsibî), selon Ibn Taymiyah, jawdb sahîh, II, 176

<sup>(4)</sup> takhmîr al arwâh bi'l anwâr

<sup>(5)</sup> In Sol tafs. de Qor. XIX, 13

<sup>(6)</sup> Riw XIII (= Roûh)

<sup>(7)</sup> Ibn 'Arabi, shajarah, 6-7.

(nafs) à un état de pure heccéité (anni), investie, seule parmi les hommes, du droit de prédication logique (da'wa) de l identité de la transcendante Unité divine personnalisation purement externe d'une enonciation géneralisatrice de l'omnipotence divine, héraut de la première science adamique (1), un « howa howa », « un lui, lui! » Hallaj, célébrant cette in vestiture glorieuse, dénomination incomparable, preéternellement énoncee par l'Esprit divin, - distingue explicitement ce takhmîr prééternel, du talbîs postéternel, de la sanctification ab inti à a laquelle le takhmir ne voue pas obligatoirement Cette sanctification nécessite, pour se realiser, de la part de ce « lui », comme de tout « moi », une harmonisation volontaire, une adéquation croissante, par le dedans, de son intention (himmah) à toute l'étendue des exigences de son rang (mansab) (2), une conformation de sa finalité (3) à sa causalité, une vérification (talique) à recommencer constamment, pour goûter et garder le sens intérieur de l'inspiration divine, dont toute carrière humaine, et surtout toute mission publique, n'est que le signe, irrevocablement posé, comme l'invite de la grâce

Ce qu'al Hallâj examine de Mohammad, en ce chapitre I<sup>er</sup>, c'est sa causalité externe, non sa finalité interne, qui reste

<sup>(1)</sup> Un pur intellect possible (non pas l'Intellect Actif), une pure memoire Comp le texte d'al Hallaj cité ap Taw p 160. Et rectifier la comparaison proposee là entre la conception précternelle de Mohammad, — et l'Immaculee-Conception de Marie (p. 160-161), pour prendre le lexique mystique musulman, — l'une le destine à la vision externe de l'Essence en son intellect seul, — l'autre la voue à la recevoir par l'union mystique en son cœur — Hallaj precise que Mohammad n'a manifestement pas atteint l'union transformante (Taw II, 4, III, 7, 10, 11, IV, 10, 11 (cfr. V, 1), V, 6, 13, 33, VI, 5). — Contre Kharraz, les Sâlimiyah et Ibn 'Arabî (fosoûs, 94, cfr. Baqlī, l. c., t. II, p 85)

<sup>(2)</sup> Ici p. 383.

<sup>(3)</sup> Ici p. 875.

libre, tant qu'il vit Et cette causalité (sa mission prophétique) le sépare de toute créature cette séparation est compensée par la grâce de la vision nue de l'Essence, à la « distance des deux jets d'arc »

- 2 « L'Eloge du Prophete, ou la metaphore suprême ».
- (1) « Un fiambeau a jailli, allumé à la Clarté du Mystère (1). Il est apparu, puis il est reparti, surpassant les flambeaux, Lune i eine, irradiante entre toutes les lunes, astre dont la mansion zodiacale est sise au ciel supérieur (2) Dieu L'a nommé « communautaire » vu la concentration de sa sollicitude (himmah), « Consacré » vu l'altitude de son privilège « Mecquois » (mahhi) vu son immobilisation (tamhin) en Sa vicinité.
- (2) Dieu a dilaté sa poitrine, construit sa puissance, équilibré son fardeau (3), décrété son commandement. Comme Dieu a fait paraître son « Badr » (4), sa « pleine lune » (badr) a surgi de la nuée du Yamâmah, son soleil s'est levé du côté du Tihâmah, son flambeau a été allumé au briquet de la miséricorde divine (karâmah)
- (3) Il n'a annoncé que survant la constatation (visuelle) qu'il avait été admis à faire, il n'a commandé par la règle de son exemple que selon la réelle pratique qu'il avait été conduit à survre Il a été mis en présence de Dieu, puis il a fait comparaître (les autres), il a constaté, puis il a annoncé, il a été constitué avertisseur, puis il a enjoint des prescriptions.

<sup>(1)</sup> Sirâj = la torche Exégèse classique de Qor XXXIII, 45 (Ghazălt, mishkât, 33; Ibn 'Aiabî, shajarat al kawn)

<sup>(2)</sup> Litt au ciel supérieur « où s'accrochent les piquets centraux de la tente du monde » (azrar), ou bien, si on lit ihtizaz, « au ciel superieur que le Tione fait tiembler » (Ibn 'Arabi, l c)

<sup>(3)</sup> Qor XCIV, 3

<sup>(4)</sup> Lieu de la première victoire de Mohammad.

- (4). Nul n'a été à même de constater sa loyauté (1) qu'Aboû Bakr le Véridique (2), qui lui donna raison, puis lui tint compagnie, sans que nul tiers les séparât
- (5) Aucun sage ne l'a connu, qui ne se soit mépris sur sa qualité véritable, sa qualite n'apparaît qu'à ceux-là, à qui une révelation de Dieu en donne mandat. « Les gens à qui nous avons donné le Livre ne le reconnaissent pas plus qu'ils ne reconnaissent (si) leurs fils (ont vraiment droit à ce titre) (3), seuls, quelques-uns d'entre eux, qui cachent la vérité, la connaissent à son sujet (1) »
- (6) Les clartés de la prophétie ont germé de sa clarté, et ses clartés sont issues de la Clarté du Mystère Pas de clarté, entre les clartés, plus claire, plus patente et plus antérieure à l'absolu (5), que la clarte du Heraut de la clémence.
- (7) Le dessein (assigné à cette clarté) a précédé les (autres) desseins (6), l'existence (prépaiée pour elle) a précédé le néant (7), le nom (à elle destiné) a précédé le calame, car elle a été envisagée (par Dieu) antérieure aux communautés (monothéistes).
  - (1) Lors du mi'raj.
- (2) Cela sépare nettement al Halláj de l'alidisme des Imamites ; cfr. Wasiti, et Makki (qoût, II, 78)
- (3) Dieu seul peut trancher, comme pour le fils (damne) de Noé, ou le fils adoptif (répudie) de Mohammad
- (4) Qor II, 141 Cette exegese mystique a ete reprise par les Ash'arites, à la grande indignation d'Ibn Hazm (III, 198, 202, IV, 206)
  - (5) Ici p 637, 645
- (6) Cfr fragment publ ap Taw p 160 Interrogé sur le quand et le comment de la designation de Mohammad, il repond « Après, nous en viendions a l'envoye et à sa mission (effective), au prophète et à sa vocation (personnelle) Ou le places-tu, en ce moment, pour poser des termes comme Dieu seul peut reellement les posei... Où en était le prophète de sa mission quand le calame ecrivit « Mohammad, prophète de Dieu » Ou en és-tu, vis-a-vis du Reel et de la réalité . ».
- (7) Cfr 101, p 633, l 7 Avant le « calame », car il doit aller au delà du premier « jet d'are » (Taw. V, 25).

Jamais, sur les plans cosmogoniques (1), ou au delà ou en deçà, personnage (2) ne sut combiné plus gracieux, plus noble, plus sage, plus juste, plus doux, plus redoutable et plus attirant que le titulaire de ce rôle (de flambeau), hé raut titré, comme tel), « prince de la création », pourvu d'un nom « glorieux » (Ahmad), d'une caractéristique « glorisié » (Mohammad), d'un commandement « très efficace », d'une essence « très généreuse », d'une qualité « illustre », d'un dessein « isolé »

- (8) O merveille que ce rôle (préparé, de héraut) ' Quoi de plus éclatant, visible, magnifique, patent, brillant, puissant et apparent! Il est, il fut publié des avant les événements et les existentialisations, il sera toujours commémoré avant l'avant et après l'après, les substances et les accidents, (rôle) dont la substance devait être toute purifiée, le parler, prophétique, la science, supernelle ('olivî), l'élocution, arabe, la tribu, « ni orientale, ni occidentale » (3), la généalogie, patriarcale, la mission, pacificatrice, le personnage, « communautaire » (4)
- (9) Ce sont les allusions le visant (à l'avance) qui ont dessillé les yeux, c'est son « il » (5) (= heccéité) qui a déterminé la connaissance de soi-même dans les consciences intimes et dans les personnalités Car c'est Dieu, qui, Vérité, l'a fait articuler des paroles, et qui, Preuve, a garanti le sens de ses

<sup>(1) &#</sup>x27;ofq, cfr 101, p 598, terme technique du qarmate Kayyal, repris par Miskawayh (fawz asghar, 115, 116) litt a horizon »

<sup>(2) «</sup> Persona » au sens latin, personnage, masque, pure causalité externe

<sup>(3)</sup> Qor XXIV, 35 abrahamıque

<sup>(4)</sup> Cfr Taw I, 1 Le mot « 11/å » réfète au vœu des noces « bi'l tifâ' wa'l banîn »

<sup>(5)</sup> Je mets « il » entre guillemets, c'est son hecceilé prééternelle, la « clarte mohammédienne », son rôle de peisonnage historique, non pas sa personnalité intime

paroles C'est la Vérité divine qui l'a investi, de façon absolue, de son « lui », son « il » a été constitué ainsi, à la fois sujet et objet de la Preuve (1), « lui », qui décape la rouille (2) de la poitrine alterée, « lui » qui est le héraut de la Parole incréée, ni contingencée, ni phrasée, ni façonnée, unie à Dieu sans separation (3), et surpassant le concevable, « lui », celui qui annonce la fin, et les fins, et les fins de la fin

- (10). « Il » a écarte le voile de la nuée (4) (qui couvrait l'essence divine), il a indiqué l'Enceinte consacrée (5), il est venu pour tout terminer, en guerrier (6), c'est lui qui a reçu précepte de briser les idoles (7), c'est lui qui a été envoyé pour l'exténuation et l'extermination (8) (des hommes mortels).
- (1) Contre la thèse des Noseiris « Mohammad est le sujet de la Preuve, uni à son Objet »
- (2) Le pseudo-Mohâsibî, auteur de la rr'dyah fî tahsîl al maqâmât (ms Caire, II, 87 dîbârah), imite cette phrase en la transformant « qui a secouru la soif des poitrines alterees », cf Qoi VII, 41, XV, 47, et Aboû Dharr (Hanbal, V, 154).
  - (3) Expression reprise par Ibn Qasyt pour le Noûr azalî
- (4) qhamdm (Qor II, 206, XXV, 27) Contre les Noserris « Il est l'ombre universelle de Dieu »
- (5) Non seulement la Ka'bah, mais l'ensemble des lieux du hajj, et spécialement 'Arafât, le plus ancien autel de l'humanite, lieu de la première rencontre d'Adam et d'Eve apres l'expulsion du Paradis Et symboliquement, l'enceinte consacree signifie ici l'enceinte des « deux jets d'arc » (ici p 854).
- (6) Cf le hadith « omirto an oqûtil al nâs » Et le vers de Ka'b-ibn-Zohayı (bânat So'âd, v 7)
  - « Le prophète est un glaive étincelant, bien fouibi, Un d'entre les glaives de Dieu, tire du fourreau ' »
  - (7) Et les corps (1c1 p 482)
- (8) *ikhtirām*, teime technique d'Ibn Kariam (farq, 209), pour indiquer la mise à moit de celui dont le compte est epuisé (ni l'enfant qui pourrait croire, ni l'impie qui pouriait se convertir) Comp Qor LVII, 25 (hadid) avec Apoc. VI, 2-8 et Joann. VIII, 50

- (11) Au-dessus de lui la nuée tonnait, sous lui l'éclair fulgurait, foudroyait, faisait pleuvoir et fructifier Toutes les sciences sont une goutte de son océan, toutes les maximes une gorgée de son fleuve (1), toutes les époques une heure de son temps.
- (12) Dieu est avec lui, et avec lui la réalité (2), lui, le « premier » à avoir été inclus dans la prescience divine (3), lui, le « dernier » à avoir été missionné comme prophète (4), dont la réalité est tout interne (= indiscernable), et la sagesse tout externe (5).
- (13-14) Nul savant n'a atteint à sa science, nul sagace n'a pénétré sa compréhension Dieu n'en a pas commis le secret à la création Analogue seulement à soi-même, c'est un « c'est moi » (= une heccéité humaine toute simple) (6), constitué l'organe légitime (7) de la prédication logique de l'imparticipable unité divine.
- (15). Nul n'est sorti de l'M de MHMD, ni entré dans son H, son H équivaut à son second M, et le D à son premier M (Son D est sa pérennité, son premier M son rang (devant Dieu), son H est son état spirituel, comme son second M (8).
  - (1) Cfr Noseiris « Il est la sagesse de Dieu à laquelle on recourt ».
  - (2) Contre Noseiris « Il est la réalite de la sainteté de Dieu ».
- (3) waslah rectification de la « colonne de clarté » de Tostari cfr. aussi Noseiris.
- (4) Ibn 'Arabî modifie « le premier formule, le dernier extériorisé » (shajar ah, 6).
  - (5) A l'encontre du saint
  - (6) anni voir les emplois coraniques
- (7) Sans aucun tasarrof, ni participation, ni responsabilité (Qor. VI. 107, LXXII, 21, III, 138, XVII, 76)
- (8) Reduction du cai actère pi etternel de la « clarté mohammedienne » au mîm, à un simple nom Comme les Noseiris, Halla; symbolise Mohammad par un simple mîm contraitement à la doctrine qarmate qui fait du quadrilitere MHMD la cai acteristique divine suprême, scellant l'effigie d'Adam d'un sceau adorable, du Type divin de l'Homme parfait.

- (16). Ce que Dieu a rendu perceptible (de Mohammad), c'est sa syntaxe, ce qu'Il a fait giardir, c'est sa notification (de la revélation coranique), se repandre, c'est son argumentation. Il l'a investi de sa puissance separatrice, il a rendu sa langue adequate, il a fait etinceler son cœur, il a rendu ses contemporains incapables (de lui résister) (1), il a exalté sa gloire.
- (17) Si tu t'enfuis de ses hippodromes, quelle route trouveras-tu, en te privant du guide, ô egaré? Les maximes des philosophes croulent, devant son expérience, comme une dune s'essus ».

### b) Chapities II et III

- (II-1) « Les intellections des natures créées n'adhèrent pas à la réalité, et la réalité n'adhère pas à la nature créée. Les pensers sont des adhérences, et les adhérences des natures créées ne « collent » pas aux réalites Déjà la « science de la réalité » est difficile (à acquérir), mais la « réalité de la réalité » est encore plus difficile Et le Réel est encore au delà de la réalité, cai la réalité n'implique pas le Réel (2)
  - (2) Le papillon volette, autour de la lampe (3), jusqu'à ce

[Doctrine des Mohammadiyah, remontant a Moghîrah (farq, 229), formulee par Kayyâl (Shahiast II, 20) et les premiers Qarmates (Nowayrî, ap Sacy, Druzes, p CCIII, cit Blochet, Messianisme, 133), par les Ikhwân al Safâ, admise par Kilânî (ici p. 412, n 2) et Ibn 'Arabî (Shajarah, p 7)]

- (1) tahaddi (1c1 p 365)
- (2) Voir supra, p 568, 570
- (3) Ce magnifique apologue est la transmutation d'un hadith « al farâsh al motahâst » que Ghazâlî rappelle (mishkât, 39-40, cfr. 1hyâ, IV, 227, 78, et Asin, in Rev. Africaine, 1906 p. 191, 193). Hallâj fait d'un symbole de mort, un symbole de resurrection. Comp le symbole de la mort du ver à soie (Makkî, qoût, I, 85), qui se retrouve, amalgamé avec celui du papillon incendie, transmue comme lui en symbole de résurrection, par Sainte Therèse de Jesus (Moradas, V, 2, VII, 2).

que vienne l'aube Alors il revient vers ses pareils, pour leur faire part de son état, au moyen des phiases les plus suaves Puis il repart jouer avec la familiarite de la grâce (= de la flamme), dans son désir d'arriver à la joie parfaite

- (3) La lueur de la chandelle, c'est la « science de la réalité »; la chaleur de la chandelle, c'est la « réalité de la réalité », rejoindre la chandelle (brûlante), c'est le Réel de la réalité
- (4) Il ne se satisfait pas de sa lueur, ni de sa chaleur, il se précipite tout entier en elle [Pendant ce temps], ses pareils attendent sa venue, qu'il leur explique ce qu'il a vu lui-même, puisqu'il ne s'est pas satisfait des récits qu'on lui avait faits. Mais lui-même, à ce moment, se consume (1), s'amenuise, se volatilise (dans la flamme, y) demeure sans traits, sans corps, sans nom, sans marque reconnaissable. Et puis, dans quelle intention s'en retouinerait-il (2) vers ses pareils, et dans quel état, maintenant qu'il possède!

Lorsqu'il etait devenu « celui qui a vu » (= qui sait), il s'était passe (dès lors) d'entendre des récits (3) Maintenant qu'il a rejoint « Celui qu'il regardait », il ne se soucie plus de regarder (4)

(5) Ces pensées n'appartiennent légitimement, ni à l'homme nonchalant, ni à l'insouciant, ni au pécheur, ni à quiconque suit ses penchants, comme moi, (hélas '); comme quiconque dit « c'est moi », celui qui disant « c'est moi », s'institue (de lui-même) le sujet, « il », de la prédication logique légitime, dont l'« il » pose (= affirme) l'heccéité. Ne

<sup>(1)</sup> Passage que Ghazali semble viser (mishkat, 56, cfr 39-40)

<sup>(2)</sup> Cfr le mot de Misrî (ap Kalâbâdhî, ta'arrof) « On ne revient sui ses pas que si l'on est allé à mi-route, les arrives, eux, ne reviennent pas ».

<sup>(3)</sup> Types de Moise et Mohammad.

<sup>(4)</sup> En se replaçant à distance de son but

t'exclue donc plus (1) hors de Moi, si tu crois pouvoir dire « c'est moi »

- (6) O toi, qui restes incertain (et choque) devant cette pensée, ne t'en va pas identifier pour cela le « c'est moi » (de l'homme simplifié) avec le « Je » (divin), ni maintenant, ni dans l'avenir, ni dans le passé (2). Si même le « c'est moi » était d'un sage consommé (3), si tel etait mon état, l'identité ne serait pas aussi incolore (4). Et si j'étais celui-là! Mais je ne le suis pas
- (7) Si tu as sai-i ce qui précède, comprends maintenant que ces intentions n'ont eté concédées (5) à personne, qu'à Mohammad En effet, (seul) « Mohammad n'a pas d'adoption légale (6) à se conférer vis-à-vis d'aucun d'entre vous, [hommes, car il est l'envoyé de Dieu et] le sceau des prophètes » Il s'absenta donc des deux mondes (créés), il cligna son œil hors du « où » (7), afin que cet œil ne contint plus ni saleté, ni mensonge
- (8) Or il y avait « une distance de deux jets d'arc [ou un peu moins] (à parcourir) » Quand il atteignit le désert de la « science de la réalité », il fit mention de l'extérieur de son cœur (fou'âd) et en sonda l'intérieur (sawâd) (8). Quand il arriva à la « réalité de la réalité », il laissa là le Désir (9) et s'en remit à la Gratuite générosité (10) Et quand il arriva au
  - (1) toûqa (Qor. LXIV, 16)
  - (2) Erreur des Qaimates et de Sohrawardî (ici p 571).
  - (3) azlad cfr Hodhayfah (ap Hanbal, V, 383)
- (4) = aussi simple Car il y aurait talbîs (union sans confusion dans les personnes).
  - (5) En principe, mais il n'en a pas usé (m/ra, n 9)
  - (6) Qor XXXIII, 40, cfr 101, p 722
- (7) Mot célebre, imité de Ja'far (101 p 472), repris par Wâsitî (ap Sarrâj, loma', 79, 1. 9, 372, 1 44) et Aboù 'Ami Dimishqt (101 p 919).
  - (8) Il dit « Ra ayto Rabbî », cfr Makkî, qoût, II, 51 sur fou'âd et sawâd
  - (9) Dieu en tant qu'Objet desire.
  - (10) Dieu en tant que createur (cfr. Ḥallāj, in Sol. ap. Qor. LXII, 14).

Réel, il rebroussa chemin (1), disant: « L'intérieur de mon cœur (2) s'est prosterné devant Toi, l'extérieur de mon cœur a cru en Toi »

Il (re) vint alors aux limites extrêmes, et dit « Je ne puis Te louer autant qu'il le faut » (3), puis, revenant à la « réalité de la réalité », il ajouta « Tu es bien Celui que Toi seul peux Te louer d'être »

Il renia son désir (de posséder Dieu) et suivit sa vocation (d'homme mortel destiné à la Prophétie) : [l'extérieur de] son cœur n'a pas forgé ce (4) qu'il a vu, « durant sa station près de la haie de jujubiers ».

[Et l'intelligence de] Mohammad n'a porté son regard (5) (en mesurant les deux jets d'arc) ni à droite, vers la réalité des choses (6), ni à gauche, vers la « réalité de la réalité » (7) « sa vue ne s'est pas émoussée, et n'a pas forcé (8) (l'enceinte interdite, qu'elle survolait) (9) ».

- (1) Ne voulant pas être brûlé par les sobohât al wajh, selon (e hadith (Ghazâlî, mishkât, 47, Sohrawardî d'Alep, ap Yâfi'î, maiham, III, 215; Ibn 'Arabî, shajarah, 17, Kâshifî, tufsîr, f. 513).
  - (2) Laisse la, en arrière, pres du jujubier
- (3) Lå ahsî (Makkî, qoût, I, 12, Sarraj, loma', 113, Ibn Qayîm, madârı, III, 148) C'est bien un aveu d'impuissance, modelant (indûment) la renonciation de la volonte sur la limitation de l'intelligence. Ghazalî le note « Si la langue n'a pas libre cours pour Ta louange plenière, comment le cœur pourrait-il persister à desirer Ta sagesse " » (ihya, IV, 178, iljam, 10, cfr Ibn 'Aiabì, shajarah, 18)
  - (4) Les âyât, les gharânîq les anges des astres
- (5) Scission entre 10'yat al qalb et nazar al basar, la première concernant ici la volonté, et la seconde l'intelligence Comp. ilhâm (pour cœur) et wahy (pour intellect). Cfr Ibn 'Arabî, shajarah, 17, Ibn al Qayim, madârij, III, 3, 264,cf. Kal. 5
  - (6) Cf1 Taw VI, 2
  - (7) Var. B « sa réalite piopre »
- (8) Elle survole, sans le fixer, l'entre-deux interdit (cf. Akhb 34), l'espace, qui est un hiatus, entre la chose et son idee, entre Dieu et le concept pur de la divinite cet hiatus qui est « l'ocean de la reflexion » (bahr al fahm) ou il ne faut pas se noyer
  - (9) Comp. Hallaj, analysant la vocation à l'état prophetique « J'avais

(III-1) La réalité est chose menue à deviner, ses voies d'accès sont étroites, et l'on y rencontre des feux (1) qui jaillissent, à côté de déserts qui se creusent

L'expatité les a suivies, et il nous avertit de ce qui vient clore les étapes de la Quarantaine (2), étapes de la convenance, continence, fatigue, recherche, surprise, courbature, exaltation, avidité, détente, — sincérité, camaraderie, émancipation, départ pour le désert, retour du soir, discernement, attestation, découverte, décompte, labeur, restitution, secours, préparatifs, esseulement, captivité, attraction, présence, macération, pourvoiement, regret (de l'objet perdu), battement du briquet qui ne donne pas de feu, — prêter attention, s'etonner, réfléchir, patienter, émettre son avis, se désolidariser, critiquer, choisir une méthode, prendre un guide, et (ensin) commencer Celte dernière étape est celle des gens de la Paix du cœur et de la purification.

- (2) Or chaque étape correspond à un donné de connaissance, dont une part est saisseable, et l'autre, pas
- (3) Ensuite l'expatrié, ayant achevé la traversée du désert (3), en embrasse l'ensemble, — et il n'y trouve rien qui lui soit familier ou utile, dans la montagne et dans la plaine.
- (4) « Lorsqu'échut pour Moise le terme du temps prévu », il laissa là les siens, car la realité allait le prendre pour « sien », et pour consommer ce don plénier de soi, il se dit

traverse tous les voiles (me separant de Dieu), il ne restait plus que le voile de la Majeste ('azamah) Il me dit alois « Sacrifie-toi, toi même! » Et comme je lui disais « Je ne me sacrifierai pas », il m'a restitué aux créatures, et Il m'a missionné auprès d'elles » (comme prophète, note Baqli, shath., 133) — Kîlânî reprendra cet apologue, pour celebrer le sacrifice plenier ici p. 414

- (1) Le Buisson Ardent.
- (2) Ici p. 502 Cfr le voyage mystique selon Jili (insan kâmil, II, 27).
- (3) Mafazah de la « science de la realité ».

satisfait d'aller recueillir une information (indirecte) à défaut de vision (directe) de façon qu'il y eutainsi une différence entre lui et « la meilleure des créatures charnelles » (1) Il dit « quant à moi, je m'en vais recueillir pour vous quelque information (sur ce feu, là-bas ») (2)

- (5) Si le « bien-dirigé » s'est ainsi contenté d'une information (indirecte) pour se mettre en route (vers Dieu), comment « celui qui cherche sa voie » (3) ne se suffirait-il pas d'un indice (direct) (4) pour se mettre en route?
- (6) Vers le Buisson Ardent, vers la pente du Sinai. Et là, ce qu'il entendit parler, ce n'est pas le Buisson, ni sa semence originelle (5), mais Dieu (6).
- (7) « Mon propre rôle est de représenter ce Buisson », remarque ici l'auteur (7)
- (8) Or la réalite est réalité, et la nature créée Rejette donc loin de toi la nature creée, pour que toi, tu deviennes Lui, et Lui, toi, dans la réalité!
- (9). Car, si notre « je » (humain) est un sujet exprimant (un objet), l'Objet exprimé est aussi un sujet exprimant (un
  - (1) Mohammad
- (2) Moise, plus taid, desirera davantage la vision ('armî), note Baqlî (in § 12).
  - (3) moqtasid (cfr Hallaj, ap Baqli, tafsir, t II, p 168).
  - (4) athar, cfr 1c1, p 889.
  - (5) Ici p 470, n 4
- (6) Doctrine hanbalite Non pas une parole divine creee exprès dedans (théorie mo'tazilite, Fakhr Râzî, Ibn al Torjomân, 55)
- (7) Le Buisson Mohammad, selon les Noseiris (ms. Paris, 1450, f 54°) Mohammad-ibu Isma il selon les Qui mates i farq, 288) Jesus selon Paul, evêque de Sidon (ap. Ibn Taymiyah, jawáb sahih, II 264, 270) tout croyant attentif selon les Salimiyah (Jafar, ap Makki, qoût, I, 47) A propos de ce mot, Baqli et 'Attar rapportent le hadith relatif à « la verite parlant par la bouche de 'Omar », ce qui peut être l'indice de l'utilisation commune d'un commentaire anterieur des Tawâsin.

- objet) Or si le sujet (humain), ce faisant, peut exprimer son objet) selon la réalité, à foition l'Objet l'exprimera selon la réalité!
- (10) Dieu lui dit (à Moise): « Tu guideras (les tiens) vers la preuve (1), non vers l'objet de la preuve (2) » Pour Moi, Je suis la preuve de toute preuve
- (11) Dieu m'a fait passer par ce qu'est la realité
  Grâce à un contrat, un pacte et une alliance
  Ce que j'ai constate (alors, en moi) (3), c'est mon subcons[cient, mais non plus ma personnalite (cieee)
  Cela (= ce subconscient), c'etait toujouis mon subconscient,
  [mais celle ci (= cette personnalite nouvelle), c'est la realité
- (12) Dieu a énoncé avec moi, venant de mon cœur, ma science par ma langue (4) Il m'a rapproche de Lui après que j'étais resté loin de Lui Il m'a rendu son intime, et Il m'a choisi » (5)

#### c) Chapitres IV et V

1 Note sur l'Ascension Nocturne et les deux jets d'arc

Il y a eu un fait surnaturel invoqué par Mohammad pour corroborer sa mission (6), quoi qu'on en ait dit un seul signe

- (1) Vers la Loi revélée (rôle de Moise).
- (2) Vers la realite divine des choses, l'acte createur (rôle de Mohammad)
  - (3) Revoir ce qui est dit p. 521, 486
  - (4) Accord de la langue et du cœur, ici p 506, 509
  - (5) Cfr. son distique (qad) ntabant, wa'dnant, wa sharrafant
    « Il m'a choisi, iapproche, honore
    Et son Tout, par toute chose, m'atteint, et se fait reconnaître,
    Il ne reste plus à mon cœur ni à mes entrailles de membre
    Par lequel je ne Le ressaisisse et Il ne me ressaisisse »
- (6) Vis-à-vis de ses piemiers adherents, car une vision, comme me le fait observer le D<sup>r</sup> Snouck, ne pouvait être piesentée comme preuve qu'a des convaincus. A l'egard des autres, la seule preuve invoquee

miraculeux, plutôt mystique que physique c'est l'Ascension Nocturne (1817a), le Ravissement (mi'i âj) qui le transporta, d'aboid, de la Mekke à Jerusalem, puis le mit, là, en présence de Dieu (27 rajab) (1) Le recit de cette extase, où se parfit sa vocation, confirma Aboû Bakr dans sa conviction, elle fut l'occasion de l'institution des cinq prières, — c'est à cause d'elle que le Sakhrah de Jérusalem a été la première (2), et sera la dernière qiblah (3) de l'Islam (4)

L'Ascension Nocturne est le nœud de la vocation religieuse de Mohammad, et tout l'effort des croyants s'est porté sur la reconstruction mentale dans leur for interieur, de cette scène décisive (5) Nous laisserons de côté ici le fatras de folklore matérialiste des Hashwiyah, dont le Kitâb al isi à de Maysarah (6) paraît avoir été la source, où l'on décrit le pelage du coursier ailé Borâq, les dialogues échangés en chacun des sept

dans le Qor'an, c'est la concordance troublante des revelations d'un illettre, avec les livies des prophètes anteneurs

- (1) Saladın reprendra Jerusalem le 27 rajab (reprise prédite par Ibn Barrajân Sobkî, V, 210)
- (2) Pendant dix-huit mois, du 16 mohariam au 15 sha'ban (laylat al Barâ'ah)
  - (3) Lors du Jugement (Ibn 'Abd Rabbihi, '1qd farid, III, 262)
- (4) Cfr Mojir al Dîn 'Olaymî, ons jolîl, I, 263, rêve d'al Bazzaz en 341/952 Jerusalem est le « point de jaillissement de la miséricorde », qui « retombe » à la Mekke (comme en une vasque)
- (5) Qui a preoccupe fort tôt les theologiens, comme l'indique le hadith al gharaniq (nom sous lequel les Qoiayshites adoraient les anges des astres) rapporte par Wâqidi, d'ou Ibn Karrâm, tiouble, infera une defaillance momentance du Piophète (faiq, 210), et ou la plupait des orientalistes du siecle passe ont cru voir une « apostasie » de Mohammad pai oppoitunisme politique. S'il y a eu duel, à ce moment-là, au fond de l'âme de Mohammad, ce n'a pas ete à cause d'une concession suspecte faite par sa foi inonotheiste à son interêt profane, mais a cause d'une scission mysterieuse entre sa volonte et son intellect, durant cette extase
  - (6) Dhahabi, i'tidal, III, 222, cfr. Asin, Escatologia, s v.

cieux, - le vase qui trébucha, et les pantousles enlevées.

Nous ne saurions, non plus, tirer parti des ingénieuses conjectures philologiques de Bevan et Schrieke, sur une théorie « nouvelle » (sic) de l'Ascension Nocturne, nous ne pouvons substituer ainsi un schema individuel, quelque ingénieux qu'il soit, construit par ces orientalistes, au fait sociologiquement atteste d'un dogme engendré lentement par la méditation collective d'une societé de croyants à l'aide du texte coranique, ce serait nous mettre, par définition, en dehors du point de vue qui seul importe ici l'inti ospection de la méditation islamique du Qor'ân

Nous bornant à l'examen des théologiens, surtout mystiques, qui tentèrent de reconstruire, en leur for intérieur, l'état mental de Mohammad, en cet instant solennel, où sa première extase (1) de l'iqrâ' se trouva complétée et parfaite.

Les sources coraniques sont Qor XVII, 1, LIII, 1-18, avec lesquelles on bloqua de bonne heure XCVI, 1 et 19 En outre, divers hadîth, d''Âyishah, Ibn 'Abbâs et Sharîk Ceux d''Âyishah nient qu'il y ait eu transfert corporel. Cette nuit-là, Mohammad appelé trois fois par la voix de l'Ange, sortit à sa porte, et ne vit rien, dans l'obscurité, près de lui; un autre hadîth lui fait apercevoir alors, sur l'horizon qu'il couvrait tout entier de ses ailes, l'Ange transfiguré! Ce qui est plus important, ce sont les sentences qu'un fort ancien hadîth — admis tant par les Khârijites que par Ibn'Oyaynah et Moslim et dans le même ordre — place dans la bouche de Mohammad pour jalonner les étapes de l'extase qui s'ensuivit (1) O Dieu, je cherche en Ton pardon refuge contre Ton châtiment! (2) O Dieu, je cherche en Ta satisfaction refuge contre Ta colère! (3) Je cherche en Toi refuge contre Toi!

<sup>(1)</sup> Du 27 ramadan.

Je ne puis Te louer dignement! C'est à Toi de Te louer en Toi comme Tu veux (1) »

L'exégèse commune voit là (2) · d'abord (1) la contemplation de l'univers crée, puis (2) l'intuition de la science des attributs divins, puis (3) un aveu d'impuissance (3) de son intellect qui lui fait défaut pour saisir la majesté de l'essence divine

Comment combiner ces données avec les détails du texte coranique? Mohammad y semble appelé à revivre l'expérience religieuse (4) où Abraham, constatant que les astres « déclinent » et passent, reçut en son âme l'intuition pure d'un créateur transcendant (Qor VI, 75-84), d'une lumière indéfectible Dans la soûrate LIII, le point culminant (5) de l'extase est nettement marque par la phrase des versets 8-9: « thomma dana fatadalla, fahâna qâba qawsayni aw adna ». « Puis il alla, puis il revint, auprès, c'était une distance de deux jets d'arc ou un peu plus près (6) » — Quel est le sujet

- (1) Lá ahsi. (Hanbal, VI, 201, Dalil de l'ibàdite Tina'oûti, Makkî, qoût, I, 12, Shams Jazarî (+ 833/1429) en son hisn al hasin observe qu'il est admis par Moslim, Aboû Dawoûd, Tirmidhi et Nisa'î en leurs sonan classiques (comm Sefeijelani)
- (2) Voir Tabaif, tafsir kabîr, t XXVII, p 24-31, Halabî, sîrah, I, 442, 450, Moslim I, 64, 'Iyad, shi/a, I, 157-165, Ibn 'Aiabî, shajarat al kawn, 15-18.
- (3) Cfr suprà, p 843, n 3 Comparable au ro'yah bi'l taqsir des Anges, intérieurs en cela aux saints ('ârifîn) selon IIallâj (Kalab., ms. Oxf. f 17a) et Wâsitî (Baqlî, tafsîr, t I, p 141)
  - (4) Icip 741, n 3
- (5) L'extase commence par une admonition intellectuelle de l'Ange (LIII, 5), qui l'enlève au boid du khatt al istiwá, au cercle de base du Trône (ici p. 597), qui est l'horizon suprême (LIII, 6-7) où sa clarté d'Ange stellaire « décline », où son etoile [qu'il meut] pâlit en s'effacant devant le rayonnement du Tiône Là. Mohammad, fait en deux temps, « en deux jets d'arc », le « tour » du cercle de base du Tiône
  - (6) Cfr Luc, XXII, 41. La mise sous forme cyclique de cette distance

de la phrase? A) Gabriel qui se rapproche de Mohammad qui le voit, selon Ibn al Qayîm (1) B) Dieu qui se rapproche de Mohammad, selon Shaiîk, Makî, Hasan Basiî, Harawî C) Mohammad; selon Ibn 'Abbàs, Hallâj D) Il y a deux su jets, successifs (2) (Mohammad et Gabriel, selon Fakh Ràzî) (3) ou simultanés (rapprochement réciproque de Diei et de Mohammad, selon Ja'far) (4).

Quel est l'objet de la phrase? L'Ange (selon Ibn al Qayîm) ou plutôt Dieu, aperçu à travers cette nature angélique illu minée, transparente

Quel est le sens de la phrase? Il ressort des versets 18 e 23; les natures angéliques, que l'idolàtrie des Qorayshite vénère comme maîtresses absolues des astres (gharâniq), no sont que des noms stériles, impuissants à nous unir à l'es sence divine inaccessible. L'extase mohammedienne a don consisté à « faire le tour » de l'inaccessibilité de Dieu (5) C'est ce qu'exprime déjà Bistami, le premier mystique mu sulman, dont la méditation puissante ait réussi à reconstituer cette extase (6), et c'est ce qu'al Hallâj établit de façoi décisive dans le présent opuscule

Une dernière question est à poser de quel genre fut cette

dérive d'un hadîth d'Anas « awtir qawsî, je tends mon aic » (à propos de la salât al witr), elle est formulee par Mojahid « Mohammac se trouva, par rapport a Dieu, comme la corde vis-à-vis de l'arc qu'ell sous-tend ».

- (1) madáry, III, 205-207.
- (2) Le changement est marque par fa
- (3) as'as, 204.
- (4) Ap 'Iyâd, shifâ, l c Le sens de tadalla est « redescendre » comme on dit d'un acteur, sur la scène, qu'il « redescend » vers l spectateur, quand il revient vers lui Cfr Ibn 'Arabi, fot III, 256
- (5) Mohammad a donc vu la purc essence divine, declare le hallagier Haykal (ap Kalâbâdhî, ta'arrof)
- (6) Voir son mi'rá, ap Sarra, loma, 384, 387 (texte dilué et affai bli par 'Attar, tadhkirah, I, 172-176).

extase de Mohammad En dehors des Hashwiyah et des motahallımoûn matérialistes, l'idée d'un ravissement en chair et en os fut écartée de plus en plus, et celle d'un ravissement spirituel, insilâhh (1), adoptée

L'analyse des premiers inystiques, notamment Ibn'Atà et Qoshayrî, nous permet de pousser plus loin (2) ils admettent trois genres (qui sont trois degrés) dans l'intervention surnaturelle de l'Etre transcendant

- a) par sassissement de la nature corporelle de l'individu simple emprise superficielle sur sa chair, ses sens externes (vue, ouie, langue ), audition de paroles extérieures, apparition de phantasmes corporels.
- b) par ravissement de la nature spirituelle de l'individu (c'est, suivant l'intensite, songe ou extase), qui, la dissociant des sens externes, provoque une ligature de la mémoire et de la volonté, laissant l'intellect discursif seul apte à fonctionner, comme une « intelligence sépaiee » (3) intuition de paroles, illuminations imaginatives (= visions)
- c) par jaillissement divin incendiant le nœud même de la personnalité, prise centrale embrayant le servo-moteur humain, embrasant le cœur inspiration génératrice d'un lan-
- (4) Mot hellenisant Cfi Ibn Dihyah (+ 633/1235 Khasa'is) et Kamal Ibn al Hamâm (+ 861/1457)
  - (2) Cfr Baqli, tafsii, in Qor XVII, 1, et ici p 405-406
- (3) = angélique C'est l'extase de Bistâmî, si bien caracterisee par Hallâj, en sa critique du fameux mot « Sobhânî »! Los à Moi! » « Pauvre Abou Yazîd! Il était arrive au seuil de l'elocution inspirée. C'est bien de Dieu que lui venaient ces paroles (aux levies) Mais il ne s'en rendait pas compte, aveuglé qu'il était encore par sa preoccupation de « Bayezid » (= son moi, qu'il voyait encore se diesser comme un obstacle imaginaire) dans l'entre-deux (entre Dieu et lui). Tandis que le sage, qui écoute Dieu foi mer des paroles (en son cœur), ne considere plus « Bayézid » (= son moi), et ne se preoccupe plus, ni de rétracter ces paroles, ni de s'effiayer de leur énormité » (ce que Bisţâmî faisait) (Baqlî, shath 131, corr, trad de Taw p. 477).

gage, conformation en un exemple, union transformante par compréhension immédiate, synthétique à priori (1)

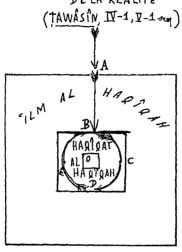
Ce dernier genre d'intervention surnaturelle, par union transformante, peut s'accompagner également des phénomènes caractéristiques des deux premiers genres spiritualisation des cinq sens chainels (2), et illumination des « sens internes » (3) propres à l'âme séparée

Auquel de ces trois genres rattachent-ils l'extase mohammédienne? Au second (4) en effet, la vision de Mohammad au mi'râj est définie comme une vision, triplement impersonnelle, de la nature divine (en tant que sainte) par la nature spirituelle d'un homme, grâce à l'intermédiaire d'une nature angélique illuminée Ibn 'Atâ observe qu'au mi'râj, la chair (na/s), la nature spirituelle (roùh), et la conscience intime (sirr) du Prophète se sont trouvées dissociées, extasiées simultanément en des perceptions independantes (5). Hallâj, précisant Jonayd, montre que Mohammad, après avoir renoncé (1) à ses seus charnels (6), a annihilé son désir de voir Dieu, s'est volontairement mis en suspens, a laissé en arrière (2) sa conscience intime, son cœur (7), seul, son

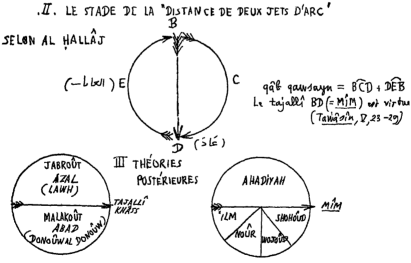
- (1) Ctr. ici, p. 915.
- (2) Gout, vue, odorat spirituels
- (3) Sens commun (hiss moshtarik), phantasie (khayal), imaginative (wahimuh), estimative (motakhayilah) et memorative (hafizah)
- (4) Avis unanime d Ibn 'Aiabî (shajarat al kawn, 48) et Jîlî (insân kâmil, II, 37, § 8), Ghazâlî, qui l'adinet dans l'ihyâ (IV, 178), insinue dans le mishkât (p. 56) qu'Abiaham et Mohammad sont arrives à l'incendie spirituel, à l'extase ti ansformante (cfr. Makkî, qoût, II, 78)
  - (5) Ap. Baqlî, tafsîr, ın Qoi XVII, 1
  - (6) Taw II, 7
- (7) Taw II, 8, V, 14 Il s'est spolie de son cœur, pour recevoir impassible, la vision nue de l'idee pure en son intellect. Les theologiens musulmans critiquent precisement le recit evangélique de l'Agonie du Christ au jai din des Olives comme attestant la demarche inverse, accepter en son cœur la souffrance, voulue de Dieu, humblement, tout en

# \_ QÂB QAWSAYN \_

I LES ETAPES DANS L'INVESTIGATION DE LA RÉALITÉ



A = 1th stape D = 3 12 11 1 d'arc = BCD 2 an = DEB O = HAQQ AL HAQS



BAQLÎ (shathiyat) (publ ap Taw p 84 86)

SOWAYDI (App on Kashf al Rope, 114)

( L'écol monot identific les avec avec les aire des segments sous tins PLANCUE XXV - Qab qawsayn (pp 852-853)

« œil spirituel (basar, nazar), poussant au delà, a parcouru et mesuré (3) le cycle complet des « deux jets d'arc », a « situé » l'inaccessible Essence divine à l'intérieur de ce cercle, en deçà de toute science du créé.

## 2 [ Par l'Etoile, a son declin! »] (1)

- (1). « Le premier b (2), qui est inscrit au seuil de l'enceinte extérieure, représente celui qui atteint l'enceinte de la Réalité, (sans arriver à la Réalité elle-même). Le second bre-présente celui qui l'a atteinte, puis, qui y a pénétré, et se heurte à une porte close qui le sépare (de la Réalité) Le troisième b représente celui qui, s'étant heurté en vain à cette porte, s'en va errer dans le désert de la «realité de la Réalité »
- (2) Arrière 'pour quiconque penètre dans l'enceinte! Car le passage est muré, et le visiteur éconduit. Le point en haut représente son projet, le point en bas son rebroussement vers son point de départ, et le point intermédiaire son irrésolution.
- (3) Car l'enceinte (ıntérieure) n'a pas de porte, et le point qui est en son centre, c'est la Réalité
- (4) Or « Réalité » veut dire. cette chose à laquelle n'échappent ni les dehors, ni les dedans (des êtres), et qui ne tolère pas de parèdre
- (5) Si tu désires comprendre ce que je viens de t'indiquer, saisis les quatre oiseaux, et serre-les (le bec tourné par de

renonçant a comprendre (Ibn Hazm, II, 61, Ibn al Torjoman, tohfah, 22 25, Ibn Qotaybah, mokhtalif, 351, Ibn Taymiyah, jawab sahih, II, 224-230)

- (1) Tel est, vraisemblablement, le titre manquant, à restituer, Baqli dit simplement en guise de prologue « il est dit, dans un des Tawâsîn (der ba'd Tawâsîn) »
- (2) Von les trois lettres arabes  $B\hat{A}$ , marquees sur le schema de Taw. p 25, remplacées sur la planche ci-contre par les capitales droites A, B, D.

- vers toi > (1) (= cesse de le disperser au dehors, et concentre-toi en dedans) (2), car Dieu ne plane pas (3)
- (6) C'est le zèle jaloux (1) (de Dieu, a l'egard de la Réalite) qui nous la fera apparaître, en nous, après nous l'avoir cachee (hois de nous); c'est la timidité (à son égard) (5) qui nous en tenait écartés, c'est la stupeur qui nous en tenait privés
- (7) Telles sont les significations que prend (pour nous) la Réalité. Et il y a plus fin à saisir que cette enceinte des profondeurs, des désignations de régions Plus délic encore, à saisir, est le fonctionnement interne de l'entendement, à cause de l'invagination de l'imagination (que cela requiert).
- (8-9). Car l'observateur (auquel je m'adresse) observe l'encemte du dehors, non du dedans Quant à la « science de la science » (6) de la Réalité, il ne la connaît pas; et il n'y arriverait pas, car toute science dénote un observateur, et toute enceinte dénote un « lieu interdit », Haram
  - (10-11) Aussi a-t-on nommé, à cause de cela, le Prophète
- (1) Qor II, 262 Verset celèbie, reponse de Dieu à Abiaham lui demandant comment Il ressusciterait les moits (cfr Gen XV, 9-10). La fin est « pose ensuite sui chacune des quatre montagnes (= les quatre points cardinaux) l'un d'entre eux, et puis, appelle-les, ils viendiont à toi en hâte » C'est la parabole de la « resurrection spirituelle », mi'ad 'aqli, selon les Ikhwan al safa, IV, 383, Fakhr Razi, 'ismah, f. 163b (cit Goldzher), Jalal Roumi, mathnawi, V, 1.
- (2) Dans ta nullité, afin d'y trouver Dieu qui est la Résurrection Baqif commente si tu veux rejoindre Dieu, mets a mort tes oiseaux, coupe les ailes de ta science, renonce à toutes tes qualites creces, les oiseaux sont les « quatre elements »
  - (3) Hallaj amorce ici la parabole de Taw V, 9
- (4) Baqli commente « zèle jaloux » veut dite fardaniyah (solitarite) quand il s'agit de la Realité
  - (5) Cfr sa sentence « Hayd' al Rabb »
- (6) 'ilm 'ilm = fahm fahm = ma'rrfah, comprehension (par le dedans) de la Realité

Haramî, car lui seul est ressorti de l'enceinte de l'Interdit (1) Il était plein de crainte et d'émoi, revêtu de la robe de la Réalité, il soitit, criant à toute la création. « Ah! » (2)

- (V-1) Plus menu encore, à saisir, est le récit concernant le Point (primordial), lequel est l'Origine, qui ne croît, ni ne décroît (3), ni ne se consume
- (2) Celui qui ne le repère pas est représenté par celui qui se tient dans l'enceinte exterieure. Il nie Mon état, puis-qu'il ne m'aperçoit pas, aussi me nomme-t-il zindiq. Il tire contre moi la flèche du mal, puis il appelle à la rescousse, voyant ma gloire (qu'il juge usurpée) (4), et c'est vers l'Enceinte Interdite, qui est derrière l'au-delà, qu'il appelle à la rescousse (5), en criant
- (3) Celui qui est arrivé à la seconde enceinte s'imagine que Je suis le (6) « maître inspiré » (7)
- (4) Celui qui est arrivé à la troisième enceinte pense que Je suis au fond de ses penchants (8)
- (5) Enfin, celui qui atteint l'enceinte de la Réalité M'oublie, son attention est distraite de Moi (9) (= il s'absorbe dans sa science vaine de cette arrivée)
- (1) Image probablement inspirée par le tawâf autour de la Ka'bah Cfi image analogue de S Bernard (Serm In Cant, 62), à propos des trois contemplations des cieux de la pierre (humanité du Christ), du mur d'enceinte (gloise divine) et de la pierre vive (Essence divine)
  - (2) Cfr Taw V, 2, IX, 3
  - (3) Cfr. discussion classique pour la foi (Kal 23)
- (4) Une grâce m'a fait transcendre l'enceinte d'interdiction, et je suis ariivé à l'union.
- (5) feryad, traduit Baqlî Cfr la légende de l'intervention de Mohammad, ici p 451.
- (6) Ce n'est peut-être pas le mot d'Ibn Khafif (cfr Taw p x), qui appelle Halla] « un maître inspire »
  - (7) Il Me confond avec la creature que J'inspire (ici p 522)
  - (8) Il M'identifie à ses desirs (ici p 740, n 3, 643)
  - (9) Commentaire de Baqli publie ap Taw p 84, nº 7 « son atten-

- (6) « Et pourtant! Non! Il n'y a pas de décharge à faire valoir! C'est auprès de tou Seigneur (seul) qu'il faut aujour-d'hui que tu te tiennes! Tandis qu'il tance l'homme (= toi-même) sur ses actes, piématurés et diffères! » (1).
- (7). Mais l'homme se rejette sur le temoignage indirect de l'ouie, recourt en hâte à la [responsabilité d'un tiers à faire valoir comme] décharge, pris de peur devant les étincelles (du feu), son attention biaise et plane (à côté)
- (8) Ainsi ai-je vu un oiseau (spirituel = une àme) d'entre les oiseaux (mystiques), un oiseau à deux ailes (2), il niait ma gloire (= mon état d'union), aussi persistait-il à planer (3).
- (9) Et il me demanda où (aller pour) trouver la paix (du cœur) Et je lui dis. « Coupe-toi l'aile (4) avec les ciseaux de l'anéantissement, sinon tu ne pourras me suivre »
- (10) Et il me dit « Avec mon aile, je vole vers mon Ami! »
   « Malheur à toi! lui dis-je (5) Nul n'est semblable à Lui,

tion s'absorbe dans la science vaine de la surface et de la rive » Cfr. 101, p 468, n 4, l 6, — Taw II, 8

- (1) Qor LXXV, 11-13 (cfr LXXXII, 5)
- (2) Ce mot souligne, croyons-nous, une allusion au mi'rá; de Bistâmî, ainsi conçu « La piemière fois que j'allai veis Son unicite, j'allai comme un oiscau dont le coi ps est moneite, et les deux ailes perennite, et je ne cessai de volei dans l'an de l'analogie, dix ans, si bien que j y repi is dix mille fois conscience de moi-même et je ne cessai de volei jusqu'à l'esplanade de la pérennité ou il y avait l'Arbie même de la moneité [, puis il decrivit sa terre, sa racine, son tronc, ses branches et ses fruits (c'est le jujubier ultime, le buison ai dent), puis il ajouta ] et je compri- que tout cela n'était que duperie (hhad'ah) ». On se rappelle le jugement severe d'al Ilallâj sur le Sobhâni de Bistâmî (ici p 851)
  - (3) Les deux ailes, des deux sciences (himmah, hâlah) selon Baqli.
  - (4) Cfr p. 416.
- (5) C'est par Dieu seul que tu arriveras à Dieu Coir. comm. Baqlî (Taw. 84, n° 10) par Taw. 84, n° 12.

l'Audient, le Voyant. » Et, de fait, il chut alors dans l'océan de la réflexion, où il se nova

(11-12) On peut représenter ainsi (l'océan de) la réflexion. Un seul point unique, d'entre les points de cette enceinte, qui figurent les (divers) pensers de la reflexion, — est la Vérité; tous les autres sont l'erreur.

Et voici comment s'exprime la réflexion (1):

Je vis mon Seigneur, avec l'œil de mon cœur,

Et Lui dis « Qui es-Tu? » Il me dit « Toi! (2) »

Mais, pour Toi le « où » ne sait trouver un lieu,

Il n'y a pas de « où » repérable, du moment qu'il s'agit de Toi!

Et il n'y a pas d'image venant de Toi, dans la duree,

Qui permette d'apprendie « où » Tu es!

Puisque Tu es Celui qui embrasse tout lieu,

Et passe au delà de tout lieu, où donc es-Tu, Toi? » (3)

- (13) « Il alla près (de Dieu) » en s'élevant, « puis il revint vers Lui » en remontant, il alla près de Lui par la recherche, puis il revint vers Lui (en planant) de contentement, il laissa là son cœur et il s'approcha de son Seigneur (4), son attention cessa dès qu'il M'aperçut (5), sans qu'il fût réellement
  - (1) Critique du hadîth de la vision de Mohammad
- (2) L'est là le mot que Jorayii declarait être l'explication de l'extase inachevée de Bistâmi, qui n'avait pas su se le formuler (Sahlagi, noûr). Hallaj le critique (cf. 161, p. 547, vers cites)
- (3) Ce quatiain a éte systematiquement déforme pai l'école d'Ibn 'Arabî (Qaysarî, Nâbolosî, hath, 36, Ibn 'Ajîbah), qui lui fait due que Dieu est n'importe ou, alois qu'al Hallaj vent dire, au contraire, que Dieu ne se trouve eminement que par cette vision de la transcendance que Mohammad n'a eu qu'à la station dite « de la distance des deux jets d'arc » (cfi Taw p 167)
- (4) Mohammad est representé comme un orseau, dans l'envol de l'extase (fr suprà, p 842 et p. 854.
- (5) Cfi Taw V, 5 Il y a là un planement par oscillation circulaire, un va-et-vient allant vers le but (en s'eloignant du spectateur), puis revenant du but (en se rapprochant du spectateur) Cfi 'Askarî, sinâ'atayn, 210, Ibn 'Arabî, fot. III, 255-256.

absent Comment exprimer sa présence, inconsciente, - et son regard, qui ne regardait rien

- (14) De l'éblouissement il passa à la lucidité, et de la lucidite à l'éblouissement, attesté (par Dieu), il attesta (Dieu), Le rejoignant, il En fut séparé; il fut rejoint à son Désir, en restant sevré de son cœur (1), « son cœur n'a pas inventé (= forgé) ce qu'il a vu »
- (15). Dieu le cacha, puis le rapprocha, l'abrita, puis le pacifia, le desaltéra, puis le nourrit, l'écréma, puis le décanta, l'interpella, puis l'appela, l'affligca, puis le secourut, l'équipa, puis le mit en selle (2)
- (16) Or ily avait une distance évaluable (de Dieu à lui) (3) quand, revenant sur ses pas, il compléta son trajet; quand, interpellé, il repondit; ayant regardé, il s'effaça, ayant bu, il se satisfit; s'étant approché, il prit peur, s'étant écarté des cités et des camarades, il se sépara des consciences et des regards, et des traces créées
- (17) « Votre compagnon n'a pas dévié en Nous contemplant. il n'a pas passé outre (en Nous visitant), et il ne s'est pas insurgé (en Nous prêchant) (4) Il ne Nous a pas comparés à d'autres que Nous-mêmes en traitant avec Nous Il n'a pas dévié en visitant le jardin du souvenir (dhihr), il n'a pas passé outre en suivant le périple du penser (fikr) (5).
- (4) Il n'y a pas eu union mystique, et donc pas d'accord vital entre la langue et le cœur (cfr. ici, p 499 et p 922) Jonayd le note Mohammad, au rebours de Moise, n'a pas desire la vision (Hojwirt, Kashf. 332)
  - (2) Double mouvement, déja souligne, de va-et-vient
  - (3) Par pure appreciation intellectuelle, en deux temps
- (4) Un symbole litteraire de ce mouvement d'oscillation intellectuelle est donne par ce que Chesterton appelle le topsy-turvydom de l'espace (Ball and Cross, p. 314). le fait que, lorsque celui qui croit monter vers un astre s'en est rapproché, il se voit tomber dedans (spirale).
  - (5) lci p. 540.

- (18) « Votre compagnon n'a pas dévié il ne s'est ni détourné, ni délassé, il n'a pas détourné l'œil, vers un « où », il ne s'est pas délassé, par un « quand », de la durée pure.
- (19-20) Mais il a fait mémoire de Dieu en ses (moindres) respirations et clins d'œil, il s'est résigné à Lui dans les chagrins, et L'a remercié pour Ses dons, « n'étant plus qu'une inspiration docile, allant et venant de la Lumière à la Lumière » (1).
- (21) « Change ton parler (2) ' disparais d'entre les chimères ' Lève les pieds hors des créatures et des hommes ' Mets à part de Dieu la mesure et l'haimonie (du langage) ' Passionne-toi (pour Lui), éperdu, poursuis ton amour , saisis le sens anagogique, prends ton essor d'entre les montagnes et les collines (3), montagnes de la réflexion et collines de la sécurité pour considerer, enfin, Ce que tu regardes , alors, tu ferais descendre cette nuit pleine (4), qui doit mettre fin au jeûne légal, en descendant sur l'Enceinte Consacrée »
- (22) Ensuite, il alla près (de Dieu), semblable à celui qui va entrer dans l'intention (de l'idée qu'il veut faire comprendre), puis il revint (= se retourna), (annonçant qu'il était) interdit de pénétrer (5) pareil à une digue bâtie pour arrêter (nos désirs d'union), plutôt qu'à une humilité saisse d'impuissance (6), passant du degré des Egards au degre de la
  - (1) Qor. LIII, 10
- (2) Hallaj, en état d'union mystique, contemple Mohammad et l'exhorte à passei outre pour arriver à l'union (cfr. Taw. V, 9)
  - (3) Les deux voies, cfr suprà, p 540
  - (4) samsåmah Cfr Lisan al 'arab, s v. SMM
- (5) Lite hajız (cfr ici, p. 867, Qor XXVII, 62, LXIX, 47) ou 'ajır, teimes synonymes
- (6) Wâsitî fait de cette retroversion de Mohammad la caracteristique de toute vision de l'essence divine « Celui qui s'imagine s'être rapproché de Dieu, soi-même, met entre Dieu et lui une distance, que dis-je? quiconque s'est rapproche de Dieu, s'ecarte (tadulla) forcement de la perception de Sa realite » ('Iyâd, shifâ, I, 167).

Réprimande, puis du degré de la Réprimande (1) au degré de la Vicinité (2) Il était alle, en chercheur, il revint, en fugitif il était allé, invocateur, il repassa, héraut (proclamant Dieu inaccessible) Il était allé, exaucé, il revint, investi de la « vicinite » divine Il était allé, témoin offert (= martyr), il revint, contemplateur (3)

- (23). « La distance parcourue (auprès de Dieu) étant alors de deux jets d'arc », il visa le but « Où » avec la slèche de l' « entre-deux », et il constata qu'il y avait bien. « deux arcs », pour préciser le lieu exact, « ou », [hesitant] à cause de l'imperceptibilité de l'Essence (4), « un peu plus près », dans l'essence de l'Essence (5)
- (24 28). Je pense que notre phrase, ici, ne sera compréhensible que pour celui qui est parvenu au second jet d'arc lequel est au delà de la Tablette (6) Là, les lettres qu'on emploie ne sont plus les lettres de l'alphabet arabe, sauf une seule, le mim (= le nom), laquelle designe le « Dernier » nom divin (7)
- (29-30) Or, ce mîm se trouve être aussi la corde [qui soustend l'arc] du nom divin « le Premier » (8) pour celui-là qui

<sup>(1)</sup> Ici p 737

<sup>(2)</sup> Cfr p 859, n 6

<sup>(3)</sup> Ces differentes antithèses marquent les deux stades de l'extase, les deux jets d'arc. A partir de ce paragraphe, Baqif classe ainsi §§ 22, 31-33, 23-30, 34-39 J'ai conservé ici le classement du ms de Londres. Le sens reste d'ailleurs le même

<sup>(4)</sup> En dedans de l'aire circonscrite par ces deux arcs.

<sup>(5)</sup> A l'interieur insondable de cette ane intendite (Harawi, ap. Ibn al Qayim, III, 207)

<sup>(6)</sup> Au delà du decret, dans le piécepte, au delà de la nécessite, dans la liberté

<sup>(7)</sup> Signe connu du ja/r, conseive chez les Noseiris = la finalité de l'individu.

<sup>(8)</sup> La causalité de l'individu.

(par sa flèche = l'étincelle de la révélation coranique) (1) a éclairé à nu l'Emplacement Interdit (circonscrit par les deux jets d'arc = l'Essence divine)

- (31) La forme adéquate du discours (2) est celle dont le sens aboutit à un rapprochement (3) (de la pensée avec l'Objet du discours) Or le sens n'appartient en plenitude qu'à la Réalité de Dieu (4), non à la méthode des créatures, et ce rapprochement, donc, ne s'obtient qu'en se maintenant dans le cercle de l'exactitude rigoureuse (5)
- (32) Cette Réalité (de Dieu) (6), qui vérifie les réalités (créées), se trouve grâce à la precision des distinctions, aux experiences antérieures, aux sanglots dans la captivité, en recourant à un autidote composé par un méderin qui nous aime, par la considération d'une rupture d'avec toutes nos attaches, dans les coussins de selle de ceux qui arriveront ensemble au gîte d'étape, grâce à la persistance des calamités et au discernement des distinctions (La Réalite se manifeste à nous) par une parole de delirrance (7), liberant des itinéraires individuels, lesquels diffèrent suivant les personnes Et le rapprochement s'envisage alors comme une perspective
- (1) tajalli khâss (Baqli) C'est de Mohammad qu'il s'agit Halli, en termes voiles, exprime ici que la finalite interne de Mohammad, visavis de sa causalité externe, n'a ete que comme la corde par rapport à l'arc (cfr ici, p 383).
- (2) sighat al kalam (wad' koll shay' fi m wwd' thr 'Askaif, and'atayn, 120). Pour Ibn Kollab et Ash'aif, la Parole divine n'a pas de sighah exprimable parmi les hommes, pour Ibn Hanbal, cette sighah est le Qor'an; pour Hallaj, c'est l'inspiration imprevisible, pour les Salimiyah, la concentration de l'attention fervente suffit à la réaliser.
- (3) donoûw, commente « aw adna », cela que Moḥammad n'a fait qu'indiquer
  - (4) Cfr Ja'far (ap 'Iyâd, l. c, I, 166 167).
  - (5) L'enceinte circonscrite par les deux jets d'arc
  - (6) Ici, le texte est douteux (un waw de trop chez Baqli).
  - (7) La « résurrection intellectuelle » de Qor. II, 262.

nue, librement ouverte (1) devant la compréhension du mystique qui a suivi jusque-la (2) les sentiers frayés par la tradition prophétique

- (33) Car le Maître d'Yathrib l'a proclame la gloire de Celui qui possède la plus excellente des gloires, inviolable, est enclose « dans un livre scellé » (Qor LVI, 77) (3), et il nous l'a rappelé dans un livre ouvert, et « noté par écrit » (Qor LII, 2), sur les sens du « langage des oiseaux » quand il nous a amenés (pour contempler Dieu, en volant) jusqu'à cette station, dont « la distance est de deux jets d'arc »
- (34) Comprends donc, si tu as compris cela, ô captif que le Seigneur n'entre en dialogue qu'avec les Siens (4), et les amis des Siens
- (35) Etre l'un des siens, c'est être celui qui n'a plus ni maître ni disciple, sans préference ni différenciation, sans distraction ni rappel; n'ayant plus rien « à lui », ni « de lui », rien! En lui, il ya ce qui est (5). c'est en lui, mais sans qu'il ait d' « en lui » comme un Désert sans eau dans un
  - (1) Et non plus interdite (cfr ici, p 517)
  - (2) Cfr 1c1, p 522
- (3) Allusion aux versets LVI 76-80 « ce Qoi'an précieux, enclos dans un livre scelle, que seuls les purifies peuvent ouvrir, revelation que leur adresse le Maître des mondes » Hallaj suit ici l'exegèse d'Ibn Kariam (Ibn al Da'î, 381, mentionnée pai Shahrast I, 143 144) que les motashâbhât coraniques ne sont pas de simples allégories penétrables pour une raison humaine quelconque (opinion mo'tazilite, ash'arite), mais des paraboles recelant un sens reel, mysterieux, que seules les âmes moralement purifiées peuvent goûter (Hallaj, in Qor L, 1, Baqlî, t. II, p 304, et le « mokhâtab al Qor'ân », id II, 209)
- (4) C'est ainsi que, dans le Qoi ân, Dieu declare à Noe que son sils (noye) n'est pas un des siens (ahl), à Abraham, que son pei e n'est pas un des siens, à Mohammad, que son sils adoptif n'est pas un des siens— Cfr Taw. I, b.
  - (5) Jalal Roumi a repris ce mot comme titre: fîhi mâ fîhi

désert sans eau, — comme un Signe dans ce signe (de Dieu, qu'il est dejà)

- (36) Les déclarations publiques (des autres) traduisent ses pensées (intimes), leurs pensées traduisent ses vœux (1) Son vœu vise au loin, sa règle est dure, son nom glorieux, son aspect incomparable, sa sage-se est son non-savoir, son non-savoir est sa seule réalité, c'est son péché qui lui donne confiance Son nom, c'est sa règle de vie, son signe, c'est qu'il brûle d'un incendie, son attribut (essentiel), c'est le desir!
- (37) L'observance légale est sa caractéristique, les soleils sont son hippodrome, les âmes son parvis, Satan son instructeur (2), tout être sociable devient son animal familier, l'humanite est son secret, l'écroulement sa gloire, l'abaissement son sujet de méditation, la « fiancée » (3) son jardin, les décombres son palais!
- (38) Ses maîtres font Mon refuge, ses principes Mon alarme, sa volonté Ma requête, ses secours Mon abri, ses chagrins Mon angoisse! Son feuillage abrite Mon aiguade, les franges de ses manches couvrent Ma pauvreté
- (39) Ses alentours sont stérilité, et ses approches ne sont que cendre, sa doctrine est la pierre angulaire de son état de conscience, et son état n'est qu'impuissance Mais tout autre état serait objet de colère pour Dieu. Voilà donc qui est suffisant! Et ainsi, à la garde de Dieu!»

<sup>(1)</sup> C'est le mota'

<sup>(2)</sup> D'où l'apologue apocryphe de Taw. VI, 20-25

<sup>(3)</sup> La terre saciée des elus, à Jerusalem selon le hadith « au jour du Jugement, le Paradis piquera (en volant), vêtu comme une hancee, vers Jerusalem » (Ibn 'Abd Rabbihi, 'iqd farid, III, 262, cfi Apoc XXI, 2)

### d) Chapitres VI et VII.

#### 1 Note sur le peche de Satan

Le sujet du Tâ Sîn al Azal est la chute de Satan, due, selon le texte exprès du Qor'an, à ce qu'il se sit, contre Dieu lui-même, le champion irréductible du monothéisme islamique, en se refusant (lorsque Dieu invita les Anges à se prosterner devant Adam) à adorer « un autre que Dieu » (1) (Qor II, 37, VII, 10 seq)

L'étude de ce cas ardu fit introduire des distinctions dans le péche de Satan 1º Il ne fit pas de prosternation (transgression, ma'siyah), 2º il déclara « je vaux mieux qu'Adam » (orgueil, ustihbâr); car « je suis de feu, et Adam de limon » (raisonnement (2), qiyâs), donc 3º son intention a été, croyant connaître Dieu à lond, de déférer à Son décret plutôt que d'obéir à Son commandement.

A Mo'tazilites et Zâhirites (3), plaçant la responsabilité individuelle dans l'act ee xterne (et non la pensee, ni l'intention), restreignent le péché de Satan à son geste de refus (1°), les mo'tazilites justifiant en soi la pensée libre, le quyàs, et les zâhirites l'interdisant en soi comme invinciblement erroné, la question de son raisonnement (2°) ne se pose pas; ni celle de la légitimité morale de son refus (3°), les zâhirites, comme les mo'tazilites, ne voyant d'autre intention compréhensible que celle qu'y attache Dieu Ange très haut, et aimé de Dieu, Satan est devenu « Kâsîr » (Ibn 'Abbâs, Ibn Mas 'oûd).

<sup>(1)</sup> S Paul, Hebr I Voit le grand commentaire de Tabarl

<sup>(2)</sup> Ce sut le premier qiyas, note Awza'i ('Okbari, shaih wa ibanah; Raghib pasha, safinah, 108)

<sup>(3)</sup> Jahiz, hayawan, VI, 86. Hazm. III, 198, Raghib pasha, 85-86, Mortada, monyah, 48-49.

B Hanbalites, mystiques traditionnalistes, morgites et ash'arites (1), plaçant la responsabilité dans la pensée, en dehors de l'acte externe (et de l'intention), restreignent le péché de Satan à un faux raisonnement (2°), attestant de sa part un simple manque à deviner l'intention divine (3°), faisant de la forme d'Adam une « image » synthétique des perfections divines, son péché d'ignorance (jahl) s'est traduit par une phrase dérisoire (istihzâ) Il n'a jamais été ange, mais simplement jinn (2), et, même s'il a été ange, il a toujours été hâfir N'a-t-il pas été pourtant 'ârif?, Mâzarî et Haytamî refusent de poser la question (3)

C Trois hanéfites morji'tes, Yoûnos Samarri, Ghassân et Ibn Shabîb, l'école de Mohâsibî, Tostarî, et les imâmites, surtout extrémistes (4), doivent s'avouer que Satan est moû' min et 'ârif, ils placent son péche dans un revirement de sa volonté, intention perverse (3°), envie conque à l'égard de la sanctification ('ismah) ou « parcelle sanctifiante » (Bayán), destinée à Adam donc reniement en son cœur de la sainteté divine elle-même, par refus de s'humilier amoureusement devant Dieu (Ibn'Atâ, Wâsitî, Qannâd, Maghribî) D'Ange, et de mou'min, il est devenu « kâfir » (Imâmites), ou restant « mou'min », s'est damné (Samarrî).

D. Développant ce thème, après Tostarî (5), Hallâj montre que le quiétisme obstiné de Salan, posant au parfait gnostique, et se vantant d'aimer Dieu, aboutit à l'exclure de l'union divine (4° « Non! »), après lui avoir fait transgresser le décret (1° Non. 1°), blasphémer la sagesse (2° Non. 2°)

<sup>(1)</sup> Hazm. 111, 200, IV, 206 Shibli, dkdm, 154-156

<sup>(2)</sup> Hasan hanbalites, notamment Ibn Shâqila et Ibn al Farrâ, contre Ibn 'Aqîl, Ibn abî'l Donyâ le cioyait un Ange.

<sup>(3)</sup> Haytamî, fatâwa hadîthiyah, 91

<sup>(4)</sup> Shahr. I, 187, 204, Kilani, ghonyah, I, 80, Hazm IV, 206.

<sup>(5)</sup> tafsir, 37.

et minimiser l'omnipotence divine (3' Non. 3°) (1) Le culte de l'observance ('ibàdah) l'a coupe de la regle d'obéissance (n'àyah) (2) Ses prétentions restent extérieurement (de moins en moins fortement) evactes et valides, mais ses intentions se vicient intérieurement, de plus en plus Satan assiste, impuissant, à la disparition graduelle (par déperissement interne) des incomparables dignités extérieures dont il avait été revêtu, croyant unitaire (mowahhid), sage ('àrif'), véridique (suddiq) et saint (wali) il se damne, à jamais.

D Les mystiques posterieurs, explicitant dans un sens moniste, la tendance latitudinariste de Tostart admise par les Sâlimiyah (3), considèrent, qu'au fond. Satan n'a pas eu tort de pécher, et que le dam de ce parfait amoureux de l'Unité divine n'est qu'une apparence temporaire (4), qui cessera au jour du Jugement il a eu raison de préférer être aveuglé par amour, de subir le décret de Dieu plutôt (5) que d'obéir à Son commandement ( $I^{\circ}$ ), de dire le feu supérieur (6) au limon ( $I^{\circ}$ ), il a été et redeviendra le premier des Anges, il est toujours en plénitude croyant unitaire, sage, véridique et saint.

E. Fragment d'al Hallâj probablement antérieur au Tâ Sin al Azal (7). Lorsqu'il fut dit à Satan. « Adore Adam! »,

- (1) Voir Taw. VII; sous-title de VI, et §§ 30-36
- (2) Wasiti, ap Baqli, tafsin, t I, p 244.
- (3) /ot. II, 737 Cfi VI° proposition (sojoûd fi'l thâniyah) selon Ibn al Fairâ = 1V° prop ap Kîlânî (ghonyah, I, 83) Et VII° prop (n'est pas entré en Paradis) Makkî, officiellement, reste orthodoxe (qoût, II, 434)
- (4) Ibn 'Arabi, d'abord orthodoxe en apparence (tadbirât, éd Nyberg, 197, shajarah, 11, fot. III, 328), cède Cfr Kîlânî, fotoûh al ghayb, XXI. Jîlî, ınsân Kâmıl, II, 40 (attenue en son 'ayniyah, p 198)
  - (5) Théorie du harirî Najmibn Isra'il Shaybanî (+ 676/1277)
- (6) Ibn Bord (farq, 39) Jîlî, l c., II, 39, en bas, 'Alî Dede, Khawâtım al hıkam.
  - (7) Ce fragment, conservé par Ibn 'Atâ, serait la première esquisse

il adressa la parole à Dieu. Le poste d'honneur de l'adoration est-il donc retire à ma conscience? Ne te la doit-elle plus (1), s'il me faut maintenant adoier Adam? Ce que Tu m'ordonnes là, c'est ce que Tu m'avais interdit! — Je vais te supplicier pour toujours — N'est-ce pas que Tu me verras, tandis que Tu me supplicieras? — Oui! — Alors Ton regard dirigé vers moi m'aidera à supporter la vision de mon supplice! Fais de moi selon Ton vouloir — Je vais faire de toi le « lapidé » — N'est-ce pas, que « ne plus avoir d'enceinte protectrice » (2) n'arrive qu'à ce qui est autre que Toi-même? Fais donc de moi selon Ton vouloir »

#### 2. Tá sín al Azal

— « Le Tâ Sîn de la prééternite [, et l'équivoque (pour qui se sait comprenant) relative aux predications publiques (de l'inaccessibilité de l'Unité divine) qui demeurent légitimes, au rebours des intentions de leurs auteurs (lesquelles périclitent)]» (3).

(VI-1). « Il n'y a pas eu de prédications légitimes, excepté celles de Satan (4) et de Mohammad (5). A cette différence

de l'œuvre Je l'ai publie ap. Taw p. xi-xii, j'en améliore ici le texte grâce à l'edition impr du tafsîr de Baqlî, t I, p 21, l. 6-9.

- (1) a là lah fî'l sojoûd
- (2) awa laysa lam yohanz (cfr Taw V, 22) Vallante awa laysa lam yohamud. « ne plus recevoir d'hommages »; allusion à son humiliante lapidation, par euphemisme
- (3) Ce prologue, evidemment contemporain de l'œuvre, est décisif pour l'interpretation de lœuvre Pour les deux lettres  $T\hat{A}$  et  $S\hat{I}N$ , je renvoie au commentaire de Baqlî (Taw , p. 1-2 , comp Mobarrad, Admil, II, 294 , Mohsin Fayd, tafsir al safi, t I, p 124, t II, p 65). J'y vois l'inversion voulue de  $SH\hat{I}$   $T\hat{A}N$  avec permutation vocalique Cfr. dans le Qor'an, «' $\hat{I}SA$  » pour « YISHOU' », « HM » pour « MH[MD] », etc ...
  - (4) Iblîs.
  - (5) Ahmad. Tostarî avait esquissé la comparaison (tafsîr, 37).

- près (que pour la formuler), Satan se précipita hors de l'Essence (1), tandis qu'Ahmad perçut (en dehors de luimême) l'essence de l'Essence
- (2) Il fut dit à Satan « Prosterne-toi! » et à Mohammad « Regarde! (2) » Mais Satan ne se prosterna pas, et Mohammad ne regarda pas (3) « Il n'a porte son regard ni à droite, ni à gauche, la vue de son intellect ne s'est pas émoussee et n'a pas forcé (l'enceinte sacrée) »
- (3) Satan, lui, énonça prédication, puis ne revint pas sur sa détermination première
- (4-5) Tandis que Mohammad énonça prédication, puis revint sur sa détermination première (4), disant (à Dieu) « C'est en Toi que je me transporte, et sur Toi que je me jette! » (5), et « O Toi qui retourne les cœurs! » (6), et « Je ne saurais Te louer dignement »
- (6-7) Il n'y avait pas, parmi les habitants du ciel, de monothéiste (mowahhid) (7) comparable à Satan · l'Essence lui apparut dans toute sa pureté, il s'interdit, par timidité, à son égard, aucun clin d'œil, et se mit à vénérer l'Adoré dans l'isolement ascétique (8)
- (1) Maqdist paraphrase '« Si je me suis précipité hors de l'Essence, je suis tombe dans l'essence de l'Essence » (taftis, p. 23, l 12-13).
  - (2) Cfr. ici, p. 743, et p 845 (Moise)
- (3) La negation est sure cfr Ja'far, sur Qor XVII, 1 (Baqlî), Taw. II, 7 Hallaj, ap Kal 5 et Sol. 56
- (4) Renonçant à maintenir contie Dieu l'idee, quand Dieu en eut change l'intention, il cessa de s'en croise proprietaire (cfi ici, p. 615, n. 5).
  - (5) hadîth al do'â (Lisân al 'arab, s. v. soûl, Sarrâj, loma', 347).
- (6) Fin « fixe mon cœui dans Ton culte! » (Hanbal, VI, 91, 251; Moslim, ap Fakhr Razî, as as, 165, Mottagi, Kanz, III, 67).
  - (7) Lft Shibit, akum, 153
- (8) tapita, dont l'envrement risque d'empêcher d'atteindre l'union mystique. « Celui qu'envrent les feux de l'isolement ascetique...» (Sol. tab.).

- (8) Il encourut malédiction, quand il atteignit l'esseulement plénier (ta/rid) (1), et sut mis a la question, quand, réclamant davantage, il demanda la solitarite
- '(9) Dieu lui dit (2) alors « Prosteine-toi (devant Adam)?
   Pas devant un autre (que Toi)! Même si Ma malédiction tombe sur toi? Elle ne me nuira point!» Et Satan dit (Johoùdî) (3)
- (10) Je renie (Ton ordie), c'est pour T'affirmer (4) Saint!

  Ma pensee veut rester folle de Toi!

  Qu'est-ce qu'Adam? Rien, sans Toi!

  Qui suis-je donc, moi, Satan, pour le differencier (5) de

  [Toi (6)!
- (1) Auquel il faut renoncer poui l'union (ici p 641) Wâsitî « Celui qui se voue a l'observance stricte (nosk) pour cette vie et poui l'autre, l'ignorance est son entendement, l'esprit de contradiction est son point d'honneur, il est incite à s'eloigner de Dieu, (en tout cas) il ne s'en rapproche pas, car la devotion exterieure ('ibailât) nous isole de la règle de vie (ri'àyat), et garder l'intuition de sa propre devotion, c'est garder intuition de ses propres actes, de son esprit propre, or nul n'attaque Dieu plus violemment que celui qui se considere lui-même d'un œil de satisfaction, aussi, lorsque Dieu interrogea Satan avec autorité royale, Il l'investit, de par Sa question même, d'une capacite de Lui repondre, si Dieu ne l'en avait pas investi, Satan serait reste beant » (Baqli, tafs., t I, p 244) Wâsitî « Celui qui endosse la bure de l'observance est induit au «Je», tel Satan » (1d, I, 245)
- (2) Ibn 'Aqil nie que Dieu lui ait pai le Kifâhā (Shiblî, âhâm, 156)
   Comp § 9-12, 13-17, 27-29
- (3) Distique celèbre Comparer la version d'Akhb, 18 « Ma folie, c'est de vouloir T'affirmer Saint! Mon illusion, c'est de touiner autour de l'oi! Dejà l'Amant m'a transporte, et Son œil, qui s'aique de désir Le guide de l'amour nous avait bien aveitis, Que l'approche nous livre à l'equivoque »
  - (4) Préferer le decret au precepte
  - (5) 1 e l'adorer a part
- (6) Qoshayı'ı a fortement altere le sens du distique (lutt'if, in Qor. XV, 42, XXIII, 99) « Je renie (mon existence) pour Te pioclamer Saint! . Et que fei ait Satan pour nous séparer ? » (le distique est mis dans la bouche d'un saint, non plus de Satan)

- (11) Il [chut dans l'océan de la Majesté, il y perdit la vue, et] dit alors « Moi, qui ne veux plus de route (vers Toi) que passant par toi (1), me voici donc un amoureux dédaigné (2)? Tu t'es enorgueilli N'y aurait-il eu entre nous qu'un regard, qu'il me sierait déjà d'être orgueilleux et impérieux, mais je suis celui qui T'ai connu dès la precternité, « je vaux mieux que lui (= Adam) », car je Te sers depuis le plus long temps! Et nul, dans les deux catégories de créatures, qui Te connaisse mieux que moi! Il y a une intention mienne qui Te pénètre, et il y a une intention tienne qui me pénètre (3), toutes deux sont antérieures (à Adam) Que je me prosterne devant un autre que Toi, ou que je ne me prosterne pas, il me faut revenir à mon origine. Or Tu m'as créé de feu, et le feu retourne au feu, selon une équilibration et un choix que Tu as fait tiens (4)
- (12) Il n'est plus, pour moi, d'eloignement, depuis que
  J'ai constaté que rapprochement et eloignement ne font qu'un.
  Pour moi, si je suis délaissé, c'est encoie Ton delaissement qui
  [me tient compagnie,
  D'ailleurs, comment ce delaissement s'opereiait-il, puisque
  [l'amour fait trouver?

  « Gloire à Toi! En Ta providence! En l'essence de Ton inacces[sibilité
  Pour ce serviteur pieux (== moi), qui ne se prosterne devant nul
  [autre que Toi! »
- (13) Moïse rencontra Satan, sur la pente du Sinai (5), et lui dit. « O Satan! Qu'est-ce qui t'a empêché de te proster-
  - (1) Non par les créatures
  - (2) Majnoûn finissant, excès de platonisme, par se séparer de Layla
  - (3) Nuance de vanite soulignee
  - (4) Que Tu ne peux changer (sec).
- (5) Ou Mohammad n'était pas (Qor. XXVIII, 46, 48) Comme au chap III, Moise est ici le type du contemplatif qui cherche l'union mystique

- ner? Ce qui m'en a empêché, c'est ma prédication d'un Unique Adoré (1), si je m'étais prosterné, je serais devenu ton semblable. Car toi, on ne t'a crié qu'une fois « Regarde vers la montagne! » et tu as regaidé (2), tandis que moi, on m'a crié mille fois « Prosterne-toi! » et je ne me suis pas prosterné, étant donné que ma prédication devait maintenir l'intertion qui me l'avait fait émettre (3).
- (14). « Tu as mis de côté un Commandement (de Dieu)? C'etait (de Sa part) épreuve, et non Commandement (4) Sans péché? Ta figure (5) en a été pourtant déformée O Moise! ce que tu me dis là n'est qu'allusion (6) à l'ambiguité des apparences, tandis que l'état de conscience, même frappé de déception, reste inchangé La Sagesse acquise persiste, telle qu'elle était au debut, même si l'individu (qui l'a reçue) se trouve déformé
  - (15) « Fais-tu mémoire de Lui, à présent (7)? O Moise!
- (1) Jonayd avait dejà fait cette remarque (Hojwirf, Kashf, 130, Sa-fadî, commentaire sur Ibn Zaydoun, 84, cfr Sha'i awî, tab 84)
- (2) Cfr. Taw III, 6-8, ce que Mohammad refusa de faire (Taw VI, 2) Ahmad Ghazálí a donné les §§ 13-15 dans un sermon à Bagdad (Ibn al Jawzi, qossás, f 117° seq, d'après son autographe) Nous indiquerons ici ses variantes
- (3) Var d'Ahmad Ghazâlî « Tu as dit 'arınî, et puis tu as regardé la montagne, je suis plus sincère que toi en tawhîd » Glose d'A G. « Celui qui ne s'instruit pas auprès d'Iblis en tawhîd, n'est qu'un zindîq ! » Mot qui indigne Ibn al Jawzî
- (4) 'Izz Maqdisî précise la reponse, suivant la théorie des Sâlimiyah (ici p 626) « Il ne m'a rien commandé Ne t'a-t-Il pas dit « Adore Adam » ? Il me l'a commande pour m'epi ouver, non pour que j'exécute effectivement Son decret Si ç'avait été un commandement de decret, je me serais prosterné » (taftis, 25). Cfr Jobba'î, ap Ibn al Mortada, monyah, 48
  - (5) « d'ange est devenue de demon » (A. G)
  - (6) « Qu'etat qui passe et rechangera » (A.G.)
  - (7) Ce que le Qor'an (XX, 123) nie.

La pensée pure n'a pas besoin de memoire Par elle, je suis commémoré, comme Il est commemoré (1)

Son memento (2) est mien, et mon memento sien Comment, se souvenant à deux, pour nons-nous, tous deux, ne pas [être ensemble?

Je Le sers maintenant plus purement, dans un instant plus vide, en un memento plus glorieux, car je Le servais, dans l'absolu, pour mon lot de bonheur, et voici que je Le sers, maintenant, pour le Sien (3)!

- (16) Nous avons, (a nous deux) (4), soustrait le désir à tout ce qui défend ou preserve, au dommage comme à l'intérêt. Il m'a isole, unité, ebloui, expulse, pour que je ne me mêle pas aux saints, il m'a écarté loin des autres vu mon zèle (pour Lui seul), Il m'a déformé parce qu'ébloui, Il m'a ébloui parce qu'expatité, Il m'a expatrié parce que serviteur, Il m'a mis en interdit parce que commensal, Il a montré mon indignité parce que je louais Sa gloire. Il m'a réduit au seul vêtement de l'ihrâm à cause de mon hégire (5), Il m'a délaissé parce qu'Il S'était découvert à moi, Il m'a mis à nu parce qu'Il m'avait fait inhérent (à Sa prescience) (6), Il m'a fait inhérent (à Sa prescience) parce qu'Il m'avait différencié, Il m'a différencié parce qu'Il avait (d'avance) frappé mon désir de caducité
- (17) Eh bien, par Sa vérité, non, je n'ai pas faute à l'égard de Son décret, je n'ai pas récusé le destin! Et je ne me suis

<sup>(1)</sup> A. G interpole « O Moise! Plus II en aime un autre, plus je Le désire, Lui! »

<sup>(2)</sup> A G explique ce mot par Qor XXXVIII, 79

<sup>(3)</sup> Fatuité de Satan (cfi ici, p 682).

<sup>(4)</sup> Même nuance

<sup>(5)</sup> Saisissante antithèse L'ihram est l'unique vêtement du pèlerin entrant, pour le sacrifice, dans le territoire sacré

<sup>(6)</sup> waslah . cfr 1c1, p. 839

pas soucié de la déformation de ma figure Je garde mon équilibre à travers ces sentences. Me supplicierait-ll de Son feu pour l'éternite de la posteternité, je ne me prosternerai devant personne, je ne m'humilierai devant rien, individu (1) ni corps, car je ne Lui reconnais ni paièdre ni fils! Ma prédication est celle des gens sincères. Moi, je suis sincère en amour! »(2)

- (18) Les états de conscience d'Azâzil (3) ont fait l'objet de diverses theories. L'une dit qu'il a été chargé d'une double prédication, au ciel et sur la terre. Qu'au ciel (d'abord) il precha aux Anges en leur indiquant les bonnes œuvres (= tawhid), et que sur terre (ensuite), il prêcha aux hommes (4), en leur indiquant les mauvaises actions (pour les éprouver).
- (19) Parce qu'on ne reconnaît les choses qu'en ayant connu leurs contraires, et que la mince brodeile de soie ne se peut coudre qu'en la tissant d'outre en outre, au travers d'un seutre noir. L'ange (ensuite) peut montrer à l'homme les bonnes actions, et lui dire symboliquement « Si tu les accomplis, tu seias iécompensé », oui, mais s'il n'a pas connu (auparavant) le mal, l'homme ne peut reconnaître le bien.

<sup>(1)</sup> Individualite immatérielle, cfr ici, p 136 (et Sacy, Druzes, LVI, LVII, n)

<sup>(2)</sup> Le trait est corse à dessein, Hallaj dit ailleurs « Il n'est pas de protesta ion affichee d'amour qui ne cache une faute de convenance »

<sup>(3) &#</sup>x27;Azāzīl, piemier nom de Satan avant sa chute (cir dejà Bonânî, ap Hojwîiî, Kashf, 412). C'est, dans le Levitique (XVI, 8, 10, 26), le nom du bouc emissaile, — et, dans le Livre d'Henoch, déja le premier nom de Satan, qui, relegue au desert, prêche aux Arabes et est détruit par Raphael (X, 6, LIII, 5) — 'Azaz-îl, en syriaque « Dieu rend fort » (= Pancratios en grec, cfr Macler, St-Azazael, Bibl Ht Etudes, CXLI, 1902)

<sup>(4) &#</sup>x27;Izz Maqdisî corrige « les Anges » (sic)

- (26) (1) Le nom de Satan. Iblis, est dérivé de son (premier nom, 'Azâzil, ou fuient changés (2) 'ayn, représentant l' « amplitude » de son dessein, zâ la croissante « fréquence » de ses visites (à Dieu), alif, son viatique en Son « intimité », zâ (second), son « ascèse », nonobstant son rang, yâ sa marche « errante » veis son agonie, lâm, son « obstination » dans son malheur
- (27) Il lui fut dit « Tu ne prosternes pas, ô humilié? Dis plutôt « amoureux », car l'amoureux est un humilié Tu me dis « humilié » 9 Mais j'ai lu, en un « livre évident », ce qui devait m'advenir, ô Puissant, ô Fort! Comment m'abaisserais-je devant Adam, Tu m'as créé de feu, et lui de terie (3), ces deux contraires ne peuvent s'accorder (4) Et puis, je te sers depuis plus longtemps, j'ai une vertu plus haute, et une science plus vaste, et une activité plus parfaite » — (28) Dieu lui dit « Le choix est à Moi, non à toi - Tous les choix, et mon choix même, sont à Toi, puisque Tu as déjà choisi pour moi, ô (notre) Inventeur ! Si Tu m'as empêché de me pros-• terner (devant Adam), Toi-même en as été cause, si je T'ai manqué en Te répondant, Tu ne m'as pas quitté, puisque Tu m'écoutes; si Tu avais voulu que je me prosterne, je suis Ton sujet soumis; je ne connais personne, parmi les Sages, qui Te connaisse mieux que moi

Ne me blâme donc pas, le souci d'êtie blâme m'est si étiangei, Recompense-moi plutôt, Maître, puisque je suis solitaire. Si, en fait de promesse, Ta promesse est vraiment la vérité même, En son principe, le principe de ma vocation fut amer. Que celui qui veut l'enregistiei note cette mienne declaration, Lisez la, et sachez que je suis un maityr!

- (1) Pour l'interpolation numérotée, § 20-25, cfr ici, p. 935
- (2) Il ne semble pas que la permutation soit suivie terme à terme, entre *Iblis* et 'Azāzīl, même en y supprimant l'alif
- (3) Sur la validité de ce raisonnement (qiyás), voir Hasan, et 'Abd al Jabbar le mo'tazilite (ap. Shibli, dkám, 174, 12, 157-160).
  - (4) Theorie grecque des tempéraments, assimilés aux quatre éléments

- (30) O frère! Il fut nommé 'Azázîl, car il fut « révoqué » ('ozila), révoqué de sa sainteté primitive. Il n'est pas revenu de son origine vers son terme (comme les élus), car il n'est pas sorti, damné, de son terme (1), il est sorti, maudit, de son origine.
- (31) Son essai de soitie (de son origine vers son terme) (2) fut contrecarré par la fixité de ses amarres, Satan se trouva pris entre le feu incendiant sa propre bâtisse et la clarté divine de sa predestination (3)
- (32) La source (où il aspire) est un étang bas, sucé par la sécheresse (4), il agonise du ralgue au lieu même où coule l'abondance (5), l'ombrage verdoyant qu'il convoite n'est que le cerne qui embue ses yeux (6); le couteau de chasse ébréché (qu'il croit tirer) n'est que le zigzag de l'éclair (7), sa fureur léonine n'est que l'immobilisation de son regard dompté (8), ses sabres tranchants sont imaginaires (9), son
  - (1) Son dam n'était pas sa fin.
- (2) De sa causalite initiale vers sa finalite. Le critérium des actions ne sei a pas seulement leur intention causale (nîyah, hadîth nº 4 de Bokhârî), mais leurs fruits (khawâtîm, selon Tostaiî, tafsîr, 70).
- (3) Comm Baqli « En s'esquivant du feu, il fut trahi par sa lumière. Sa lumière devint interposee (entre lui et son but) Alors, ressortant de la lumière (= rebroussant chemin), il buta contre la lumière, et fut incendié par le feu de son bivouac »
- (4) Est-ce le zamharîr (Asın, Escatologia., 138, 142)? Le texte Baqlî porte « Son équilibre n'est que son garrottement permanent dans l'erreur, d'un lien solide et seiré »
  - (5) Id ap. texte Baqlî.
  - (6) Et l'aveugle (Qoi XX, 124). Même image ap Taw XI, 22.
- (7) Baqlî « Son etat interne est le contraire de son aspect externe , briquet usé, il lance des etincelles »
- (8) jarahimoho boshamiyah Ya-t-il une allusion à Jorhom, nom de la tribu ou se maria Ismael qui, fils d'Abraham, etait boshami? Baqli paraphrase « Ses foudres le foudroient »
- (9) Baqli paraphiase: « Ses separations d'avec Dieu ne sont qu'un phantasme »

équipage de bêtes carnassières (pour la chasse) est inexistant, sa nuit obscure est un abîme béant [ses répugnances sont des façons et des vanités, ruse et mensonge, ah! « le » voilà](1)!

- (33) O fière i si tu as compris, tu as considére le défilé étroit dans son étroitesse même, tu t'es representé l'imagination dans son irréalité même, et t'en voici revenu (vers la réalité) à force de chagrin, consumé d'anxieté
- (34) Les plus diserts des mystiques sont restés muets sur Satan, et les sages n'ont pas trouvé la force d'exprimer ce qu'ils en avaient appris Satan est plus ferré qu'eux sur l'adoration, il est plus pioche qu'eux de l'Etre, il a sacrifié davantage au zèle de Le servir, il a tenu plus qu'eux son serment, il s'est rapproché plus qu'eux de l'Adoré (2)
- (35) Les (autres) Anges se sont prosternés devant Adam parce qu'ils ne tenaient plus debout, et Satan a refusé de se prosterner parce qu'il contemplait (3) depuis très longtemps.
- (36) (Et pourtant, helas!) son cas s'embrouilla, il cessa de faire confiance à Dieu, il dit « Je vaux mieux que lui (= Adam)! » Il resta en deçà du voile (4), il se vautra dans la poussière, et s'accola à la damnation, pour la postéternité des postéternités
  - (VII 1) Voici la représentation du dessein premier (5) de
  - (1) [Recension de Baqlî]
- (2) Cfi. Shibli, dhám, 196, l 8, 218, Daiani avait dejà indiqué que Qaroûn, apiès avoir atteint, par son ascèse, un rang sublime, s'ctait damné. Jili (insân hâmil, II, 39) se proposant d'établir que Satan a eu raison, accentue le trait « Satan est la plus savante des créatures sur l'attitude à prendre en la Presence divine, et le meilleur connaisseur d'entre elles pour la question que Dieu pose, et la maniere dont il faut y repondre » Izz Maqdisi, au contraire, recopie ce § 34 en l'inserant à la suite du § 27, comme exprimant l'origine de l'orgueil de Satan
  - (3) Le Royaume, non l'Essence divine, complete prudemment Baqli
- (4) Expression noseiri, cela signifie peut-être simplement ici il ne vit pas ce que cachait la silhouette d'Adam.
  - (5) Ici une figure représentant quatre enceintes séparées.

Dieu · (parmi ces enceintes éparses), la première c'est le dessein premier de Dieu (= les futurs), la seconde Sa sagesse (= les futuribles), la troisieme Sa puissance (= les possibles), la quatrième le donné de Sa science prééternelle (= les dots des saints)

- (2) Satan (se) dit « Si je m'engage dans la première, je subirai l'épreuve de la seconde, si j'accède à la seconde, je subirai l'épreuve de la troisième, je subirai l'épreuve de la quatrième en bien, non, non, non, non et non ( $L\dot{A}$ )!
- (3) « Même en m'en tenant à mon premier « non », je serais maudit jusqu'à ce que je prononce le second, et rejeté jusqu'à ce que je dise le troisième, et que m'importe le quatrième (1)?
- (4) Si encore j'avais su que me prosterner m'cût sauvé! Mais je savais qu'après la première enceinte venaient les (trois) autres. Dans ces conjonctures, je me suis dit « Supposons que je ressorte sauf de cette première enceinte, comment sortirai-je de la seconde, de la troisième et de la quatrième? »
  - (5) Or, l'A du cinquième  $L\hat{A}$ , « c'est Lui, le Dieu vivant ».

# e) Chapitres VIII, IX et X (2)

(VIII-2) «Dieu est un, unique, seul, attesté un.

(3-4) L'un, et l'attestation de l'un, sont « en Lui » et « de Lui ». Et c'est de Lui que provient le distancement (3) (qui sépare les unités d'avec Son unité) Il peut être représenté ainsi (4).

<sup>(1)</sup> Les quatre « non » ' nafy, johoùd, nahy, nakirah (Baqli)

<sup>(2)</sup> Le debut est à rapprocher des Khazá'ın al Khayı'dı, la fin, du Şayhoûr

<sup>(3)</sup> baynoûnah. Cfr Ibn al Haysam

<sup>(4)</sup> Taw, p 58 un grand alif, couche horizontalement, surcharge de plusieurs dal.

- (5) La science de l'attestation qu'il est un (1) est une connaissance autonome, abstraite En voici la representation (2)
- (6) L'enonciation (humaine) attestant qu'il est un est un attribut du sujet (créé) qui l'alteste, ce n'est pas un attribut de l'Objet attesté un (3)
- (7) En effet, si [moi, créature], je dis « je », Lui fais-je aussi dire « Je » ? Mon attestation vient donc de moi, non de Lui
- (8) [Mais alors,] si je dis l'attestation, que Dieu est un, provient du sujet qui l'atteste, je fais de cette attestation une chose créée (4)?
- (9) Et si je dis [Non], l'attestation que Dieu est un, provient de l'Objet qu'elle atteste un, alors, quiconque énonce cette attestation, quelle relation le rattache à cette attestation (supposée incréée) (5)?
- (10). Et si je dis. [Justement,] l'attestation (que Dieu est un) est une relation, qui rattache l'Objet attesté un au sujet qui L'atteste, alors je fais de cette relation (6) une définition logique (7)?
- (IX-1) Les consciences intimes procèdent de Lui, retournent à Lui, opèrent en Lui, mais elles ne Lui sont pas (logiquement) nécessaires!
  - (2). Le vrai pronom sujet, de la proposition (attestant que
- (1) Toute la discussion portant sur le sens du mot tawhid, je suis obligé de le remplacer ici par cette périphrase
- (2) Taw, p 58 · un grand alif, couche horizontalement, distinct de plusieurs petits alif verticaux.
- (3) Comm B Dieu tianscende le « je », le geste de due « je », et mon attestation qu'il est un
  - (4) Nominalisme mo'tazilite
  - (5) Realisme hanbalite.
  - (6) Simple analogie de proportion, au fond
  - (7) Monisme conceptualiste d'Ibn 'Arabi.

Dieu est un), se meut et circule (1) à travers la multiplicité (créée) des sujets (apparents de cette proposition). Il n'est inclus (en réalite), ni dans le sujet, ni dans l'objet, ni dans les affixes de cette proposition, son suffixe pronominal (2) appartient en propre à son Objet, son h possessif, c'est Son « Ah! » à Lui (Dieu)! Et non pas cet autre h, lequel ne nous rend pas croyants monotheistes

- (3-5). Si je dis (de ce dernier h) « Wah! » (3), « hélas! » me dira-t-on, nous ne savons exprimer que des épithètes et des spécifications (vaines) Aucune allusion démonstrative (nôtre) (4) ne perce de fente, pour que nous voyions (Dieu) à travers le substantif conditionnel (5) Toutes les individualites humaines sont [opaques les unes aux autres], comme [les parois de] « l'édifice herméliquement jointoyé » (6)
- (5) Notre allusion démonstrative pose une définition, or, en tait de définition, l'unicité de Dieu ne peut faire exception (aux règles générales), mais toute définition est une limitation, et les attributs d'une limitation s'appliquent à un objet limité; d'autre part, l'Objet de l'attestation que Dieu est un, ne souffre pas limitation
- (6) La vérité, elle-même, n'est que l'habitat de Dieu (dans la conscience), ce n'est pas (essentiellement) Dieu (7)

<sup>(1)</sup> sa'ir.

<sup>(2)</sup> Cet indice qui le decèle dans la phrase

<sup>(3)</sup> Jeu de mots sur ce terme, qui est une exclamation de mépris, — et qui est aussi, chez les traditionnistes, l'epithète technique visant un traditionniste « debile, sans autorite »

<sup>(4)</sup> ishdrah, en gramm, c'est dhi, dhika, hond, hondlika. ceci, cela, ici, là

<sup>(5)</sup> manqoûs, en gramm, c'est ayyo, man, ayn quel, qui, où (Goguyer, ed de l'Alfûyah d'Ibn Mâlik, 325)

<sup>(6)</sup> Qor LXI, 4 (cfr exegèse de Makkî, qoût, II, 51)

<sup>(7)</sup> Cfr 1c1, p 506.

- (7). Le fait de « dire » l'attestation que Dieu est un, ne « réalise » pas en soi cette attestation, car, si le rôle syntactique (1) d'un terme et son sens propie ne se confondent dejà pas quand il s'agit d'un terme molhaq (2), [à /ortion] comment se confondraient-ils quand il s'agit du terme vrai par excellence (= Dieu)?
- (8) Si je dis l'attestation, que Dieu est un, émane de Lui, je dédouble l'essence divine (3), j'en fais une émanation d'elle-même, coexistant avec elle-même, étant et n'étant pas cette essence
- (9) Si je dis elle était cachée en Dieu, puis Il l'a manifestée (4), mais comment était-elle cachée, puisqu'il n'y a (en Dieu) ni comment, ni que, ni ce, et qu'en Son dedans, il n'y a pas de lieu
- (10) Car « en cela » est une création de Dieu, et « où », également.
- (11) Ce qui supporte un accident, n'est pas sans avoir une substance, ce qui n'est pas séparé d'un corps, n'est pas sans avoir un corps, ce qui n'est pas sépai éd'un esprit, n'est pas sans avoir un esprit, l'attestation (que Dieu est un), est donc (simplement) un suc digestif (5) spirituel (hadmah i oùhâniyah)
- (1X-12) Revenons, en deçà de tout cela, vers le dedans profond (de notie Objet), et isolons-Le des adjonctions,

<sup>(1)</sup> maqdl, en gramm., c'est l'ensemble des reactions syntactiques d'un terme vis-à-vis de son contexte (opp à haqlqah, signification propre).

<sup>(2)</sup> Un terme est dit molhaq, « adventice », lorsqu'il contient, ajoutées aux consonnes de sa racine, des consonnes adventices l'adaptant à un paradigme (wazn), sans que cette adjonction ait particularisé le sens de sa racine (opp mazid). Cfr. Goguyer, l c, 318, 284.

<sup>(3)</sup> Thèse emanatiste des Qarmates

<sup>(4)</sup> Ceci peut viser ceitains disciples de Ibn Karrâm.

<sup>(5)</sup> Ferment. Théorie de Hallaj et de Wâsiti sur le « pétrissage » et la « fermentation » des substances spirituelles (ici p. 738).

assimilations, qualifications, pulvérisations, attributions.

- (13) Le premier cercle (1) comprend les actions (de Dieu, ad extra), le second leurs traces (et conséquences), ce sont les deux cercles concentriques du créé
- (14) Le point central signifie le tawhid, ce n'est pas le tawhid Sinon, comment serait-il dissociable (en pensée) du cercle?
- (X-1). Voilà donc le cercle de l'allégorie (2), voilà la figure qui représente le tawhid
- (2). C'est là tout ce que peuvent (nous) donner les phrases et les sentences, des adeptes des cultes et sectes, doctrines et méthodes.
- (3). Le premier cercle, c'est le sens littéral; le second, le sens allégorique, le troisième, c'est le sens tropologique (3).
- (1) Voilà l'ensemble des choses, créées et actionnées, retournées, foulées et sassées, contredites, deçues et stupéfiées (par Dieu).
- (5) [Transcendant, son] « Il » circule (4) dans les pronoms sujets des personnes (vivantes et parlantes); (comme une flèche) Il les pénètre, les surprend, les renverse, les frôle et les éblouit, en les traversant.
- (6) Voilà (5) l'ensemble des substances créees, et des qualités créées, Dieu n'a que faire de ces chimères!
- (7) Si je dis, « pour attester que le Dieu unique est transcendant): « Lui, c'est Lui! » (6); on ne peut considérer cette

<sup>(1)</sup> Taw, p 63 Figure composée de trois cercles concentriques.

<sup>(2)</sup> Ici, selon Baqif, commence l'étude du tanzih. affirmation de la transcendance divine

<sup>(3)</sup> záhir, bátin, ishárah (cfr. ici, p. 704)

<sup>(4)</sup> så'ır, cfı p. 846, 879

<sup>(5) (</sup>Comment Il traite).

<sup>(6)</sup> howa howa le signe, en logique, de la predication identique (Ghazali, magasid, 116)

prédication d'une identité logique comme un énoncé attestant que Dieu est un

- (8). Si je dis . cette prédication d'une identité logique exprime que, par devers Dieu, l'attestation (que Dieu est un) conserve toute sa valeur, — on me dira sans doute!
- (9). Si je dis '(Il est « un »), « hors du temps » (1), on me dira pour attester (que Dieu est un), vous inventez une comparaison (2)? Mais une comparaison ne convient pas pour caractériser Dieu De plus, votre phrase n'établit un rapport (réel) (3) ni avec le Créateur, ni avec la création

Car, le fait d'exprimer (4) le nombre de fois (5) auxquelles l'attribut se rapporte, introduit pour le concept envisagé une condition limitative. Ce faisant, vous avez ajouté au sens du radical (6) du terme tawhid (= attestation que Dieu est un), comme si cette attestation était contingente. Or le contingent n'est pas un attribut de Dieu, Son essence, en Lui-même, est unique, réellement; et ce qui est irréel (= le contingent) n'en peut émaner

- (10). Si je dis cette attestation, que Dieu est un, c'est la Parole divine elle-même! On me dira · mais, la Parole est un attribut de l'essence divine
- (11) Si je dis cette attestation signifie que Dieu veut être unique! on m'objectera la Volonté est un attribut de l'essence divine; mais ses volitions décrétées (7) sont choses créées.

<sup>(1)</sup> bild zamân, expression classique pour la definition d'un concept pur, l'enonciation d'une idée abstitute (Ikhwân al safâ, II, 107)

<sup>(2)</sup> tashbîh, litteralement analogie par équivocation.

<sup>(3)</sup> nisbah

<sup>(4)</sup> J'ai dû paraphraser ici la phrase laconique al 'add hadd, qui réfère à des termes techniques de grammaire, et revient à ceci al masdar lil ta 'dâd mahdoûd (cfr Goguyer, l c., 300, 321, 271).

<sup>(5)</sup> Ici c'est une fois

<sup>(6)</sup> mazid, opp à molhaq (cfr 1c1, p 880).

<sup>(7)</sup> moradat : cfr. 1c1, p. 625

- (12) Si je dis Dieu est l'attestation (d'être une) que l'Essence se rend à elle-même! on me répondra alors l'Essence, c'est l'attestation (énonçable par nous) que « Dieu est un »?
- (13) Si je dis Non, l'attestation (que Dieu est un) n'est pas l'Essence divine! J'affirme alors que cette attestation (tout entière) (1) est chose créée
- (14) Si je dis ici, le nom et l'Objet dénommé ne font qu'un '— Alors, quel sens pouvons-nous bien garder au mot tawhid (= attestation que Dieu est un)?
- (15) Et si je dis (2) (Pourtant), Dieu est Dieu! Alors, j'en reviens à dire que Dieu est « l'essence de l'essence », et que « lui, c'est lui! »
- (16) [Voici l'exposition de l'exclusion des causes secondes ces circonférences, avec ces LA (Non!) exinscrits, la représentent] (3)
- (17) Le premier cercle, c'est la prééternité, le second, c'est l'ensemble des possibles, le troisieme, celui des acceptions (= futuribles), le quatrième, celui des futurs (4).
  - (18) L'Essence n'est pas sans attributs (5)
- (19) Le premier chercheur ouvre la porte de la Science, et ne voit pas (Dieu Non!) Le second ouvre la porte de la Pureté de cœur, et ne voit pas Le troisième ouvre la porte de la Compréhension, et ne voit pas Le quatrième ouvre la porte de la Signification, et ne voit pas (6) (Nul n'a vu Dieu),
- (1) C'est une argumentation voisine de celle d'Ihn Hanbal (et d'Ihn Shàqilà) pour la foi (ici p 669) Cfr. p 497, et p 513, n 5, l'argumentation de Tostari, qui est, elle, suspecte de monisine.
  - (2) Pour en finir
  - (3) Figure ap Taw, p 66
  - (4) Cfr 1c1, p. 563, 571, n 1. Comp suprà, Taw VII, § 1
- (5) Cfr 1c1, p 642-643 Nous ne pouvons l'envisage1, denuée d'attributs
  - (6) Cfr. 1c1, p. 468, n 4

ni dans l'heccéité, ni dans la chose, ni dans le vocable, ni dans la quiddité

- (20). Gloire à Dieu, qui est Saint, inaccessible à toute méthode des gens d'experience, à toute intuition des gens de sentiment!
- (21). [Voici l'exposition de la « négation et affirmation »] (1):
- (22) La première formule traduit la pensée des profanes ('âmmah), et la seconde celle des (mystiques) professionnels (khâssah) (2) Mais l'enceinte, qui représente la science de la réalité divine (3), est sise entre elles deux, et les LA (= Non!) qu'elle enclôt expriment negation de toutes les acceptions.

Les deux H(4) ont été dressés, comme deux piliers des deux côtés de l'attestation (que Dieu est un), pour la soutenir Au delà d'eux, commencent les choses créées

- (23) Ainsi, la pensée des profanes plonge dans l'océan des (vaines) images, et la pensée des professionnels plonge dans l'océan des (irréels) possibles (5) Mais ces deux mers sècheront, et la voie qui y menait sera effacée, ces deux pensées disparaîtront, ces deux piliers s'ecrouleront, ces deux mondes périront, avec leur argumentation et leur savoir.
- (1) Cfi. ici, p 781 Ici se place une figure composée de deux formules conventionnelles, sur deux poi tees (cfr. ici, p. 589), puis, en dessous, tiois LA inscrits dans un cercle, et deux H M Casanova a montre qu'il faut lire la première formule. 26131532841532814 bismillâhi'l Rahmáni'l Rahim, « au nom de Dieu, le Clement, le Miséricordieux », et la seconde, dont je n'avais dechiffré que la moitié; 28195 91615 bihaqq Taha wa Tá Sin, « par le droit [restreint] que confere l'apostolat de Mohammad (Taha) et celui de Satan (Ta Sin) »
  - (2) Cfi. ici, p 892 Harawi reprendia cette distinction (mandzil)
  - (3) Cfr. 1c1, p 854
- (4) Les deux apostolats (Mohammad, Satan) jalonnant le seuil de l'essence divine
  - (5) Cfr. ici, p. 522-523, 540.

(24) De Son côté, en sa pure divinité (1), Dieu subsiste, transcendant toutes les contingences Los à ce Dieu, qu'aucune cause seconde ne conditionne, Sa preuve est forte, Son argument glorieux, Lui, le Seigneur de la splendeur, de la Gloire et de la Majesté! Indenombrablement un, non pas un (2) comme l'unité arithmétique! Ni definition, ni décompte, ni début, ni terme ne L'atteignent Son existence est une merveille, car il n'a pas de mode d'existence! Lui seul Se connaît, Maître de la Splendeur et de l'Hommage (Qor LV, 27,78), Créateur des Esprits et des Corps! »

## f) Chapitre XI Bostan al ma'rifah

(XI-1) « [En grammaire], le nom déterminé (3) se trouve, dans le sous-entendu du nom indéterminé, dissimulé, et le nom indétermine se trouve, dans le sous entendu du nom déterminé, dissimule Aussi la non-determination doit-elle être le signe distinctif et la physionomie même du sage, et son attitude doit être l'ignorance

Quant à l'aspect externe de la sagesse, (disons qu')elle se derobe au sage, dans les compréhensions mêmes d'où elle vient à lui Comment Le connaîtrait-il, il n'y a plus de com-

<sup>(1)</sup> oloûhîyah Cfr. definition d Ibn al Haysam pour 'oloûw = tamak-kon bi'l dhât.

<sup>(2)</sup> Cfr X, 9.

<sup>(3)</sup> ma'rifah, c'est-à-dire, le « nom propre », le Nom Suprême de Dieu, lequel n'est autre que la Sagesse, qui permet de Le reconnaître surement Pour comprendre ce paragraphe, il faut se reporter (cfr. 101, p. 571, n. 2) à l'étude des sens du mot ma'rifah (pp. 545-547, 540, 542) Hallây developpe ici un thème entrevu par Thawrî (wasiyah, ap Tawhîdî, adab, 6), discute par Jonayd et Ibrahîm Khawwâs, en son Kitâb ma'rifat al ma'rifah « Incu, lorsqu'Il paraît, n'assume aucune modalite caracteristique » (Sarrâj loma', 362) Mais Hallây, tirant parti de la distinction posee par Ibn Karrâm entre 'îmân, 'ilm et ma'rifah, peut conclure positivement (cf. infra, passage indecis de Jonayd, en note du § 20).

- ment Où Le connaîtrait-il, il n'y a plus de où Comment Le rejoindrait-il, il n'y a plus de trait d'union (1) Comment s'En dissocierait-il, il n'y a plus de ponctuation Cette pu re détermination (2) ne saurait être le fait d'aucun sujet délimité, dénombré, ayant besoin d'être soutenu ou incité
- (2) La sagesse est par delà le donné actuel, par delà la borne spatiale, par delà l'intention (de l'intellect), par delà les consciences, par delà les traditions reçues et par delà l'aperception Car tout cela, c'est chose (créée), qui, avant d'être, n'etait pas, et, donc, se modalise en un lieu Or Celui qui n'a jamais cessé, Qui est, dès avant les acceptions, les causes principales et les causes instrumentales, comment des « orientations » mentales (3) L'impliqueraient-elles, comment des « limitations » le comprendraient-elles ?
- (3) Celui qui dit (4): « Je connais Dieu, parce qu'il me manque (= parce que j'en ai besoin)! » Comment celui qui se manque à lui-même connaîtrait-il Celui qui se trouve être toujours?
- (1) wasl (opp. qat') c'est dans la rhetorique de la diction, le fait de lier les finales.
- (2) Mise au point de l'objection de Bistâmî « On ne peut dire qu'on sait reconnaître Dieu, cai le savoir (ma'rifah) ne se dit que d'un objet delimite » Bistâmî confond ici le contenant et le contenu, la définition et le sens, le sujet connaissant et l'Objet connu Hallâj dit plus justement ma'rifah ne peut se dire d'un sujet délimité, soit, mais l'Objet est aussi un sujet s'exprimant (Taw III, 9 transposition des 1ôles) Cfr la question grammaticale posee par Bahâ 'Âmilî (Kashkoûl, 272) le pronom (complément) reférant à un sujet indétermine est-il déterminé ou non? Ex « un homme est venu, et je l'ai frappé » l'est-il determine?
  - (3) jihát 1ci p. 571, n 1
- (4) Argument prêté par le khârijite Aboû Noûh Sa'îd-ibn Zinghil au Khalife fâtimite Mo'izz « La preuve qu'il y a un Créateur, c'est la question même que l'on en pose ' » (Tina'oûtî, Daltl) Preuve par le doute (ici p. 431). Cfr. pari de Pascal.

- (4) Celui qui dit: « Je Le connais, parce que j'existe » (1)!
   Deux absolus ne sauraient coexister
- (5) Celui qui dit. « Je Le connais, parce que je L'ignore '(2) » L'ignorance n'est qu'un voile, si la Sagesse n'était que l'au-delà de ce voile, elle serait sans réalité.
- (6) Celui qui dit. « Je Le connais, par Son Nom » (3)! Le nom n'est pas séparable du dénommé quand ce dénommé est incréé.
- (7) Celui qui dit: « Je Le connais, par Lui-même! » C'est confondre (4) d'une même désignation (allusive) deux objets de connaissance différents (le Sien et le tien)
- (8) Celui qui dit « Je Le connais par Son œuvre! C'est se suffire (5) de l'œuvre sans (rechercher) le Maître Ouvrier (6).
- (9) Celui qui dit « Je Le connais, de par mon impuissance (7) même à Le connaître! » S'il est impuissant, c'est
- (1) Preuve « ontologique » des Sâlimiyah, d'Ibn 'Arabî (cfr. S Anselme, D Scot, Descartes).
- (2) Argument, que reprendra Maimonide, présente alors par les Ismaëliens les Noseiris le repoussent « Celui qui prétend connaître Dieu par ses voiles est un moshrik » (ms. Paris, 1450, f. 3<sup>b</sup>).
- (3) Gnosticisme cabalistique, deduit par certains Hanbalites, de propositions de Ja'far et d'Ilin 'Oyaynah (Kîlânî, ghonyah, I, 54; Cfr ici, p. 593)
- (4) Enoncer un jugement indetermine, qui ne conclut pas, comme Misrî disant « Je connais mon Seigneur par mon Seigneur » (ap. Manâr t XIX, 698). D'ou l'idolâtrie ésoterique et initiatique du dissyllabe Howa (Lui!) dont s'enivrent les derviches expressément condamnée par Hallâj comme une duperie verbale (ici p 638)
- (5) Et réduire l'Etre transcendant à son rôle accidentel d'insaisssable Premier Moteur, comme le font les hellenisants et les Qarmates Cfr. 101, p 566, n 2
- (6) Car l'homme ne peut trouver son souverain bien dans la considération des choses créees Proposition condamnée par les Imâmites.
- (7) 'ajz Mot celèbre, traditionnellement prête au Khalise Aboû Bakr (Taw, p 193, n 3), repris par Jonayd (Qosh ed 1318, p 160) et par

qu'il est coupé (1) (d'avec Dieu), or, comment, restant coupé (d'avec Dieu), peut-il L'atteindre et Le connaître?

- (10) Celui qui dit « Tout ainsi qu'Il m'a connu, je Le connais! » C'est faire allusion a la science (divine de la création), c'est réferer au donne du déciet créant (2), or puisque ce donné a eté pose hors de l'Essence divine, comment espère-t-il saisir l'Essence divine grâce à cela qui en a été posé distinct (3)?
- (11) Celui qui dit « Je Le connais, tel qu'il S'est décrit Lui-même (dans la revélation) (1)! » — C'est se suffire de l'autorité traditionnelle sans (en goûter) la confirmation immédiate (5)
  - (12) Celui qui dit. « Je Le connais, par Ses paires d'attri-

Ghazalî (iljâm, 10, ihya, IV, 178) — Ce renoncement, indû s'il s'agit de la vision de l'intelligence, qui est finie, — est admis par Hallâj s'il s'agit de l'action de grâces de la volonte, la volonte etant de capacite infinie (cfi ici, p 116). — Remaiquei la confusion des deux points de vue dans le commentaire de Shahiastànî sur ce mot fameux (II, 111-112, passage tout ismaelien, extrait, sans le due, des fosoûl ai ba'ah de Hasan Sabbâh).

- (1) monqair = discontinu (en gramm).
- (2) Il s'agit ici de la science que Dicu a de Ses creatures non pas en tant que possibles (scientia simplicis intelligentiae in Se ipso), ni en tant que futuribles, mais en tant que futures (scientia visionis in se ipsis)
- (3) C'est la position des motakallimoun, des theologiens puis se suffire de la possession, par la toi, de l'idee de Dieu sans desirer l'union mystique
- (4) Thèse des *llashwiyah* (ici p 646) Bistàmi leur avait riposté encoi e plus durement « Celui qui dit avoir la science de ce qu'est Dieu ('ilm) est un impie, cai il n'y a science que d'un acte entièrement arrête (ma'loûm). »
- (5) khabar (litt hadith mar foû; tradition dont la chaîne précise les intermediaires jusqu'au Prophète donc indirecte), opp selon Isfai a'înî, à athar (litt hatith mawqoûf, tradition tellement sûre qu'on en peut couper l'isnád, donc immediate). Cfr. ma'thoûr, ce dont on a cons-

buts antithétiques (1) » ! — L'objet à connaître est chose une (et simple), qui ne souffre ni développement en série, ni moicelage par parties.

- (13) Celui qui dit « L'Objet à connaître Se connaît Luimême (2)! » — C'est avouer que le sage, lui, est posé différencié, conditionné par l'entre-deux (3), car Dieu seul est le Sage qui n'a jamais cessé de Se connaître en Soi-même.
- (14) O étonnement! L'homme ne sait même pas, devant un poil de son corps, comment il a été planté, noir ou blanc; comment connaîtrait-il Celui qui fait exister les choses? Puisqu'il ne connaît ni la synthèse ni l'analyse (de l'univers), ni le derniei, ni le premier, ni les changements, ni les causes (4), ni les iéalités, ni les energies, il ne sied pas qu'il ait (normalement) connaissance (adéquate) de Celui qui ne cesse pas d'être
- (15) Los à Celui qui les a voilés, par le nom, la définition et le caractère! Il les a voilés sous le mot, l'acception, la perfection (5) et la beauté, en leur cachant ainsi Celui qui a toujours été et sera toujours!

Le cœur est un viscère de chair, aussi la Sagesse ne saurait-elle s'y fixer à demeure, car elle est (chose) substantiellement divine (6)

(16) L'entendement a deux dimensions (logiques), compréhension et extension (6), — la vie religieuse a deux as-

cience, athar, chez les hellénisants (traduit  $\pi\alpha\theta\delta_5$ ). Cfr Taw. III, 5, VI, 23, ici, p 56.

<sup>(1)</sup> Ses doubles definitions « Premier, Dernier...» (ici p 637). C'est la thèse de Khairaz (Ibn 'Aiabî, fosoûs, 94)

<sup>(2) 1</sup> e est le seul Sujet connaissant

<sup>(3)</sup> bayn entre le sujet et l'objet

<sup>(4)</sup> Litt. ni les flexions, ni les particules (gramm).

<sup>(5)</sup> Lamal, p è entelechie

<sup>(6)</sup> Proposition condamnée par les Imamites (ici p. 792, cf. 740, n. 3).

pects, règles des mœurs et rites d'obligation, — la totalité des créatures est au ciel et sur la terre

- (17) Mais la Sagesse (de Dieu), Elle, n'a ni compréhension ni extension, elle ne siège ni au ciel, ni sur la terre, elle ne se caractérise ni par des formes externes, ni par des intentions internes, comme les règles des mœurs et les rites d'obligation
- (18) Celui qui dit « Je connais Dieu, en (constatant) (1) Sa réalité même! » pose, par cette prétention, son existence comme supérveure (en dignité) à celle de l'Objet (= Dieu) qu'il dit connaître Car quiconque constate une chose « selon sa réalite même », devient plus puissant que cette chose, simple objet dont il a pris parfaitement connaissance.
- (19) O homme ! Rien, dans la création, n'est plus humble que l'atome, et tu ne le perçois pas Comment celui qui ne connaît pas l'atome pourrait-il connaître Celui dont la réalité est plus menue à saisir que celle de cet atome?

Le sage, c'est « celui qui voit »; la Sagesse, elle, réside en « Celui qui subsiste » (2) Car la Sagesse a été stabilisée, du point de vue de la predestination (qui l'assigne aux sages), — et il y a en elle quelque chose de spécialisé (et de décisif), comme le tracé du cercle qui enclôt l'œil (3).

(20) Ce qui est exclu (à la périphérie) va du côté de ce qui périt, ce qui est enclos (dans le cercle) demeure du côté de la science essentielle.

Le sens de la Sagesse transcende son nom même (4), et sa

<sup>(1)</sup> Cela vaut contre l'interprétation de Wâsiti (cfr sa théorie sur Pharaon), ici p 937.

<sup>(2)</sup> Voir § 24

<sup>(3)</sup> dá'irat al 'oyn ce qui peut aussi s'entendre de l'Enceinte Interdite de l'essence divine (ici chap. V).

<sup>(4)</sup> Litt son 'ayn s'absente de son mîm ce sont là les sigles du jafr pour ma'na et ism (décomposés du mot ma', « avec »)

propre heccéité; Elle en reste disjointe et scindée. Les inspirations qu'Elle envoie suggèrent à Son égard une distraction (1), qui devient de l'oubli (2).

Celui qui la désire y renonce (par chaste respect), celui qui y renonce s'en expatrie (dans l'ombre du couchant, loin d'Elle) Et c'est en s'expatriant ainsi d'Elle (vers Son couchant) qu'il La voit surgir et briller (à son orient) (3), c'est en sombrant loin d'Elle qu'il devient Son orient même Car Elle n'a rien, au-dessus d'Elle, qui la puisse exhausser, ni au-dessous, qui la puisse abaisser (4)

- (21) La Sagesse se tient à l'écart des choses existentiées, Elle demeure constamment avec la permanence divine Ses voies sont closes il n'y a pas de route qui y accède Ses significations sont claires il n'y a pas de preuve qui les établisse Les sens ne La perçoivent pas, les adjectifs qu'emploient les hommes ne L'atteignent pas
- (22) Celui qu'elle accueille devient solitaire, celui qu'elle exténue trouve sa route aisée, la corde qu'elle enroule se dévide (bien) de la poulie, les yeux qu'elle tuméfie (de larmes) s'assoupissent et les yeux qu'elle rafraîchit (de sa verdure) se cernent, son embrassement a l'amertume de l'absence, et l'éclair de sa foudre fait sourdre un puits perpétuel; son congé comble et son détour captive, quand elle renverse (le feu) à terre, elle le couve sous la cendre, quand elle harcèle, elle encourage; du peureux qu'elle terrifie, elle fait un

<sup>(1)</sup> Qor XXI, 3.

<sup>(2)</sup> Qor. CVII, 5

<sup>(3)</sup> Antithèses i appelant l'umile ed alta dantesque Le soleil se levant à l'Occident sera le signe du Jugement (Qor. II, 260)

<sup>(4)</sup> Transposition d'une pensee de Jonajd sur tawhid (Sarraj, loma', 361-362) « Elle est Elle-même, elle paraît sans [dire] « c'est Elle », et fait disparaître ce par quoi elle paraît, elle consume l'objet qu'elle signale, celui qui s'en rapproche en est loin, celui qui s'en éloigne en est proche, celui qui s'en rapproche tombe dans l'incertitude ».

ascète; du nonchalant qu'elle se coue, elle fait un guetteur (1).

Ses cordes de tente deviennent les bordures de soutien de sa toile (2), et ceux à qui elle donne sa tente en deviennent les piquets (3)

(23) La Sagesse n'est analogue qu'à (4) Elle-même (ter), et il n'est analogue qu'à Lui-même (ter)! Elle n'est analogue qu'à Elle-même (bis), et il n'est analogue qu à Lui-même (bis)! il n'est analogue qu'à Lui-même, et Elle n'est analogue qu'à Elle-même! Il n'est analogue qu'à Lui-même (bis), et Elle n'est analogue qu'à Elle-même (bis)!

Ses édifices, à Elle, ce sont ses assises, et ses assises sont ses édifices. Ses possesseurs sont (uniquement) cela, ses édifices, en Elle, — à Elle, en Elle — Elle n'est pas Lui (= Dieu), et il n'est pas Elle! Et il n'ya de Lui qu'Elle, et il n'ya d'Elle que Lui! Il n'ya pas d'Elle, excepté Lui, — et il n'ya pas d'Il excepté Lui (5)!

- (1) Série de savantes allitérations que je ne puis rendie que par une paraphrase, pour le texte-base de cette paraphrase, j'ai procede par contaminatio des diverses recensions, desirant ne nien omettre des divers reflets de la pensee maîtresse, entrevus par les reviseurs
  - (2) De simples attaches, elle en fait une partie integrante
- (3) C'est-a-dire elle n'emprunte rien au dehors, et aucune composition interne ne la necessite.
- (4) Litt . « son tout amsi que » (ka'anna) lui est piopre (csi Qor. XXVII, 42)
- (5) Passage audacieux, ou II allaj fait de la distinction foi melle entre Dieu et la Sagesse divine le sceau de leui unite essentielle, cette giadation aboutissant à la shahâdah emploie une formule « là Hya Howa wa là Howa Hya » qui fait pensei au dhikr signale ici p 342 Ghazăli cite la foi mule finale La Howa illă Ilowa (mishkat, 22-23) comme etant la profession de foi monotheiste des « inilies » (Khawāss), l'opposant ainsi à la piofession de foi islamique oidinaire « des profanes » Et il l'interprète comme signifiant que Dieu est éminemment le veritable « il », sujet de toute phrase quelconque (Hallaj, lui, insiste, au con-

- (24) Le sage est « celui qui voit », et la Sagesse, Elle, réside « en Celui qui subsiste » Le sage en reste à son acte de connaissance (1), il devient (à la limite) cet acte de connaissance lui-même, mais la Sagesse est au delà de cela, et Son Objet (= Dieu) encore au delà
- (25) Au surplus, la table est l'affaire des conteurs, et la Sagesse l'affaire des élus; la politesse sied avec les personnalités (en vue), et l'exorcisme (2) avec les possédés, le ressouvenir platt aux gens qui se familiarisent, et l'oubli aux gens qui s'assauvagissent
- (26). Car le vrai Dieu est dieu, et le monde (n'est que) Sa création, et il n'y a aucun mal (3) à cela ».

#### IV

# Traduction des Riwâyât

#### a) Riwâyât 1 à XXVII.

I «[Ceci m'est annoncé] par l'esprit vivifiant, la lueur de l'ouie et la vision de l'homme, toutes deux de la part de l'Absolu, du mystère, du Nom évident, de Dieu (4) « que la race d'Adam ne M'offre pas de culte plus agréable que la prière, prosternée à terre, au moment de la fin de la nuit » (5)

II Par le ciel et la terre, par la caractérisation, par la

traire, sur ce fait que Dieu ne devient le sujet de la phrase que nous disons qu'en un état de grâce surnaturel 'ayn al jam').

- (1) 'irfan (cfr 101, p 567)
- (2) notq, litt l'orthoepie, l'épel des articulations En Islam, la possession est essentiellement « ce qui fait fourcher la langue » (1ci p. 505).
- (3) Cfr le mot de Makki « Le Créateur ne fait à sa Création aucun tort » (101 p 628, n 6)
- (4) Comm. B (cfr. 101, p 376). toutes deux, Aboû Bakr et 'Omar, absolu, la sagesse absolue, mystere = na't Hagg.
- (5) hadîth connu, he à celui de la Riw. XXII, comme l'a noté Ghazali. Cfr. Makki, qoût, I, 31, Fakhr Ràzi, as'as, 125.

puissance, par la gloire de la proximité, de la part de Dieu (1) « Moi, Je suis avec mon serviteur, quand il ne se souvient que de Moi, et quand il médite sur ma grandeur, ma puissance, ma douceur et ma miséricor de Et Moi, je suis proche de l'angoisse, quand il M'invoque, je l'exauce, s'il croit en Moi Et Moi, je suis avec l'orphehn enfant, quand Je lin enlève sa mère et son père, et jusqu'à ce qu'il devienne grand. Et Moi, J'ai un Royaume pour celui qui fait mémoire de ma gloire, de ma puissance, de ma violence et de ma grandeur Et Moi je suis près du cœur de ceux qui M'aiment, lorsqu'ils regardent de mon côte, Moi, je sais regarder de leur côté, mon attention et mon accueil leur sont ouverts quand ils prêtent l'oreille à ma parole » (2).

III Par le siècle qui doit juger, par le commandement évident, par le grand Ange (3) « Il n'advient jamais, en ce monde, de jour, sans qu'avec lui un Ange vienne (4), et appelle les gens de cette terre à répondre à l'appel de Dieu « Hâtezvous, auprès du Roi Vivant et Perdurable, car ce qui n'a pas été, à jamais, ne sera pas, à jamais! » — »

IV Par la caractérisation étincelante (5), par la sagesse primordiale, par la parole culminante, par l'opération glorieuse, de la part de Dieu (6): « Moi, je n'accorde jamais

<sup>(1)</sup> Comm. B: ciel et terre, qui n'ont pu « porter » l'amdnah, ou esprit et cœur, ou jabroût et malakoût, ou roboûbîyah et 'oboûdîyah.

<sup>(2)</sup> G'est le hadith « ana jalis man dhakaranî » (Ibn Adham, ap. Mohâsıbî, mahabbah, extı ın Hılyah, Kalâbâdhî, akhbâr, 8b, 37a; Fakhr Râzî, as'as, 101, Soyoùtî, dorar, 45-47) developpe et renforcé Qor. XXVII, 63

<sup>(3)</sup> Comm. B siecle où l'on ne pourra plus desobéir ; ou jour du Jugement, ou siècle de l'hegire

<sup>(4)</sup> Seule redaction admise par l'imam 'Alf Rida du hadith XXII, cfr. Tostari, tafsir, 31, Shattanawfi, bahjah, 180.

<sup>(5)</sup> fitrah sâti'ah

<sup>(6)</sup> Comm. B: parole = proclamation par Dieu même de Son unite.

à mon serviteur de faveur plus haute que la connaissance de soi-même, et la contemplation de soi-même et l'audition de soi propre discours. Alors, je fais parvenir mon serviteur à la majeste, à la grandeur et à la gloire (1) »

V. Par la vision assurée, par la verité suprême, par l'unique illustre, par la limite posee entre le Rohn et le Maqâm, de la part de Dieu (2) « Le Croyant est Sa maison (3), cette maison est la demeure de Ses signes, la Ka'bah où Il réside et où Ses signes résident lieu de paix et d'oraison pour les habitants de ce monde »

VI Par la foi avérée, par la certitude trouvée, par la science absolue « Dieu soumet Ses creatures à l'epreuve de ce bas monde Quiconque declare y renoncer, et s'en montre capable, recevia en paradis le decuple (4) »

VII Par le rêve véridique, par l'ange sage, par le grand Kéroub, par la Tablette bien gardée, par la Science (5): « Nul n'adore Dieu par un acte qui Lui soit plus agreable, qu'en L'aimant (6) »

VIII Par le désert de l'aube, par l'aurore, par la sainteté, par le paradis suprême, par l'Eden adoré, par la Coupole

- (1) Cfi ici, p 794 C'est le hadith cité supra, p 513
- (2) Comm. B. vision, Ange, inspiration ou Pierre Noire verile, c'est la shahddah; unique = siri al siir, oiseau du voyage, Ismael, limite, c'est le lieu où l'on prêtera serment au mahdî, à la Mekke (cfr. Moghirah, selon faiq, 44, et poèmes noseiris, Ibn Khaldoûn, trad. Quatremère, I, 148, II, 168)
- (3) « Le cœui est la demeure du Seigneur », selon Tostaif (Makki, qoût, I, 231), cfr ici, p 277, Qor. XXII, 27
- (4) Comp. hadîth qodsî ap Moslim (Nabhanî, jâmi', nos 3 et 21), cfr le centuple evangelique (Marc, X, 29, raille par Ibn al Torjomân, toh/ah, § VII) Sur l'ibtita, suprà, p 621 Comm B foi externe, ou pacification du cœur, certitude, illumination du cœur— Voir Makkî, qoût, II, 109.
  - (5) Comm B Keroub, c'est Israfil, ou 'Azrael.
  - (6) Sentence « D'un des anciens » = (Ja'far) selon Makki, qoût, II, 51.

prééternelle (1) « Dieu juit (naître) chaque jour quarante mille merveilles aux jardins du paradis, et chaque merreille [correspondant à un désir des elus en ce monde] se multiplie suivant les bonnes œuvres, les intuitions extatiques et les dots, jusqu'à tout jamais (2) »

IX Par l'intellect agréé de Dieu, par l'ultime jujubier, par la vie éternelle, par l'Esprit impénetrable (3) « Dieu se jait comprendre par des signes, commemorer par des œuvies, attester par des clartés, adoier au moyen de par oles Nul œil ne L'a vu, et Lui, Il voit tout œil (4), Il est prééternel, Il embrasse tout ».

X Par la maison de Dieu, par l'aic de Dieu, par le lieu vaste où Dieu réside [il dit aussi] (5) « Les misericordes de Dieu n'admettent pas dénombrement Quiconque a été honoré d'un seul de Ses regards (a parte ante), Il le rend bienheureux pour une éternité de liesse (a parte post) » (6).

XI Par le nuage amoncelé (7), par l'éclair qui ravit, par

- (1) Comm. B. desert, c'est le lieu des Assises du Jugement, ou 'Aiafât, ou le lieu du Buisson Ardent, ou la poitime, ou le cœur « car ce sont des terres saintes », aurore de l'inspiration, saintete, c'est le Buisson Ardent, ou Jesus, ou le voile d''Illivoûn, paradis = l'aqueduc de la lumière, d'où s'écoule l'inspiration, goutte à goutte, ou le jardin des suggestions divines, Eden, l'inspiration de Dieu, Coupole du Tiône
  - (2) Cfr p. 563 actualisation de la grace
- (3) Comm. B agree, c'est l'aql fa"âl, ou le roûh nutiqah, le jujubier qui va du Tiône au Siège, ou la sagesse, vie eternelle, lac devant le Trône
  - (4) Qor VI, 103
- (5) Comm B maison = Ka'bah, ou le cœur, l'aic en ciel, qui sauve de la perdition (Noe, passage de la Mer Rouge), ou l'un des « deux arcs » du mi'iâj, heu vaste, Jérusalem, proximité, la Residence visitée (le kiosque du Paradis, où Dieu vient).
  - (6) Cfr. 101, p. 608. Qor XXI, 101
- (7) motdrakım. Cfr. Qor. Llf, 44, utilise par l'imâmite Aboû Manşoûr 'Ijlî.

le tonnerre sacré, par l'ange de la grâce, — par cette énergie tenue en réserve, dont les cataractes bruissent (1) dans le mystère, à l'horizon (2) de la lumière, entre le soleil et la lune (3) « Le Qor'ân est la résurrection, et le monde est le signe du paradis et de l'enfer Heureux celui que la connaissance du Créateur détache de celle du crée!»

XII Par le covenant, par la preuve, par la source (4) du Qor'an « Dieu est le maître des signes, le rassembleur des ossements brises, et le ressusciteur des morts, Il serre les prééteinités dans Sa dextre, et les posteteinites se cassent devant Lui Dieu dit Nous montrerons au jour de la résurrection que Moi, je suis le roi des rois, ce jour où, alors, tous les jours de ceux qui s'en sont allés (en arrière, dans le passe), reviendront »

XIII Par le rubis rutilant, par la lumière qui fait fermenter, par la forme qui fait exister, par la gloile (divine) attestée (5), Dieu dit. « Je suis le Compatissant, je suis le Bienfaisant, je suis l'Ami, pour mon serviteur Et (qui est) mon serviteur? c'est celui qui est loue en mon souvenir, mon nom et mon amour » (6) Et Il dit aussi, en cette Riwâyah (7). Quiconque dit « Il n'y a pas de divinité excepte Dieu, et Mo-

(2) ofq = plan cosmogonique.

<sup>(1)</sup> monhamir.

<sup>(3)</sup> Comm. B amoncele, au-dessus des sept cieux; énergie = flots de la révélation divine

<sup>(4)</sup> majma' Comm B. Covenant = définitions de la sagesse, inscrits sur la Tablette

<sup>(5)</sup> Comm B rubis, disque du soleil, planète Mars, ou le cœur; lumière du Trône, gloire, l'Esprit suprême, qui est l'acte de Dieu.

<sup>(6)</sup> Cf1 1c1, p 608

<sup>(7)</sup> Cette addition insolite, dont la teneur est à la rigueur conciliable avec la doctime hallagienne ultérieure de la shahâdah (ici p 787), est peut-être une interpolation ancienne, amenee par la mention de Mohammad au paragraphe suivant.

hammad est l'envoye de Dieu » avec pur ete (1), reçoit de droit le paradis, avec des grâces, des mivéricordes et des bienfaits perdurables »

XIV Par le discernement évident, par le Qor'ân glorieux, par Mohammad, l'envoyé de Dieu, par Gabriel, de la pait de Dieu (2). « Quiconque connaît ce monde per issable ne Me connaît point Quiconque se familiarise avec les créatures ne peut être Mon am. Celui qui est Mon ami ne connaît ni l'agrement, ni la peine que ce monde procure Quand Je regarde mon serviteur fidèle. Je le vois une lumière, comme un de mes anges (3). »

XV Par le Sinai, par le rubis de la lumière, par le maître de la balance (il dit) (4) « Le Royaume et la Royaute ont eté manifestes sous la forme d'Adam et de sa postérile (5), Dieu a manifeste Adam au moyen de Ses operations et de Ses noms, Il a fait descendre sur lui Ses benédictions, en créant le Royaume en présence du Qor'an de Sa majesté, « à Adom [dit-Il], la puissance et les bonnes œuvres » »

XVI Par le verdissement des herbes, par les teintes colorant les fleurs, par la vie de la Sainteté (divine) (6). « Le Paradis se rapproche pendant une journée de la terre sacrée, une fors par an (7). »

(1) ikhlas

(2) Comm. B discernement, élucidation de l'intellect grace au Qor'an et au hadîth, ou inspiration.

(3) Cfi hadith ap Qosh 173, Makki, qoût, II, 56, Fâris, in Sohia-wardi, 'awân f, IV, 278-279, et Baqli, tafstr de Qoi. XX, 43 (iecopié par Mand Kordî, in Sh tab I, 147)

(4) Comm B Sinai, ou mont Mastabah, ou monts de la Mekke, rubis, soleil, ou vision de Moise, maître , c'est Israfil

(5) au jour du Covenant Cfr. Hallâj, in Qor XXIII, 12

(6) Comm B herbes tendres, floraison fraîche du cœur, terntes de l'inspiration, me = brises extatiques, terre sacree = Jeiusalem « lieu d'ascension du Prophète, d'assomption des âmes, escalier d'Azrael et de Jésus ». Cfr Qor V, 24, et Makkî, qoût, I, 123
(7) Il s'agit, soit du 15 sha'bân (laylat al Bard'ah, Mottaqî, Kanz,

XVII Par le Nom souverain, par l'Espiit incréé (1), par la signification totale, Dieu dit « Mon Espiit d'intimité est pour ceux qui aiment, mon salon glorieux pour ceux qui acquiescent, ma puissance efficace pour ceux qui s'abandonnent » (2)

XVIII Par la nature (de l'homme) (3), par l'ombre étendue, par le témoin exalté, par la clarté incomparable (4) « Dieu n'a jamais creé de nature humaine plus affectionnée par Lui que [celle de] Mohammad et [de] sa descendance leur nature a été toute façonnée pour le Paradis » (5)

XIX Par le malheur et le bonheur, par le décret et la prédestination, par le pilier, par le Maître du pilier et du serment (6) « Dicu a fait un covenant avec les Banoû Adam sept mille ans avant (7) qu'il créât le corps d'Adam, alors ils n'étaient que des spiritualités, et ils se sont exprimés au moyen des lettres du Royaume et de la Royauté Dieu transcende le « comment » et la definition, aucune analogie ne Lui convient.

- V, 378), soit de la nuit du 9-10 dhoù'l hijjah à 'Arafât, selon un hadilh de Thawri, adopté par les Sâlimiyah (Ibn abi l Donyà, fada'il 10 dhi'l hijjah, ms. Leide, Warn 998, f 3<sup>b</sup>, Yâgout, odabâ, III, 173)
- (1) rouh qadim (cfr. Qor XLII, 52), « transfiguration de l'apparition divine » (Baqli).
  - (2) Comm B nom, c'est le Nom Suprême.
  - (3) kholq, cfr 1c1, p. 606, n. 1
- (4) Comm. B nature de la creation, ou d'Adam, ou du Commandedement incréé, ombre du matin (Qor XXV, 47), ou de l'arbre Toûba, clarte (preeternelle) de Mohammad, ou du Trône (cfr Lawldka)
- (5) Traduction peu sûre (ici p. 72), la fin du texte porte «'ishânrâ kholq janân gilî (ou kollî?)». Cfr l'adhân fâtimite « Mohammad est la meilieure des creatures » (Ibn Hammâd, trad. Cherbonneau): « la mieux aimée » (Mohâsibî, mot attribué a Hasan, ap Baqlî, in Qor XLI, 32)
- (6) Comm B malheur et bonheur = nafs et roûh, impiéte et islâm, enfei et paradis, Job et Salomon, pilier, yamânî (a la Mekke), ou à Jerusalem, pilier. seiment, il s'agit de la Ka'bah ou Dieu a inscrit le Covenant primordial
  - (7) Id selon Makkî (Kashf, 309). Cfi 1ci, p 599.

Il est ce Paradis (1) dont Il a dit Lui-même « qu'il embrasse les pré et post-eternités » La foi (des croyants) en Son précepte correspond à la foi qu'Il u en Lui-même (2), dans Son essence La louange qui Lui est rendue en toutes les claites postéteinelles est conforme a Son decret C'est en Sa sociéte que subsistent les corps, Il est la realité des esprits »

XX Par l'alfranchi sagace, par l'ange au legard fixe, par le roi qui délibère (3), de la part du Vivant, de l'Audient, du Voyant (4) « Dieu dit · Quiconque me cherche querelle pour quoi que ce soit que je ne lui ai pas donné, je le priverai de ce que je lui ai donné, jusqu'à ce qu'il se repente S'il se repent, je lui fais revêtir une chemise neure, telle qu'il n'en avait jamais portée auparavant (5) Quiconque ne se repent pas, je le vide de la misericorde qui lui avait éte réservée, et je lui prepare en enfer une place où jamais je ne le regarderai. Quiconque me fait don de ce que je lui ai donné, et le fait par pur amour, je le ferai roi d'un Royaume où la corruption ne saurait pénétrer »

XXI Par l'heure des heures, par la beauté, par la grâce, par la volonté intime, de la part de Dieu (6) « L'amour de Mes amis démontre Mon amour, la volonté de Mes saints demontre Ma volonté, le précepte de Mes sages démontre Mon

<sup>(1)</sup> Janan, en poesie persane et turque postérieures.

<sup>(2)</sup> Cf Kal 23

<sup>(3)</sup> motadabbir

<sup>(4)</sup> Comm B. affranch, c'est l'intellect, ange, c'est l'âme sanctifiee contemplant, roi, c'est l'intellect actif, hadîth « La majesté est Mon turban et la grandeur Mon manteau, quiconque Me querelle, Je le jette en enfer sans M'en soucier ».

<sup>(5)</sup> Cfr un logion semblable de Jesus, ap Justin, adv Tryph, 116, et le hadith qodsi nº 8 de la collection Nabhani (d'apres Moslim)

<sup>(</sup>b) Comm B heure de la Resurrection (Qor XXII, 7), beaute d'Adam et de Joseph; grâce, science; volonte, amour du cœur.

précepte. Tout ce qui existe, existe de par Ma science, Ma puissance et Ma volonte »

XXII (1) Par le vent du sud, par l'essence du Mîm trésoriei (2), par Mes constellations, par les nebuleuses, par les éclairs, par Mon océan, aux vagues scintillantes, par la gloire et le cœur, on dit « Que Dieu, chaque nuit, descend du ciel sur la terre, [avec une perle blanche] (3), pour parler soit aux Awtâd, soit aux Ahdâl, soit aux Wâlihoûn, soit aux Mojtahidoûn, et Il ecrit (sur cette perle) (4) le nom de chacun d'eux, afin, le jour venu, de leur rendre en récompense inspirations pour inspirations, et clartés pour clartés Alors Il emplit, de bienfaits et de bénédictions, la terre, puis Il disparaît, dans la souveraineté glorieuse de la merveille du mystère » (5)

XXIII Par le mois de Rajab, par le gardien du voile, par

<sup>(1)</sup> Comm B vent du septième ciel, tresorier, ange qui garde le flux de l'inspiration, ocean, sous le Trône, gloire, l'Esprit.

<sup>(2) &#</sup>x27;ayn-mîm, cfr abréviation nosayri, ici p 508.

<sup>(3)</sup> dornat baydá (le mot manque chez Baqli, mais figure chez Ibn al Dà'i) La célebre « Perle B'anche » des Yezidis et d'Ibn 'Arabi (n° 214 de la liste de ses ouviages), dont Wâsiti disait « Dieu crea une Perle pure, qu'il regarda avec hauteui , elle fondit de timidite et s'ecoulait Ii lui dit alois « descends du ciel » , « elle en descendit en rivières » (Qor XIII, 18), et la purete des cœuis provient de la venue, en eux, de cette eau » (Sohiawardi, 'awdrif, I, 61, in Qor XIII, 18, cf Ghazalf, mishkat, 35) Un hadith recueilli par le Lisân al 'arab (s v Q S M) ajoute « Les élus du septieme ciel (ghoraf), y seront assomptes dans une Perle Blanche, sans cassuie (qasm) ni félure » (cf. Mojāhid, ap. Ibn 'Arabi, mohâd II, 143)

<sup>(4)</sup> Ibn 'Arabî rattache le qalam à la Perle Blanche (cfr aussi fot, IV, 614)

<sup>(5)</sup> C'est le fameux hadîth al nozoûl, admis par Ibn 'Iyâd, Bokhâiî, nie par Jahm et l'imâm 'Alî Ridâ (ihtijuj, 208, Sabziwarî, 104 = 'aql), explique allegoriquement par Ghazali (iljûm, 6, 20. mishkûi, 24) Cfr Makkî, qoût, I, 31, Kîlânî, ghonyah, I, 50-51, II, 68; Fakhr Râzî, As'as, 125, 136, Najdî 421, Nabhânî, jûmî', n° 5.

l'intendant de la Résidence visitée (1), par le gardien du voile ultime, par le messager supième (2) « Dieu va iéunir les esprits sanctifies, lor sque Jesus reviendra sur la terre Il y aura sur terre un trône placé pour lui, et dans le ciel un trône placé pour lui Dieu composera un livre contenant la prière définitive, la dime définitive, le jeûne définitif et le pèlei mage définitif '3), et Il lui remettra ce livre par le héraut des anges, disant « Irradie! Au Nom du Roi Absolu! »

XXIV Par l'arc de Dieu brillant de ses vives couleurs, par les orients (des astres), par la mansion (mère) des mansions zodiacales, par le pôle, par celui dont l'index inscrit sur les tablettes, par les clartés, par les êtres qui gouvernent les événements, par la sagesse absolue, par la parole combinée suprême (4) « Dieu est, avant toute chose, quiconque sait cela est proche de Lui. Dieu apparaît dans toute chose, Dieu disparaît dans toute chose, quiconque sait (cela) est embrassé dans le « repos » de Dieu. Quiconque est devenu semblable au soleil chante la gloire de Dieu (5) »

XXV. Par le sens de la balance de l'an 290 (= 902 de notre ère) (6), par le siècle annonciateur en l'an VII de la

<sup>(1)</sup> Bayt ma' moûr.

<sup>(2)</sup> Comm. B qardien, ange . intendant = Jésus, ou Gabriel, gardien du voile entre le jujulier et le Trône = Aziael ou Michel, messager = Isiâfil, qui transmit aux anges les ordies de Dieu Ce hadûth explique Qor IV, 157, comment tous les esprits pièteions serment à Jésus pour l'Islam (B)

<sup>(3)</sup> Remarquer la suppression intentionnelle, ici, de la shahâdah (cfr ici p. 787), elle figure au contraire dans le texte parallèle de Haytami (p. 128-129) Sur Rajab, von Kilani, ghonyah, I, 153.

<sup>(4)</sup> Comm B arc-en-ciel, ou les quatre eléments, orients (Qor XXXVII, 5), mansion, giande et petite Ourses, celui, Mohammad ou une planète, êtres, anges ou planètes (Qor LXXIX, 5), sagesse = Qor'an, parole = Nom Suprême.

<sup>(5)</sup> Cfr Qor LVI, 88 et Qor. XXV, 79.

<sup>(6)</sup> Cfr. 1c1, p. 74 et p. 732

vocation (1), par le saint de la proximité (2) « Dieu dit · Mon opération fait suite à mon operation, et mon regard à mon regard, ainsi clartés et inspirations s'enchaînent les unes aux autres jusqu'au jour de la résurrection Quiconque s'en remet à Dieu, pour l'enonciation de l'attestation qui L'atteste un, prononce le Nom Suprême, et acquiert un rang glorieux en puissance, après qu'il aura quitte ce monde (3) »

XXVI Par le croissant (de lune, vers l'horizon) du Yémen, par l'oiseau d'heureux augure, par l'instrument (a inscrire) du Royaume (4), par la résurrection des résurrections (corporelles), par l'image de Dieu, par la lumière indéfectible, par l'existence, par la langue du mystère de grâce (5) « Dieu dit. Mon désir, à l'égard de tous mes serviteurs, c'est qu'ils me louent, en pensee, parole et action, par mon opération et action de grâces, ou par mon amour, selon toutes les clartes (6) »

XXVII. Par le beau visage, par le vendredi solennel, par l'attestation à la Ka'bah (7) « Dieu lance, durant chaque

<sup>(4)</sup> Cfr 101, p 732. En réalité, mab 'ath est un terme technique dû à Ibn Adham (voir Essai, s v).

<sup>(2)</sup> Comm B (Qor LV, 6) balance du décret divin, ou de la raison, ou du cœur, ou du mystère, annonciateur de l'avènement du Royaume, ou de l'éternité du Paradis, vocation de Mohammad (avant l'hegire, en 609), saint = un des quatie premiers Khalifes.

<sup>(3)</sup> Ineffabilite du tawhid, cfr. ici p. 643 et p. 788

<sup>(4)</sup> jandarah Molk

<sup>(5)</sup> Comm. B crossant se levant dans le ciel, au sud de la Ka'bah, ou Oways Qarant, ou la pupille de Gabriel; osseau huppe de Salomon, ou 'anqâ moghrib, ou coq blanc (au-dessous du Trône), ou inspiration divine, instrument, jai dins de l'Omnipotence préeternelle et de la Royaute absolue, ou Isrâfil, resurrection trompette d'Isrâfil, image, le Trône, le paradis, ou Adam, lumière foi, islâm, existence suprême, par inspiration de l'Esprit, langue de la sagesse coranique; cfr Qor. LI. 56

<sup>(6)</sup> Ici p. 530, n 4

<sup>(7)</sup> Comm B visage Adam, Joseph ou Mohammad, ou Trône, ou beauté de l'equivoque divine (hosn illibás, cfr. ici, p. 603 et p 867),

nycthémère, trois cent soixante coups d'œil (1), à chaque coup d'œil Il attire plus près de Lui l'esprit d'un ann d'entre Ses amis, et Il élève, à la place de celui-là, un de ses familiers Et Il fait misericorde, par ce même coup d'œil qu'Il eut vers cet ami, à soixante-dix mille de ceux qui professent de l'amité pour cet ami (2). »

#### V

# L'originalité littéraire d'al Hallaj.

### a) Le style

## 1 Le choix des mots et la prosodie, deux quitdah

Au premier degré, l'originalité d'un écrivain se marque par le choix des mots Le vocabulaire d'al Hallâj est particulièrement riche, nous avons dressé plus haut (3) un tableau de ses emprunts aux sources islamiques les plus variées, et nous donnerons ailleurs (4) l'inventaire de son lexique technique Conformément au « provignement » immémorial de la langue arabe (5), un certain nombre de ses termes techni-

vendredi jour de la Résurrection ou jour d'Arafat, attestation d'Abraham (trace de son pied), ou des pèleins ou du gotb, ou de Khidi.

- (1) Cfi. Ibn al Jawzi, ro'oûs al qawâi'r, p 44 figuration atomistique de l'ubiquité de la grâce divine 'Amr Makki (cfr. l'autre Makki, qoût, II, 121) place ces tiois cent soixante coups d'œil dans la pietternite (Hojwiif, Kashf, trad, p 309) Tiimidhi les etudie aussi en son Kháiam, quest. 123. « 600 » selon le hadith de Baqli (shath). f. 19
- (2) Cfr 1c1, p 754 intercession des saints, admise pour Oways par les ash'arites (cfr aussi Makkî, qoût, II, 47) « La meilleuie devotion est d'aimer les saints de Dieu, car les aimer marque que l'on aime Dieu » (Shâh Shojâ' Kirmânî, ap. Haytamî, fat. had, 237). Cfr Qâsim Sayyârî sur l'intercession des saints pro populo (ap. Baqlî, tafsîr, f 319b).
  - (3) P 469 seq
  - (4) Essar
  - (5) Essar, cfr Qor'an (forgan...)

ques sont des emprunts à l'arameen lâhoût, nâsoût, hâkoûl, şayhoûr

On a critiqué ses pluriels irréguliers toloû', pluriel de tal'ah (1) On a dénoncé la technicité excessive de certains poèmes (2), et les défectuosités de style (rakâkât alfâz) de la qasîdah « Oqtoloûnî » (3), entre autres

Al Hallaj a des trouvailles d'épithètes, des métaphores saisissantes. une flûte dolente incite à la mélancolie? C'est Satan qui pleure sur un monde périssable (4) — « L'abnégation 9 C'est garder la braise ardente sous la cendre des vicissitudes du destin » — Parlant des trois degrés de la voie mystique, sâlik, majdhoûb, ma'khoûdh ... « Le second est placé en position d'annexion (5) avec l'union (mystique) et de rupture avec tout le reste, quant au troisième, il n'y a pas, vers lui, de chemin frayé, ni par les echelles du tanaggol, ni par les fenêires de l'ittilâ' » — « L'eau trouble avec l'eau trouble demeure laissée (mahoût), et l'eau claire avec l'eau claire reste agrégée (manoût), sans qu'aucun rapt ait sur elle prise (tawt), aussi les paroles de ceux qui expriment un tel état ne sont-elles que le flux (fayd) [écumeux] d'une mer pleine (imtilå), et, « quant à cette écume, elle sèche » (Qor XIII, 18) (6) — « La plus belle vocation, c'est celle de mendier (= qui avoue sa pauvreté, disant · Voici un pauvre!) (7) » — « Le pervers (khablth), c'est celui qui tourne

<sup>(1) &#</sup>x27;Ali Qonawi, sharh al ta'arrof, f 57b

<sup>(2)</sup> al nazm shadid al rakdk (id f 59a)

<sup>(3)</sup> Jildaki

<sup>(4)</sup> Ici p. 131-132 Il est vain de pleurer la peite de ce qui perit cfr les hadith fi dhamm al hazin 'ala'l donya (lbn al Jawzi, mawdoû'at, s. v.).

<sup>(5)</sup> ma'toûf

<sup>(6)</sup> Baqli, shath, f. 131.

<sup>(7)</sup> Id., f. 127, cfr. Asın, Logia D Jesu, nº 73, d'après Makkî, qoût, 1, 263

vers les choses mauvaises l'œil (candide) de la pureté (1) »

Les alliterations sont fréquentes, elles ne proviennent pourtant ni d'une jonglerie de poète, ivre de rimes, — ni d'une emphase de rhéteur, épris de sons vides Al Hallâj use du saj dans un double dessein entrechoquer ainsi, par un violent contraste, des mots dont les racines trilitères sont apparentées et consonantes, est un moyen de montrer que l'idée ne « colle » pas forcément au mot qui la traduit (2), et c'est aussi indiquer, par une assonance commune, la secrète affinité qui peut unir les sens respectifs de deux mots différents devant la pensée

Au second degré de l'originalité littéraire intervient la considération des coupes, l'examen de la phrase quant à sa structure.

En prosodie, d'abord ses mètres présérés sont  $\cdot$  basit (29 + 5), tawil (14), wâfir (6) et ramal (6 pièces) Ses rimes préférées (3) sont  $\cdot$  râ (18), noûn (16), mîm (8), bâ (7).

Harawi juge que le style de ses poèmes est « relevé » (fasth) Ma'arri, qui analyse en détail (4) son quatrain Yâ sirra sirri (5), n'y trouve à critiquer que la rime finale discutable ilayy (a) (6), et l'usage abstrait, comme substantif déterminé, de koll

Al Hallaj se sert volontiers (7) d'un type de distique intéressant; véritable quatrain (8) en miniature, où les premier,

<sup>(1)</sup> In Qor XXIV, 26 Cfr aussi ici, p 541, et p 595.

<sup>(2)</sup> Ici p 575.

<sup>(3)</sup> Voici la proportion chez Motanabbî lâm (47), mim (41), dâl (34), bâ (33), râ (30), noûn (20)

<sup>(4)</sup> qhofrán, 150

<sup>(5)</sup> Icı p 526.

<sup>(6)</sup> Il l'emploie lui même (Lozoûmîyât, II, 437)

<sup>(7) 11</sup> distiques sur 26

<sup>(8)</sup> Le mot est de Sarraj

second et quatrième hémistiches riment ensemble, a a.b.a. On sait que son disciple et admirateur Ibn abî'l Khayr (1) a précisément constitué le quatrain persan sur ce type, qui est également celui du doû bayt (2), populaire à Wâsit au III° siècle de l'hégire, premier ancêtre des mowashshahât

En prose rimée (mosajja'), al Hallaj suit de trop près le style coranique pour ne pas briser fréquemment le rythme de l'assonance Les Tawâsîn n'ont donc que de courts passages en saj' simple (3), en saj' vocalique alternant (4), et en saj' à redoublement interne (= tarsî') (5)

Ses prières (adiyah), et surtout ses « oraisons extatiques » (monâjât) sont, contrairement à une convenance traditionnelle (6), rédigées en saj' il les assimile ainsi à de véritables khotab (sg khotbah) publics, comme ceux des qossâş anciens, et ceux du vendredi à la mosquée (7)

La prose rimée lui sert d'ailleurs de tremplin pour la poésie, ses définitions s'explicitent en vers (8), la pensée, chez lui, devient chant, comme le récitatif passionnel succède (dans les épopées populaires d'Antar et des Banoû-Hilâl) au résumé narratif Au rebours du procédé cher aux poètes de l'amour platonique (9), chez qui la paraphase explicative en prose succède aux vers. En voici, pour exemple, une lettre (10) qu'al Hallâl écrività Ibn'Atâ sur leur commune amitié:

<sup>(1)</sup> Icip 408.

<sup>(2)</sup> Diyab, ta'rikh adab. . 137, Ibn Khaldoun, moqaddamah

<sup>(3)</sup> V, 2, 6, 21, 32, VI, 31, XI, 15, 25. Cfr II, 2, 5, 7, 8.

<sup>(4)</sup> V, 35 (début)

<sup>(5)</sup> V, 37, 38, XI, 21. Cfr 'Askari, sind 'atayn, 199-203, 296

<sup>(6)</sup> Ghazali, 1hyd, I, 216

<sup>(7)</sup> Revendication publique d'une mission apostolique, cfr. la règle sur la clandestinité des miracles (ici p. 133)

<sup>(8)</sup> Cfr 1c1, p 125-129

<sup>(9)</sup> Vita Nova et Convito de Dante, Dhakha'ir d'Ibn 'Arabi.

<sup>(10)</sup> Souvent citée Kharkoushî, f. 278b, Ibn Jahdam, bahjah (reco-

« Que Dieu prolonge pour moi ta vie, et qu'il m'épargne de te voir mourir (1)! Qu'il te donne le sort le meilleur que le destin ait fixé, et que la renommee ait cité! Et, avec ces vœux, (je t envoie) ce que contient mon cœui d'ardeurs, pour les intimités de ton amitié, d'emerveillements, pour les trésors de ton affection, — cela, qu'aucune lettre ne pourrait traduire, aucun calcul dénombrer, aucun reproche effacer (2). Aussi te dis-je.

Tu m'as ecrit, mais je ne t'écrirai pas (3), voici
Que je viens d'ecrire à mon Esprit sans rediger de lettre
Parce que l'Esprit (divin), rien ne peut Le separer d'avec ceux
Qui L'aiment, comme la venue d'une conclusion, loi sque se clôt

Aussi toute lettre emanant de toi, ramène ainsi vers toi, Sans renvoi d'aucune reponse, sa réponse (4) »

#### Qasîdah Lıl'ılmı ahlo

Pour la Science, il y a des vocations, — pour la foi, il y a une progression

Et, pour les sciences comme pour les savants, il y a des expériences (5) La science, c'est deux sciences (6), l'une sterile, qu'on rejette, l'autre [qui sert,

Et l'oréan, c'est deux oceans, l'un (qui s'avère) maniable, l'autre [dangereux.

pie ap Khatib, Ibn Khamis et Sha'rawi, tabagat , I, 108), Sarraj, masari, 319.

- (1) On sait qu'Ibn 'Atâ périt à cause d'al Ilallâj (101 p 261) Le même debut figure dans la dedicace, infiniment moins pure, du Kitâb al zohrah d'Ibn Dawoùd à Ibn Jami' (101 p. 170)
- (2) Voir, pour les prototypes de ce prologue. Tawhidi, sadaqah, 79 80
  - (3) Cfr pensée contraire d'Aboû Nowas (diwan, 391)
- (4) Origines de ce thème ap Tawhidi, l c., 149, 184, 117, cfr Riw. XXII.
  - (5) tajárib.
  - (6) Cfr. Misri, Bistâmi, sur ce thème.

Et le temps, c'est deux jours, l'un (qu'on trouve) mauvais, l'autie [beau (1),

Et le genre humain, c'est deux genres, l'un (que l'on voit) comble, [l'autre depouille.

Recueille donc en ton cœur ce que te dit un temoin sage,
Et considère, en ton entendement, car le discernement est un don
Pour moi (2), j'ai escalade une cime sans avoir à poser le pied,
Cime dont la montee reserve, a d'autres qu'a moi, des perils
Et j ai plonge, au fond d'un ocean, sans que mon pied y entre,
C'est mon espirit qui l'a sonde, c'est mon cœur qui en gardele goût.
Car son fond de gravier est une Perle (4) dont aucune main ne peut
[approchei,

Mais que la main des pensees peut ravir.

Et j'ai bu à ses eaux le rassasiement (3) sans entr'ouvrir la bouche. Or c'est une eau (familiere) dont les bouches (humaines) ont deja bu L'esprit, dès son origine, en a eu soif (5),

Et le corps y a éte trempe (6), avant que d'être faconné
Pour moi, je suis un orphelin, mais j'ai un Père en qui j'ai recours (7)
Et mon cœur, tant que je viviai, s'attriste qu'Il l'ait ainsi choisi (8)
Aveugle, je suis voyant, simple d'esprit, je suis sagace
Et ces expressions miennes, si tu y tiens, peuvent s'intervertir (9)
Les maîtres [en la science] savent ce que je sais, ils sont
Mes compagnons, car celui qui veille pour de bonnes œuvres est
[associe à des compagnons (10).

- (1) Imité par Qâboùs, en sa helle quidah « Et le temps, c'est deux jours, l'un clair, l'autre sombre, et la vie, c'est deux parts, jour de trêve et jour de guet » (dejà citee par G. Jones, Poes. Asiat Comment., 4777, p. 278)
  - (2) Anni
  - (3) hasba'oho Jawhar · au sg. « perle » et « Essence ».
  - (4) Mot prête à Aristote (Maqdist, bad', II, 81)
- (5) Discussion entre Yahya Râzî et Bisţâmî (Qosh. 173; Sh. tab, I, 76, Aflâkî, trad Huart, 70).
  - (6) Petri, comme dans un ferment surnaturel cfr ici, p. 833
  - (7) Annı yatimõ, wa li Abõ alvûdho bihi
- (8) Pour fils, et rendu orphelin par cela même 'inah = élection.
- (9) « Voyant, je suis aveugle.. » (interversion de l'election : damnation).
  - (10) La grâce a prédestiné les amittes sacrées.

Leurs âmes ont été présentees les unes aux autres à l'origine des temps, Puis elles ont brillé, comme le soleil, (pour vous montier que) le [temps s'enfonce comme un sentier dans la montagne (1)

# Qasidah « Sokoûtő, thomma samtő » (2)

- « C'est le recueillement, puis le silence, puis l'aphasie Et la connaissance (intuitive), puis la decouveite, puis l'éli-[mination (3).
- Et c'est l'argile, puis le feu, puis la clarte Et le froid, puis l'ombre, puis le soleil
- Et c'est la rocaille, puis la plaine, puis le desert Et le fleuve, puis l'ocean, puis la grève.
- Et c'est l'ivresse, puis le dégrisement, puis le désir
   Et l'approche, puis l'opulence, puis la joie
- Et c'est l'étreinte, puis le desseirement, puis la disparition Et la separation, puis l'union, puis la calcination (4).
- -- Et c'est la trance, puis le rappel, puis l'extase Et la conformation; puis le dévoilement, puis le deguise-[ment (5).
- Phrases, accessibles à ceux-là seuls qui ne prisent pas plus La vie de ce monde qu'une pièce d'un sou.
- Voix de derrière la porte, mais l'on sait Que les conveisations des hommes, dès que l'on s'approche, [s'assourdissent en un murmure
- --- Et la dernière idee qui s'offre au fidèle En arrivant au terme, c'est « mon lot », « à moi »
- Car les creatures sont serves de leurs penchants,
   Et la verité, sur le Vrai (6), lorsqu'on L'a trouve, c'est qu'Il [est Saint »
- (1) al dahro gharbibo (Qor. XXXV, 25)
- (2) Gumushkhani, l c ,224 On remarquera que « les stations » (ma-qâmât) du voyage mystique sont classees ici six par six (Cfr. Wâsiți, ap. Sarraj, loma', 42 Cfr. 'awdirf, IV, 230, 276).
- (3) rams, l'effacement radical de tout moyen terme, expliquant Dieu à l'homme l'embrayage direct de la conscience par le dedans
  - (4) tams, la réduction en cendres, qui laisse des traces précises.
  - (5) labs, la déiformité de l'homme sanctifié (1c1 p. 497, n 3).
  - (6) Dieu.

#### 2. La période

A examiner les œuvres en prose d'al Hallâj, une question se pose, celle d'une ordonnance d'ensemble pour les phrases, d'une syntaxe des propositions (1), trait généralement absent de la littérature arabe, comme le notent 'Abd al Qâdir Jorjânî et Ibn Khaldoûn, faute de conjonctions de subordination nettement differenciées, Elias de Nisibe la bien dit (2), à propos de Qor. III, 5, on ne sait souvent jusqu'où porte le verbe principal, il y a équivoque.

Il y a, chez al Hallâj, de véritables périodes, faisant progresser l'ordre des pensées vers l'affirmation d'une intention maîtresse. Ses périodes, dérivees de celles de Jonayd et de Tirmidhî, suivent une gradation analytique fort accentuée, presque pesante, ce qui fait violence, tant à la discontinuité réaliste du discours, en arabe, — qu'à la spontanéité plus que lyrique de l'introspection en mystique. Elles marchent presque comme par syllogisme, répétant les termes, enchaînant les jalons.

Il y a là d'abord, à n'en pas douter, des aramaismes (3), mais à cette influence, si nette chez Jonayd (4), s'en mêle chez al Hallâj (5) une autre: celle des hellenismes (6) que les traductions littérales de textes philosophiques grecs en

- (1) Question du wasl et du fasl ('Askari, sınd'atayn, 319 seq ).
- (2) Dialogue, trad. P. Aziz, ap Anthropos, V, 2, 444 454
- (3) L'arameen etait la langue financiere officielle des Sassanides (houzvarech), au moins pour la Mesopotamie (d'où elle a profondement agi sur la syntaxe pehlevi, voir Essai)
- (4) Voir la fin de sa Dawâ al arwâh. avec ses pléonasmes, réduplications de relatifs et possessifs, ses entassements de mots se régissant en cascade, ses particules nuancées, et la malleabilite de la construction verbale, se morcelant par inversions, changements de sujet et de temps.
  - (5) Ici p. 468, n. 476-77, 496, Sol. 2, Yazd 2.
  - (6) Ici p 471.

syriaque, et du syriaque en arabe, — au III° siècle de l'hégire, avaient canalisés jusqu'en arabe (1) Particulièrement la mise en scène dialoguée, et le plan syllogistique des discussions Al Hallàj, le premier, emploie (2) les alternances in qolto., qâla (ou fa), man qâla, fa., procédé que Ghazâlî et Ibn Roshd reprendront dans leurs cahâfot

Il y a presque équilibre, chez lui, entre le type de période araméenne, beaucoup plus conforme à la tradition arabe, et le type hellénistique Dans la cinquantaine d'années qui suivra, Fârâbî et Tawhîdî donneront la préférence à la clarté supérieure de la syntaxe de subordination hellénistique, qui triomphera avec Ibn Sînâ, Ghazâlî et Ibn Roshd Rien de plus curieux, à ce point de vue, que de comparer, dans leurs coupes, une période d'Ibn Sînâ et une période d'al Hallâj, destinées toutes deux à amener à la même conclusion Ex..

[Hallaj, ms Londres, f 326a].

« Le voile? C'est un rideau tendu entre le chercheur et le terme de sa recherche, entie le novice et l'objet de son vœu, entre l'homme déterminé et le but de sa résolution. Il sied donc d'esperer que ce voile n'existe que pour les créatures, non pas pour Dieu Dieu n'est pas voilé, ce sont les creatures, elles, qui sont voilees. » Et il ajoutait « ton voile ° c'est ton infatuation! » (3) [Ibn Sina, 'ishq, ed Caire 1335, f 87-88].

« Le Bien primordial, en Son essence, est visible et rayonne pour tous les êtres; cai, si Son essence etait voilee pour tous les êtres per se, et ne rayonnait pas pour eux, elle ne leur serait pas connue, et ne leur communiquerait rien.. Non, Son essence est rayonnante per se, et ce n'est qu'à cause de l'incapacite de certaines essences à accueillir Son rayonnement qu'Il leur est voile En realité, ce voile n'existe pas en dehois de ces essences, qui, elles, sont voilees. »

<sup>(1)</sup> Critiques de Nashi

<sup>(2) &#</sup>x27;aqîdah (cfr. Ibn al Jawzî, 10'oûs al qawârîr, 45, et Sohrawardî, 'aqîdah arbûb al toqa)

<sup>(3)</sup> Cfr. supra, p 700 et Ghazali, mishkat, 47. — Comp Ghazali avec Hallaj quand il le commente (Ihya, IV, 174-178). — Comp aussi Hallaj (Sol. in Qor. XLVI, 25) avec Ibn Roshd (mandhij, 67-68) sur le Trône.

La lecture du Bostân al ma'rıfah montre en plein rendement les ressources si riches de la syntaxe des propositions chez al Hallâj marche dialectique et syntaxe de subordination (§ 1-2), — marche syllogistique dialoguée et syntaxe d'interdépendance (§ 3-13), — marche par paraboles et syntaxe d'encastrement (§ 15, 19-21, 24).

Al Halla, use enfin, pour conclure, et détendre l'attention de son lecteur, au sortir de syllogismes serrés —, d'un cliquetis surprenant d'allitérations. Margoliouth y a vu une sorte de parti-pris musical, cherchant à atteindre « l'émotion, plutôt que la raison », chez les auditeurs (1) Je ne le pense pas, il vient de faire appel à la raison, ce qu'il veut, maintenant, c'est relâcher l'attention, pour que la méditation intérieure commence. La période se morcelle en courtes phrases, opposées deux à deux, - la phrase en couples de termes à épithètes antithétiques, enfin, les termes composés s'exfolient en syllabes independantes, comme des fruits déhiscents (2). De même qu'un joueur de luth, après l'exécution du dernier contour mélodique, abandonne le plectre, et pince les cordes, avec le doigt, pour leur faire rendre, une à une, des sons mats, avant le silence, - notre auteur décoordonne les membres de la phrase, le corps qui va périr, d'avec les acceptions de l'idée, l'âme qui va prendre son essor (3), la langue, bercée, s'assoupit, - et le cœur, délivré, se recueille (4).

<sup>(1)</sup> L c., p 183 Jâḥiż a épiloguê avec scepticisme sur ce procêdé (hayawân, IV, 64)

<sup>(2)</sup> Taw. V, 35, VI, 31, XI, 20-26.

<sup>(3)</sup> L'image est de Kolthoum 'Attâbî: « Les mots sont des corps, et les idees des âmes. si tu intervertis l'ordre des mots dans la phrase, leur nature est transmuee, et leur physionomie (hilyah) transformée » ('Askarî, siná'atayn, 120).

<sup>(4)</sup> Ici p. 906.

### 3. L'intention maîtresse de la pensee

Nous avons déjà donné (1) sur ce point fondamental des explications étendues. Qu'il traite le problème de la voie ascétique, de la connaissance illuminative, ou de l'union mystique, sa pensée invite toujours à un effort de libération spirituelle; par une espèce de « gauchissement » (2) intentionnel des modes d'expression usuels, par une invagination de la réflexion dissocier d'abord l'essence de la chose, l'idée que nous en concevons, la retirer de sa gaine, de sa gangue. de l'écorce verbale et grammaticale qui nous a permis de la repérer et de la saisir; puis discerner en cette idée ce par quoi elle nous devient assimilable et concevable, goûter cette saveur secrète, cette sève centrale qui vivifie son essence (comme la nôtre), une grâce, qui vient de Dieu

La première étape de la méthode hallagienne est, contrairement au littéralisme des *Hashwiyah*, d'extraire une essence immatérielle et intelligible des rites formels du culte (3) La seconde est, contrairement à la logistique libertaire des *Motakallimoûn*, de maintenir à la « science des cœurs » son caractère expérimental, de fervente observation des opérations de la grâce divine en nous-mêmes (4).

Arrive là, al Hallaj, par une démarche directe, incite l'âme à passer outre (5), droit vers Dieu On assiste alors, grâce à un gauchissement concerté de la phrase, — à une simplification et élucidation croissantes de son objet apparent, — corrélatives d'un amincissement, d'une transparence pro-

<sup>(1)</sup> Ici p 471-74, 540-42, 565, 570

<sup>(2)</sup> l'wijâj, dit Hojwîrî: l'éclatement du silex, la torsion du tisonnier, la courbure de la roue, le nœud de la corde (cfr ruban paradromique de Listing), marques de l'intrusion de l'esprit dans la matière.

<sup>(3)</sup> Riwâyât, passim, Monâjât, id.

<sup>(4)</sup> Akhb. 19, 21, 34, etc.

<sup>(5)</sup> Taw. II, 4, III, 8, V, 21.

gressive de la personnalité de son sujet provisoire (1). Et, à la limite extrême, atteinte en deux ou trois incidentes décisives (2), — intermittences libératrices, — l'Objet transcendant et unique, le seul Réel, Dieu s'affirme brusquement au lecteur comme directement concevable, — tandis que, simultanément, le « je » humain, sujet normal de la phrase, s'esquive (3) devant un « Je » divin

En ces passages, al Hallâj nous donne la description même et le mécanisme surnaturel du *shath*, de la « parole inspirée »

Le fait capital de cette exposition, évidemment extatique, de la « consommation », rêvée par tous les mystiques, « du sujet en son Objet », c'est qu'elle définit sa réalité comme d'une identification intermittente (4); elle ne se produit que par une transposition soudaine (et amoureuse) des rôles entre le sujet et l'Objet, par une vivification instantanée et transcendante du sujet, une « touche » se surimposant en lui comme l'oscillation, la pulsation, la sensation ou la conscience, — sans jamais se fixer normalement dans le cœur (5), pour un sujet humain donné, ici-bas.

En cela, l'œuvre hallagienne est une apologétique vraiment transcendantale de la religion, elle entame, au nœud même de leurs origines, au fond de la personne humaine en acte, les deux panthéismes qui ont rongé l'Islâm

<sup>(1)</sup> Cfr. Jalal Roûmî, sur le vase de teinture « howa » (ap Anqirawî, sharh de son Mathnawî, II, 113).

<sup>(2)</sup> Taw II, 6, III, 7, 11-12, V, 5-10, 21

<sup>(3)</sup> D'abord, le « mon » ne se rapporte plus à ce « je » là, mais à Dieu (V, 5, et prière de la dernière veillée, in medio), puis le « je » lui-même se volatilise, devant le « Je » divin

<sup>(4)</sup> Taw II, 5-6, III, 8, Akhb. 10, 12, 15, 36, 48, 50, Taw VIII, 7, IX, 2; X, 5, 101, p 522.

<sup>(5)</sup> Taw XI, 15, au rebours des « qualités » humaines; physiques, intellectuelles ou morales.

mystique · le monisme pragmatique des illuminés, Noseiris et Qarmates, — et le monisme logique des philosophes hellénisants « L'un erre dans les oueds desséchés de la recherche, l'autre se noie dans les océans de la réflexion » L'un confond l'unité concertée de l'univers avec l'acte pur du Dieu unique, l'autre identifie le Réel transcendant avec la réalité de chaque chose (1).

Ghazâlî (2), reprenant après lui la lutte contre ces deux adversaires, luttant séparément contre l'initiatisme arbitraire des Néo-Ismaeliens (3), et contre la logique exclusiviste des philosophes (4), n'arrivera pas, avec toute la souplesse et la variété de ses méthodes, à égaler la simplicité puissante de cette attaque frontale.

## 4 Les emprunts et les imitations

On a signalé, depuis longtemps, parmi les poèmes d'al Hallâj, des pièces à restituer à d'autres poètes mystiques, et qu'il dut réciter à ses auditeurs au cours d'exposés doctrinaux: pour illustrer sa pensée par des vers qu'ils crurent être aussi de lui; cela est sûr de certains vers d'Aboû'l 'Atâhiyah (5), de Jonayd (6) et de Somnoûn (7); pour Noûrî, l'attribution me paraît contestable (8).

- (1) Ouvaroff « Vulgus omnia vult Deos esse, philosophus Deum esse omnia » (Nonnos, . 1817, p. 24).
- (2) Qui a attaque, comme lui, au début, les Hashwîyah (ap ihyâ I-II, madhâhib ahl al salaf, faysal), et les Motakallimoûn (ap. ihyâ, III-IV, faysal, maqsad, jawâhir, iqtisâd)
  - (3) Ap mostazhirî, mawahim, massal, hojjat al haqq, dorj, qistas
  - (4) Ap. magasid, tahafot, ladoniyah, mishkat
- (5) Ici p 150, 304 (diwân, 135), ajouter une noûniyah sur le bayn (id, 272).
- (6) Wa bada laho ..., qaloù' jafayta l ..., taḥaqqaqtoka... (var. taḥayynytoka . 101 p 95).
  - (7) Ici p. 98 et p 924.
- (8) Probable pour « Kadat sard'ir sirri .. », mais non pour la ni'd (contre Qannad, Harawî la restitue formellement à Ḥallāj).

Il y a plus, il aurait utilisé, en les appropriant à l'amour mystique, certains poèmes profanes d'Abd al Samad Mo'adhdhal Basrî (1) et de Hosayn Dahhâk Khalî' Pour Mo'addhal, en réalité, l'appropriation a été le fait de Shibli Pour Khali', les deux poèmes qu'al Halla, lui aurait empruntés, Tajásarto..., et Nadímí, ont été attribués également à Aboû Nowâs (2). Quel est leur véritable auteur? Sont-ils vraiment d'origine profane? J'en doute pour le second. Etaient-ils connus avant l'époque d'al Hallâj? Ce n'est pas prouvé. Pour le quatrain Nadimi, en particulier (3), on peut noter que Soulf, la plus ancienne autorité qui le cite (en l'attribuant à un autre auteur qu'al Hallai), - fut un adversaire peu scrupuleux d'al Halla, et les deux versions contradictorres qu'il donne sur les circonstances de la composition (4) ne militent guère en faveur de son témoignage pour l'attribution à un autre

A l'examen, d'autre part, des points de comparaison vraiment étranges apparaissent, entre le diwân d'Aboù Nowâs et le diwân d'al Hallâj, trahissant, avec des réminiscences irrécusables, l'influence exercée par le grand classique, non sur les pensées, mais sur la mise en composition des termes, dans les poèmes hallagiens L'image matlabohâ 'asîr placée à la rime dans un distique (5), l'hémistiche fama yotarjim 'anho ghayr 'îma'î, suivi du rejet yâ wayh!, dans la talbiyah (6), le début de la qasîdah Oqtoloûnî (7), calqué sur un

<sup>(1)</sup> Vers 210 heg (Agh s. v) 1c1 p 43, 314. Cf vers d'Ibn Dâwoûd pris par Roûdhbârî (Sarrâj, masdri', 375)

<sup>(2)</sup> Ici p 310, 301, AN, 422, 6-7

<sup>(3)</sup> Ici p. 322-324

<sup>(4)</sup> Akhbar Ibn al Mahdi, cfi. trad ap Barbier de Meynard, Ibrahim fils d'al Mahdi, p 80, et Aboû'l Faraj Isfahani, Aghani, VI, 173-174.

<sup>(5)</sup> Comp AN, 369 (ed. Nabhani).

<sup>(6)</sup> AN, 348.

<sup>(7)</sup> Comp. Makkî, qoût, II, 76, Sarraj, masdri', 244

début d'Aboù Nowâs (1). On a même pu interpoler postérieurement un vers entier d'Aboù Nowâs (2) dans une ya'ıyah d'al Hallàj « Kânat lıqalbî », et trois hémistiches du même dans sa sînıyah « Wa' llahı mâ tala'at shamsõ. » (3)

Trois rimes (sur huit) de la ni'd hallagienne (4) se retrouvent dans une quaddah ancienne (5), célèbre chez les Gholât.

Il y a parenté certaine, pour la coupe et l'image, entre

Mon esprit s'est emmèlé à Ton esprit, tout ainsi Que l'on mêle le vin avec l'eau pure,

vers d'al Hallâj (3), et ce vers-ci d'al Bohtorî (6) :

Ton âme s'est trouvée vis-à-vis de mon âme, dans un état Qui l'en differencie comme l'eau d'avec le vin.

L'antithèse tragique de son vers « Alqaho fi'l yamm... » (7), emprunté à un proverbe populaire, est l'objet d'une allusion de Motanabbi (8):

Je suis celui qui se noie, et ma crainte n'est plus d'être mouillé.

Le troisième vers de sa qasîdah en  $bd \cdot a$  lıl 'ilmi ahlõ... » (9) a élé calqué par le roi-poète Qâboûs, de Jorjân (10);

Le temps se montre sous deux jours, l'un clair, l'autre sombre.

Et les vers 8-9 de cette qasîdah se trouvent imités dans la khamrîyah d'Ibn al Fârid, une mîmîyah de ce dernier (v. 10)

- (1) AN, 33.
- (2) AN, 348
- (3) AN, 375, 376 De même le takhmîs d'un quatrain en noûn d'al Hallâj y interpole un hémistiche de Fadi Raqashî (AN, 31)
  - (4) Ici p 299: qidam, Iram, Kızam.
  - (5) Dite d'Abdal Mottalib (Mas'oùdî, moroû1, III, 263 267
  - (6) Icı p. 517
  - (7) dîwân, I, 36
  - (8) Taw p 147.
  - (9) 'Okbari, commentaire de son diwan, II, p. 65
  - (10) Icı p 909

et la Bordah d'al Boûsîrî (v 9) reprennent le premier vers de son tercet « Yâ lâ 'ımî . » (1)

Quant aux œuvres en prose d'al Hallâj, nous avons indiqué plus haut (2) les modèles probables de quelques traits insolites de leur style le ta/sîr mystique attribué à Ja'far, diverses sentences de Thawrî, Tostarî et Jonayd. Mais leur source vraie et profonde, c'est le Qor'ân, médité et retourné dans tous ses sens, démonté et remonté dans tous ses éléments.

Nous trouvons peu de soûfis qui aient imité la forme même des sentences hallagiennes, en dehors de quelques contemporains, Aboû Bakr Wâsitî d'abord, puis: Aboû Bakr Kattûnî, disant « c'est la perception du voile qui te voile (hijāb) ton infatuation (i'jāb) » (3), Aboû 'Amr Dimishqî et son « lancer l'œillade hors de l'existentié » (4), Mohammad-ibn-'Îsä Hâshimî, « restituer le fantôme ... » (5); et Aboû 'Othmân Maghribî de Girgenti, disant: « Ta paix, c'est de tenir tes braises ardentes sous les allées et venues de la puissance divine, tantôt pour et tantôt contre toi (6). »

## 5. Jugements portes par des littérateurs

Les principaux adversaires d'al Hallâj, les Imâmites, avaient essayé de s'en débarrasser par le ridicule et par le mépris, — avant de se résoudre à le dénoncer à la police 'abbâside. Aussi leur porte-parole, le littérateur Aboû Bakr Soûl, dit dédaigneusement (7) « J'ai souvent vu al Hallâj et

<sup>(1)</sup> Ici p. 278.

<sup>(2)</sup> Ici p 471 seq Leur ajouter Mohâsibi (ri'âyah, 36b « qatrah. la dhâbat » comp. ici p 129, I 9)

<sup>(3)</sup> Sarraj, loma' 352, et ici p. 700

<sup>(4)</sup> Taw. II, 7, Hojwiri, Kashf, p. 38.

<sup>(5)</sup> Baqli, t II, p. 14; cfr Hallaj, in Qor LVI, 23.

<sup>(6)</sup> Id., t I, p 44, et ici p 621.

<sup>(7)</sup> Ed. Kratchkovskij, p. 139.

je me suis entretenu avec lui, c'était, à mon avis, un ignorant qui posait au raisonneur, un indiscutable mais qui faisait le rhéteur », d'ailleurs, à sa comparution en 301/913, il avait « commis des fautes de prononciation, n'étant versé ni dans le Qor'ân, ni en droit, ni en tradition, ni en histoire profaue, ni en poésie, ni en linguistique (1) ». Admis ce témoignage comme sincère, il reste à apprécier la compétence de son auteur, Soûlî, joueur d'échecs estimé. Des deux derniers auteurs qui aient retenu ce nom de Soûlî, avant qu'il sombre dans l'oubli, — l'un, l'historien Hilâl Sâhî, ayant à consulter ses « mémoires historiques sur les vizirs », les trouve « bourrés d'un remplissage inutile, entrelaidés de pitoyables poèmes, de son crû (2) », — l'autre, le traditionniste Nauva-wî (3), s'égaie d'une bévue graphique de Soûlî, ponctuant, dans un texte de hadith, « sattã » pour « shaya' ».

Un autre adversaire d'al Hallâj, un vrai lettré, le qâdî Tanoûkhî, le juge plus calmement. « On a de lui des livres composés pour exposer ses doctrines, et il s'y conforme, pour le choix des mots, à l'extravagance (hawas) propre aux soûfîs. Mais, lorsqu'il voulait s'exprimer clairement, en un langage compréhensible, il écrivait bien, et discourait avec élègance (4). » Nous avons vu plus haut (5) l'opinion du poète Ma'arrî sur sa prosodie

L'historien Khatîb, hostile également, note « al Hallâj connaissait l'art de l'énonciation ('ibârah), et son style a de la grâce (6) »

Parmi les mystiques, Hojwiri aboutit, inconsciemment, à

<sup>(1)</sup> Id; cfr. supra, p 231

<sup>(2)</sup> tohfat al omard, ed Amedroz, p 2

<sup>(3)</sup> taqrib, trad. Marçais, XXXVI.

<sup>(4) 162-</sup>a

<sup>(5)</sup> Ici p. 906.

<sup>(6) 250-</sup>a.

un aveu d'incompétence (1): « il a laissé, nous dit-il, d'abord des ouvrages en style littéral (zâhir) et en style allégorique (romoûz) (2), en osoûl et en foroû', son style est châtie (mohadhab). » Puis, passant à ses « paroles inspirées », Hojwîrî les critique ainsi. leur phraséologie « rappelle les premières visions des novices, avec une inégalité de force dans l'expression, donnant un sens tantôt acceptable, tantôt suspect » Pour Hojwîrî, « les vrais mystiques, eux, n'essaient pas de s'analyser (3), ne se soucient pas de décrire leurs états extatiques », al Hallâj n'aurait pas dû essayer (4) de rendre compte de ses états extatiques; en s'acharnant à les considérer, à s'analyser, « il n'a abouti qu'à être obscur ». Hojwîrî maintient l'objection de principe (5) qui dénonce dans le shath (6) une intempérance de style inutile, à peine tolérable chez les débutants

Et, en guise de confirmation de cette théorie, aussi antiexpérimentale qu'anti-philosophique, Hojwirt fournit involontairement la preuve de son ignorance de toute psychologie, en s'essayant à nous dire son sentiment sur une des sentences hallagiennes les plus caractéristiques « alsinat mostantiqût, tahta notqihâ mostahlihat », qu'il faut traduire,

<sup>(1)</sup> Kashf, trad p 151, ms Paris Supp Pers. 1086, f 87a-b, et 1214, f 108a-b (pour les corrections effectuees).

<sup>(2)</sup> Le mot sera repris par Tortoûshî

<sup>(3)</sup> Hojwîtî est d'un tel agnosticisme positiviste qu'il reduit tout essai d'autopsychologie mystique, tout exercice de la reflexion sur nousmêmes à une complaisance d'orgueil (ta'ajjob), le γνῶθι σεσυτόν de Yahya Razî (ici p. 513, n. 4) serait, à ce compte, aussi du ta'ajjob!

<sup>(4)</sup> Hojwîrî qualifie cette tendance de « gauchissement » du sens des mots (i'wijā;, definition technique de ce terme de rhétorique ap 'Askari, siná'atayn, 210, n 1)

<sup>(5)</sup> Supra, p 56-58, 495, l. 21, 23-25

<sup>(6)</sup> Supra, p. 713

après Margoliouth (1), ainsi « Nos langues servent à articuler des mots, et c'est de ce langage articulé qu'elles meurent [, et nos « moi » égoistes (an/os) servent à nous occuper d'actions, et c'est de cette occupation même qu'ils meurent] » (2) Hojwiri, lui, paraphrase en persan « Langues qui s'expriment, entraînent les cœurs (3) qui se taisent à la perdition », et s'exclame « Inférence absolument pernicieuse! Considérant la réalité (mystique), il est vain d'essayer d'en « inférer » l'idee par déduction Car, ou bien (4) nous en possédons en nous l'idée, et ce n'est pas le fait de l'exprimer qui nous en privera, ou bien nous n'en possédons pas en nous l'idée, et ce n'est pas le fait de l'exprimer qui nous en dotera » (sic).

- (1) Hojwiri, Kashf, trad Nicholson, p 153; recensée par Amedroz, Notes on some sufi lives, 562, et n 2
- (2) [] Tel est le texte complet (Solami, tabaqût; cfr. Quatre Textes, 56\*) dont Hojwîrî ne rappelle que le début, et où il confond nafs (« moi » égoiste, ici p 486) avec qalb (cœur). Le sens réel est langues et « moi » égoistes sont naturellement voues à la mort, de par leur fonctionnement même, mais il n'en est pas de même de nos cœurs (ici p 315), dont Hojwîrî confond indûment le sort avec leur destin, car, à travers l'usure inevitable et graduelle (istihlâk) de l'humanite charnelle du mystique, l'Esprit (Roûh) peut susciter, à Son image, du dedans de ce cœur transfigure, un esprit incorruptible et divinisé.
  - (3) Icı est l'erreur de Hojwiri
- (4) Ce dilemme prouve que Hojwîrî ne comprend même pas comment joue le mécanisme de l'intellection pour la formation du concept. car l'expression de l'idee naît, de sa conception même (par notre intelligence), du moment que notre volonté l'admet sous une acception déterminée (ici p 554) Hojwîrî ne se pose même pas le problème de l'accord qu'il peut (et qu'il devrait) y avoir, entre la langue et le cœur, comme entre le moyen (qui perit) et la fin (qui demeure). Cfr ici, p. 498 seq Dans le même esprit, Hojwîrî reproche à Mohâsibî de supposer qu'il puisse y avoir enchaînement entre les deux séries, celle des actes externes, et celle des intentions du cœur (Kashf, trad p. 108, 1 5 ad calcem)

Suivant en cela l'opinion de tous les maîtres en mystique, Baqli, le principal commentateur des œuvres d'al Hallâi, isoleia au contraire en elle le shath comme l'élément caracteristique, l'originalité propre du style des écrivains mystiques, poussée ici à sa plus haute puissance.

Dans ces phrases d'apparence ambigue, la forme impassible et figée des définitions verbales est encore toute vibrante et chatoyante du choc vital imprimé par la pulsation même de l'émotion du cœur qui les a dictées à la langue; Baqli y entrevoit « le langage du Mystère », l'énonciation essentielle de l'Essence divine, compréhensible au seul cœur purifié qui s'est assez silencié pour l'entendre retentir au fond de soimême.

Au sujet de ses vers, Baqlt en note brièvement la beauté et l'élévation Jildaki déclare qu'« al Hallaj a laissé des poèmes qui émeuvent les cœurs.. , il est éloquent dans ses vers et dans son style »

Yâsî'î (1), esprit pondéré, aussi averti des problèmes historico-littéraires que des problèmes philosophico-théologiques, observe. « Il a laissé des œuvres d'un style élevé, et des poèmes d'une beauté saisissante, ce qui a embarrassé beaucoup d'entre ceux qui ont voulu trouver moyen de le prendre en faute. »

En général, les orientalistes, en dehors de Tholuck, Nicholson et Amedroz, n'ont pas assez attentivement pesé les éléments du style hallagien pour que leurs jugements littéraires soient à retenir (2) Il suffira de rappeler ici comment Slane (3), par exemple, escamotait la traduction du second

<sup>(1)</sup> Ici p 390

<sup>(2)</sup> E. G Browne (LHP, I, 429, n 1). « rhapsodies », Margoliouth, Mohammedanism, 183 « infantile jingles ».

<sup>(3)</sup> Trad des wafaydt, I, 426, n 4.

vers d'un distique cité par son Khaldoûn, « Lâ konto, in konto adrî... »:

I had not been, did I know how I was, and there was no »
[I had not been »,

Did I know how I was not.

ajoutant. le sens de cet « étrange » vers est « au-dessus de ma compréhension » Je ne dis pas que ce vers, qui est plutôt de Somnoûn que d'al Hallàj (1), — soit du meilleur goût, mais, enfin, il reprend, de façon très précieuse, sans doute, un jeu de mots (2) familier aux soûfîs du temps, comme Noûrî (3) et Ibn 'Atâ (4), pour exprimer que l'absence les fait mourir, du désir de retrouver l'Ami

Tu m'as fait demander « comment je me suis trouvé,
Après T'avoir quitté, et ce que j'ai soufiert, de peine et de chagrin »?
[Ah! Sache le!] « je ne me trouverais plus (wvant) », si je me trouvais
en etat de me souvenir du temps où je me suis trouve
(si heureux, près de toi)!

[Quoi de plus? Mes lèvres ne pourraient] même pas articuler ce « je ne me trouverais plus (vivant) »,

Si je me trouvais en état de prévoir un avenir, où je ne me trouverais plus jamais être (avec Toi)!

- (1) Voir note précedente.
- (2) Sur konto, « je [me] suis [trouvé] » cfr Mohasibî (ap Hojwirî, Kashf, 109).
- (3) I « Sois, avec moi, comme Tu Te tiouvais être pour moi, lorsque je ne me trouvais pas encore être, O Toi qui me fais passer ma vie parmi le tumulte et le chagrin! »
- II « Je ne me trouverais plus (ici-bas) si je me trouvais savoir ou est le chemin qui mène à Toi, Tu m'as privé de mon tout, et voici que je pleure sui toi! » (Kharkoùshi, tahdhib, 203ª, 265b).
- (4) « Je ne me trouverais plus (vivant) si je me trouvais connaître la misère où me réduira ma resignation (à Ta volonté), et ce que Job en a souffert! » (Sarraj, masdri', 113)

Thème repris par Ibn 'Arabi (foloùhat), et l'humoriste contemporain Dindi Misri (rihlah akhirah, Bagdad, 1329, p 21).

## b) L'influence sur la litterature islamique.

#### 1 Traces d'influence doctrinale

On a vu plus haut la répartition des citations textuelles d'al Hallâj retrouvées chez les plus anciens auteurs. Ces auteurs, pour la plupart les ont goûtées isolément, les citent en passant, sans songer à en tirer parti pour l'élaboration de leur propre doctrine théologique. Et même chez des commentateurs directs, comme Wâsit et Fâris, il y a admiration distante plutôt qu'assimilation féconde (1). Ce n'est que plus tard que nous voyons se dessiner, dans la systématisation de telle ou telle pensée doctrinale, des réactions provoquées par une lecture attentive des œuvres de cet excommunié.

Chez Kalâbâdhî et Qoshayrî, on relève l'incorporation, de certains textes hallagiens importants, à des essais de dogmatisation. mais sans tenir compte de leur portée générale. Makkî (2) ne souffle mot d'al Hallâj (3) Harawî, qui a certainement étudié les opuscules d'al Hallâj, reprend exactement sa position initiale, à mi-chemin des Hashwiyah (4) et des Motahallmoûn (5). mais avec une préparation technique insuffisante

Puisque les œuvres mystiques de Tawhidin'ont pas encore été retrouvées, — on peut dire : que le premier grand penseur dont le développement doctrinal ait été sérieusement influencé, à un moment donné, par les opuscules hallagiens,

<sup>(1)</sup> Xénophon, pour Socrate, plutôt que Platon, et Aristote.

<sup>(2)</sup> Admire, pour sa profonde ferveur (quoique sâlimiyen), par le hanbalite Ibn al Farra (mo'tamad), comme Ḥallaj le sera, par un autre hanbalite, Ibn'Aqîl

<sup>(3)</sup> Certains passages du qoût at qoloûh paraissent un reflet des Ta-wasin (II, 77, 1 7 sqq, II, 79, 1 3, II, 82, 1 8, med)

<sup>(4)</sup> Cfr. mandzil al să'irin, d'une terminologie si hallagienne, avec ses trois degres, pour chaque station (cfr Taw X).

<sup>(5)</sup> Cfr. son dhamm al kalâm, son fâroûq.

c'est Ghazâlî Il s'est, personnellement, bien gardé d'y référer explicitement, et nous avons vu plus haut les curieuses variations des jugements ex cathedrà où il n'osait pas avouer son admiration pour al Hallaj (1) Il n'en admirait pas seulement la vie, un moment vint, croyons-nous, où il lut ses œuvres (2) Mâzarî et Tortoûshî peuvent nous aider à situer, dans la biographie psychologique de Ghazâlî, l'époque correspondant à cette étude. Elle se placerait en troisième lieu, bien après l'influence de la philosophie d'Ibn Sînâ et du garmatisme des Ikhwân al şafâ sur sa dialectique de jurisconsulte shâfi'ite, un peu après l'influence de la « science des cœurs » selon Mohâsibî et Makkî sur sa conversion morale, lorsqu'il essaya, tout à la fin de sa vie, reprenant la voie d'Aboû Hayyan Tawhidi, de concilier la religion et la philosophie sur le terrain commun de la mystique « mêlant aux opinions des philosophes les allégories (romoûz) d'al Hallaj » Cette phrase de Tortonshi (3), recusée bien à tort par Sobkî, s'applique exactement à une œuvre de Ghazâlî, postérieure à l'Ihya. le mishkât al anwar, « Lampas luminum », comme on traduisit en latın médiéval (4)

On n'y remarque pas seulement un ressouvenir, à deux reprises, du hadîth al fardsh al motahâfit (5), — mais une citation littérale du Bostân al ma'rıfah (6), sur la formule monothéiste réservée aux « initiés », khawâss (7).

<sup>(1)</sup> Ici p 370.

<sup>(2)</sup> Son frèie Ahmad, son confident, prendra un passage du Tâsîn al Azal pour texte d'un de ses sermons, durant sa predication à Bagdad (ici p. 871)

<sup>(3)</sup> Sobkî, IV, 123, 128

<sup>(4)</sup> Raimond Martin, Pugio fider, lib I, ap II, § 4

<sup>(5)</sup> Mishhat, 30-40, 56 l 1 seq

<sup>(6) § 23,</sup> in fine: mishkat, p, 23, 1 5 (cfr p 22, dern. ligne).

<sup>(7)</sup> Allusion au § 25, l. 2. Cela se rattache (cfr. p 55, l 7) à la ques-

Le second penseur musulman dont la doctrine se ressente de la lecture des Tawâsin, c'est Sohrawardî d'Alep. Son hermetisme néoplatonicien est vivifié par certains accents mystiques, à propos de la transcendance divine ou de l'immatérialité de l'âme, explicitement tirés des œuvres d'al Hallâj, qu'il appelle « mon frère ».

Nous avons montré (1) que, fréquemment, les formules hallagiennes se trouvaient déformées, non seulement quant au sens, mais quant à la rédaction, — chez Ibn 'Arabt, qui les cite volontiers à l'appui de sa synthèse philosophico-mystique, à base de monisme ontologique D'autre part, il n'est que juste de rappeler les deux éloges (2) où Ibn 'Arabt a précisément célebré en al Hallaj un defenseur convaincu de la transcendance divine J'avais cru voir là, de sa part, de la « duplicité » Non, pareille variation trahit plutôt en lui cette impuissance (naturelle dans l'intelligence humaine) à comprendre, — sans la considération de quelque mediation divine, d'une humilité inouie (2), — comment l'union mystique peut nous ravir hic et nunc en la pure transcendance de Dieu.

Beaucoup plus voisin de leur inspiration primitive, 'Izz Maqdist a construit l'édifice de son tafts Iblis avec des pierres détachées au Tâ Sîn al Azal (4)

tion fameuse de l'ésotérisme de Ghazáli, a-t-il eu une doctrine secrète? Les livres ou l'on a voulu la trouver ont eté fabriques après sa mort par Mosaffar Sibti (360-a, n 1) Ghazáli, comme Tostari (ici p 937) et les Sálimiyah, a simplement renonce à avouei en public son adhésion à des thèses mystiques critiquées (cfr. ici p. 352, n 2).

- (i) Ici p 793
- (2) Id, p. 379, 381-382.
- (3) Ici p 520, 630, singularité unique, « mystère » transcendant de l'évenement de l'Incarnation dans la mystique chrétienne positis ponendis, la Crucifixion (et la Resurrection) en decoulent.
- (4) Taw VI,  $\S$  9 (= taftis, p 21, l 11 12), 11 début (= p 21, l 12), 11 fin (= p 22, l 5, 8-10), 13 (= p. 25, l. 2-6), 14 (= p. 25, l 7-11),

Enfin 'Abd al Karim Jîlî s'est assidûment servi du Madh al Nabî (1), et surtout du Ta Sîn al Azal, pour l'élaboration détaillée d'un parallèle soutenu (2) entre la « Réalité Mohammédienne » et la « Réalité Satanique » (3), ces deux condensations spirituelles du décret divin, également primitives, et, selon lui, également saintes et aimées de Dieu.

En dehors de ces cinq maîtres (4), relevons le rôle spécial dévolu aux citations d'al Hallâj dans le mathnawî de Jalâl Roûmî; elles y sont proposées, comme thèmes de méditation divins, au même titre que les versets coraniques.

La figuration classique du qâb qawsayn, de la « distance de deux arcs », sous forme circulaire, dérive des Tawâsîn (5)

Au début du xix° siècle, Shaykh Ahmad Ahsâ't, le fondateur des imâmites « Cheikhites », le premier maître du Bâb, a repris la thèse d'al Hallâj, et soutenu que le saint devait dépasser la « distance des deux arcs », point extrême où le Prophète s'était arrêté (6)

# 2. L'interpretation alchimique

La précision technique, volontairement « expérimentale », des poèmes où al Hallâj note les phases de l'union mystique a été l'occasion d'une théorie singulière de l'alchimiste Jil-

- (1) Il imite le § 11 ap qab qawsayn, chap I.
- (2) Ap sirr motamakkin, ch. I-II
- (3) haqiqah 'azaziliyah iblisiyah.
- (4) Je soupçonne Ibn Kamâlpâshâ d'avoir lu certains textes hallagiens.
- (5) Ici p 853
- (6) Ap. 'Abd al samad Mazandarani, tiryaq faroûq, quest. XXI, traduit par Nicolas, RMM, XII, 451.

<sup>15 (=</sup> p. 25, l 12-13, p 23, l. 10-13), 16 (= p. 23, l 9-10), 17 (= p. 22, l 11, puis passage saute dans l'édition imprimee, reproduisant les lignes 4-7 de Taw VI, § 17, à insérer dans toflis, éd impr p 25 entre l 13 etl. 14, puis p. 21, l 10), 18-19 (= p. 22, l 12 à p 23, l 5), 27, l. 2 (comp. taflis, p 27, l 13), 27 fin (= p 25, l. 14), 28 debut (= p. 26 l 1-5), 28 fin (= p 21 l 10), 34 (= p. 25, l 13-16).

 $d\hat{a}ki$  (+ 743/1342) (1) Se basant sur la qasidah hallagienne  $Oqtolo\hat{u}n\hat{i}$ .

« Tuez-moi, ò mes garants, Car ma mort seia ma Vie! » (2)

où il croit retrouver une description du Grand Œuvre, il a soutenu que les autres poèmes d'al Hallâj n'étaient que des allégories voilées conduisant l'adepte à la découverte de la Pierre Philosophale.

Prenant le tercet Yâ nasîm al rîh (3):

- (1) O souffle de la brise, va, et dis au Faon L'abreuvement ne fait que m'alterer.
- (2) (Qu'Il vienne) ce mien Ami, dont l'amour est dans mon cœur. Et, quand Il voudia, qu'Il foule ma joue en marchant!
- (3) Son Espirit est mon espirit, et mon espirit Son espirit; Qu'il veuille, et je veux, — que je veuille, il veut!

Jildakî en élabore le commentaire ainsi · (1), c'est le résidu , terreux (ardiyah) qui se plaint aux eaux (dont le nom technique est « souffle de la brise »), car il se purisse à mesure qu'il « boit » leur humidité (seconde opération du Grand OEuvre); il exhale son âme (nafs) en une vapeur colorée, rouge avec un halo de buée noire, dénommée « faon » [de la gazelle] — (4) Ici, c'est encore le résidu terreux qui parle à

<sup>(</sup>i) ghâyat al soroûr Noter la réputation d'alchimiste qu'al Hallèj eut pendant sa vie (ici p. 72, 105)

<sup>(2)</sup> Le horoûfî Bistâmî (fawd'ih, XII) y voit plutôt la a première mort » du mystique, le renoncement à l'esprit propre, à la propriéte de ses actions Cette qasîdah célèbre a été étudiée par Sohrawardî d'Alep, Ibn 'Arabî (ici p 380), 'Izz Maqdisî et Jalâl Roumî.

<sup>(3)</sup> Cité par Tawhîdî (saddyah, 24), Raghib (mohddarat, 271); Jalal Roumî l'a inseré, après la qasîdah Oqtoloûnî, dans son Mathnawî (liv III, § 177, vers 10-12).

<sup>(4)</sup> Tel est aussi son nom alchimique en Occident (Jean de la Fontaine, La Fontaine des amoureux de science, vers 100, ap. ed. de Paris, 1735, du Roman de la Rose, III, p. 262).

son Ami, son âme, ce « Faon » qu'il voudrait voir « marche sur sa joue », allusion au rôle des eaux, qui, dans la troisièm opération (tarktb), coulent littéralement « sur la joue » d résidu — (3). Au troisième vers, le résidu parle de son espri(roûh), de son essence, qui est identique à celle de son âme de ce gaz qui s'est dégagé dejà de lui Ayant un même espril le résidu et le gaz ont le même désir de s'unir; désir qui n peut être accompli que par une purification, allusion a lavage du résidu dans les eaux-mères (1)

Sans chercher à étudier ici comment les écrits hermét ques égyptiens dus au Pseudo-Démocrite et à Zosime or influencé l'alchimie arabe (2), retenons du moins le lie primitif et étroit qui rattache le symbolisme de l'épuratio ascétique de l'âme à celui de la recherche alchimique, che les plus anciens soûfis (3) comme Jâbir-ibn-Hayyân (4), Sâ'i 'Alawî (5) et Dhoû'l Noûn Misrî (6). Quelle qu'ait pu êtr l'expérience chimique mémorable (7) qui est à l'origine d

- (4) De cette pièce, et d'autres, il tire la description suivante des tro étapes du Grand Œuvre (san'ah) I) Le solide (mercure), d'abord blar pur, devient blanc sale, son cœur (qalb) s'en échappe, teinture vermeil (sabgh), avec son âme (nafs), vapeur de la distillation le cœur et l'ân sont les « deux oiseaux », le sec et l'humide II) Abreuvé d'eau, le c davre (jasad) du solide se reduit au « residu terreux » (ardtyah), ur dernière vapeur s'en echappe comme un eclair, et il blanchit et se pi rifie dans les eaux III) Mis dans l'athanor en présence de son âm (nafs), le résidu devient vermeil, c'est le « soufre rouge », la Pieri Philosophale
- (2) Berthelot, Alchimistes grecs, t I, xvi, 83, 201 Textes du tro sième siècle
- (3) Au sens de « possesseurs et expérimentateurs du procédé secr et mysterieux de la transmutation », qui est tres ancien (Cfr. Essur Noter que les alchimistes sont avec les Roûhaniyah contre les méd cins dans la question controversée de nafs et roûh (ici p. 482).
  - (4) Cfr son tadmir al maydan (1c1 p 750).
  - (5) fihrist, 359.
  - (6) Cfr. Essai.
  - (7) C'est une sublimation, comme celle de l'oxychlorure de mercur-

symbole médiéval du « Grand Œuvre », — littérairement l'affinité s'imposait à priori entre ces deux drames légendaires de l'expérimentation humaine, celui de la science, et celui de la mystique; entre l'alchimiste en quête d'un élixir, eau de Jouvence, agent de transmutation universelle, — et l'ascète en quête d'un Esprit, ministre de sanctification (1). Jildakî y pensait, quand il a comparé la purification du « soufre rouge » par le Grand Œuvre à « la transsubstantiation de l'âme par l'ascèse » (tajawhor al nafs b'l riyâdah), doctrine hermétique (2, qu'il attribue inexactement à al Hallà].

L'ascèse, l'abnégation et le sacrifice représentent bien, pour les mystiques (3), cette divine alchimie, ce véritable Grand OEuvre qui sublime l'amour

## 3 L'interpretation magique.

De bonne heure, dès son vivant même, plusieurs soufis favorables à al Hallâj (4) avaient répandu la légende que des « jinn » étaient à son service. explication rassurante au point de vue orthodoxe, car le matérialisme des motakallimoûn admettait, à la rigueur, une entente externe entre l'homme et les Anges, mais se refusait à envisager la possi-

<sup>(1)</sup> Cfr Shâdhilî (in Gumushkhânî, p 167)

<sup>(2)</sup> Reprise par Sohrawardî d'Alep; où l'homme, non seulement possède l'autonomie intellectuelle imaginée par les mo'tazilites, mais acquiert un pouvoir « autocréateur », et se divinise par ses seules forces (cfr Patanjâli (Yoga) et Wrónski) Cfr au contraire, p 616.

<sup>(3)</sup> Huysmans, Sainte Lydwine de Schiedam, 1901, p. 296-297.

<sup>(4)</sup> Ici p 80, 134 Les jinn sont des anges déchus, laissés en suspens, non encore precipités en enfer, Dieu les assujetit parfois λ certains hommes. Ils peuvent avouer, le Qor'an en fait foi (XLVI, 28), que le monothéisme est la vérité, ce que beaucoup de théologiens musulmans considèrent comme la preuve d'une conversion sincère, alors que ce n'était peut-être pour Moḥammad qu'une sorte d'aveu forcé, dû à un exorcisme.

bilité logique d'une compénétration simultanée de deux esprits dans un seul corps (1); — qu'il s'agît de la « possession » démoniaque (2), ou surtout de la sanctification, ab intra.

Comment s'y prendre pour négocier un pacte avec les « jinn » ? Certaine magie blanche, d'origine hebraique, et qui a inspiré en Occident les « Clavicules de Salomon » (3), est couramment admise et pratiquée en Islam, à cause de Qor XXXVIII, 36, en dépit de la réprobation des docteurs vraiment pieux. L'évocation de ces « jinn » s'obtient au moyen de pantacles, talismans portant des lettres conventionnelles, — après exécution de certains rites préparatoires, sacrifices et incantations C'est la khanquitityah, terme que Marçais a rattaché au grec hébraisé γαρακτήριον

Cette magie blanche paraît avoir été d'abord l'apanage des Qarmates, de Maymoûn aux Ikhwan al safa. Puis, au xiii siècle, elle s'insinua dans le sunnisme, c'est alors que l'alchimiste Boûnî publie (4) onze formules de khanqatiriyah comme une codification due à al Hallâj des procedés effectivement expérimentés par « Asaf-ibn-Barakhiyâ, Salomon fils de David, Khwârizmî, Sayyid Bohloûl et Hallâj ». Le vague de cette énumération fantaisiste montre assez ce qu'une telle attribution a d'apocryphe

Comment en est-on venu à cette attribution (5)? Sa situa-

<sup>(1)</sup> Ju p 518 et 555 (ahwal)

<sup>(2)</sup> Shibli, åkåm al morjan, p 161, l. 10

<sup>(3)</sup> Vou à la bibliotheque de l'Aisenal (Paris, mss. 2348-50), ce sont des dégivés de la meme source juive que les XI formules de Boûni, pensons-nous Auquel cas le nom de l'animal saciifie, laissé en blanc dans le texte arabe implimé, serait soit « un corbeau » (ms. 2348, liv II, § 13, mentionne auprès de l'hirondelle, cfr Boûni, 361, l. 24), soit « une chauve-souris » (ms. 2349, liv. II, § 14 = ms. 2350, l. II, § 18).

<sup>(4)</sup> Shams al ma'drif, l c; signale par Marçais

<sup>(5)</sup> Elle est peut-être ancienne, si Ibn Hazm y fait allusion, à propos

tion paradoxale de saint excommunié y prêtait (1). Puis, sés œuvres contiennent des formules alphabétiques et des figures circulaires qu'on ne savait plus interpréter (2), on se mit sottement à les vénérer sans les comprendre, comme des talismans et des abraxas, à peu près comme le candidat à l'examen qui avalerait, pour y réussir, les résumés des cours qu'il ne s'est pas donné la peine d'étudier Pareille fortune arriva à certaines formules d'Ibn 'Arabi et à ces curieuses ordonnances de pharmacopée égyptienne, notées en caractères « davidiques », dits « à lunettes », comme celles où Casanova, récemment, a pu déchiffrer des noms de narcotiques Avouons, d'ailleurs, qu'avant l'imprimerie, tout formulaire quelconque, algébrique ou alchimique, était condamné à devenir, par accumulation des erreurs de copistes, très rapidement indéchiffrable et mystérieux, à fortiori les schémas où Halla, synthétisait ses discussions ontologiques.

Enfin, de façon plus générale, on constate en cela le triste phénomène de dégradation d'un texte par l'usage, l'usure mécanique, — qui est dans l'ordre normal de l'asservissement des intelligences à la lettre Si, jadis, certains gnostiques ne voyaient, dans tel texte métaphysique ou mystique, qu'un grimoire magique, — il y a des philosophes aujourd'hui, pour n'y voir, dans ces mêmes phrases, que des curiosités grammaticales, c'est toujours cette même abdication désolante de l'esprit, se suffire de la trace graphique de l'idée sans l'idée elle-même, et s'interdire, ainsi, de gaieté de cœur, d'accéder jamais à une intention maîtresse, celle qu'avait, assurément, l'auteur, lorsqu'il en matérialisa l'idée pær une

du sacrifice d'un « chevreau tacheté » (101 p 87). Monâwî, esprit crédule, l'admettia

<sup>(1)</sup> Cfr Tawff, 1c1 p. 385

<sup>(2)</sup> Taw X

phrase; uniquement, je pense, pour nous faire participer à son dessein.

## 4 L'interpretation satanique

Il ne s'agit pas ici du pacte prétendu d'al Hallâj avec Satan, imaginé, dans leurs reconstitutions discutables de sa psychologie, par certains adversaires comme Ibn al Dâ'i et Dhahabî (1), — mais d'une interprétation très particulière de ses œuvres, notamment du Tâ Sin al Azal; elle considère al Hallâj et Satan comme deux saints, providentiellement méconnus, qu'il est sage de vénérer Nous avons rattaché à cette curieuse thèse quiétiste le prétendu « culte de Satan » attribué aux Yézidis (2).

Cette interprétation fut probablement un essai de solution du cas de conscience, posé à certains de ses disciples, par sa condamnation et son supplice; ils étaient pris entre deux feux: d'un côté, ils devaient s'avouer qu'al Hallâj, légalement et validement condamné par l'ymd' à une mort ignominieuse en ce monde, serait l'objet d'un dam irrémissible dans l'autre De l'autre, ils considéraient cette fin comme le couronnement de sa vie d'ascèse, comme la vérification suprême de la mystique qu'il leur avait prêchée Et ils le vénéraient, pour avoir préféré « le noircissement du visage et l'humiliation du déshonneur, en ce monde et dans l'autre » (3); par pur amour, afin de glorifier Dieu dans un martyre éternel (4).

<sup>4)</sup> Ici p 390, 792.

<sup>(2)</sup> Voir Revue de l'Histoire des Religions, t LXII, avril 1911, p. 201 seq — Comparer la théorie de la canonisation de Judas Iscariote, préconisée par l'empereur byzantin Michel II (+ 829), et par certains quiétistes contemporains, en Russie et en Pologne.

<sup>(3)</sup> Qosh. IV, 11.

<sup>(4)</sup> Non pas suivant la conception chrétienne du damné, qui doit continuer à croire, mais est privé d'aimer, mais suivant la conception

Dans un texte presque contemporain, en quoi je verraus volontiers un rêve où son disciple Wâsitî crut entendre al Hallâj lui parler, puisqu'on le trouve interpolé dans une des recensions du Tâ Sin al Azal (1), — ce martyre d'al Hallâj est assimilé aux damnations de Satan et de l'haraon, mentionnées dans le Qor'ân tous trois sont pris ici comme modèles de la « générosité parfaite » des héros, fotoûwah, littéralement « l'honneur des preux » (2)

« Aboû' Omârah al Hallâj a dit « J'ai délibéré avec Satan et Pharaon sur « l'honneur des preux ». Satan me dit « Si je m'étais prosterné (devant Adam), j'aurais perdu le nom même de l'honneur! » Pharaon me dit. « Si j'avais cru à Son envoyé (= à une créature, interposée entre Dieu et moi), je me serais déchu du rang suprême de l'honneur! » Et moi j'ai dit « Si j'avais désavoué ma prédication et mon dire, je me serais banni de la salle de l'honneur! »

« Quand Satan dit « Je vaux mieux que lui (= Adam) », c'est qu'en effet, il ne voyait pas d'autre amoureux (jaloux de l'Unité divine) que lui-même Quand Pharaon dit « Je ne vous ai pas enseigné d'autre divinité que moi », c'est qu'il ne connaissait personne, parmi son peuple, qui sût discerner

musulmane du damné, qui est prive de croire, mais peut continuer à aimer L'idee s'est rencontrée en Chrétiente Marie des Vallees (1590 + 1656), la « sainte de Coutances », « fit vœu de souffrir les peines d'enfer pendant toute l'éternité, pour le pécheur » (B. Jean Eudes, manuscrit, l III, chap 10, cité par J. L. Adam, p 73) ébauche du vœu héioique, portant sur un objet impossible

- (4) Il semble, en tout cas, que ce soit une riposte aux rêves cués p. 318 321, au lieu de plaider des circonstances atténuantes, comme eux, ce recit affirme la loyauté d'al Hallâj, sa conscience n'a rien à lui reprocher
- (2) L'honneur du chevalier, chretien, et fiançais, du « Covenant Viviens » et d' « Aliscans », jusqu'à Vigny et Psichari, correspond exactement à la fotoûwah, arabe et islamique, depuis le libás al fotoûwah du Khalife Nâsir jusqu'aux « fotoûwat nâme » ottomans.

le vrai d'avec le faux Et moi, quand j'ai dit « Si vous ne Le connaissez pas, reconnaissez-Le a Ses signes (1), me voici Son signe ! Je suis la Vérite ! » c'est que je n'ai jamais cessé et ne cesserai jamais de réaliser la Vérité — Or, mon ami et mon maître, ce sont Satan et Pharaon, Satan a été précipité, ailes déployées, en enfer, sans s'être retracté; Pharaon a été englouti dans la Mer Rouge, sans s'être rétracté, ni avoir jamais admis de médiateur (2), et moi, si j'ai été tué, crucifié, amputé des mains et des pieds, je ne me suis pas rétracté! »

L'interpolation de ce curieux morceau dans le Tá Sin al Azal (3) offrait un avantage pratique immédiat c'était un blanc-seing en cas de perquisitions policières; en effet, elle autorisait implicitement ces mystiques musulmans à conserver et à lire les déclarations de cet excommunié, puisqu'elle posait que ses paroles extatiques lui avaient été inspirées par la justice divine qui le frappait, au même titre que telles déclarations de Satan et de Pharaon, consignées dans le Qor'ân pour l'edification expresse des fidèles

C'était aussi, d'ailleurs, le fond, quiétiste, de la pensée de son disciple, Wâsitî Dans le Qor'ân, c'est Dieu lui-même qui fait dire « Je », Ana, à Satan et à Pharaon (4) En leur « je », comme dans le « je » d'al Hallâj, il sied de vénérer le mystère divin de la suprême personnalité, c'est, dit Wâsitî, parce que ces (trois) êtres se sont revêtus d'ascèse, en Sa présence, que Dieu a fait « fermenter » en eux son « Je » redoutable (5). Déjà Tostarî avait insinué ce secret de l'om-

<sup>(1)</sup> Cité par 'Afif Tilimsânî

<sup>(2)</sup> Cfr. infra

<sup>(3)</sup> Taw, VI, 20-25.

<sup>(4)</sup> Qor. VII, 11, LXXII, 24, voir Wasiti, ap Baqli, t I, 244-245

<sup>(5)</sup> Ap. Baqli, t. I, p. 245 (in medio). Cfr. Ibn Sålim (ap. Sarråj, loma', 390).

nipotence: « Notre moi a un secret, que Dieu n'a divulgué que par la langue de Pharaon, lorsqu'il déclare « Je suis votre Seigneur suprême » — » (1) Cette théorie, qui confond l'identité logique du howa howa, du sujet qui prend conscience de sa personnalité, avec l'union mystique (2), rejoint la doctrine des Qarmates, qui justifiaient alors, presque dans les mêmes termes, l'apothéose de Pharaon, se déifiant à bon droit par raison démonstrative [« Je suis votre Seigneur suprême »], « puisqu'il était le Maître de l'epoque, à ce moment-là » (3). Wâsitî dit plus timidement (4). « Pharaon a revendiqué la puissance divine extérieurement, afin de la révéler (aux hommes), — tandis que les mo'tazilites se la sont attribuée dans leur for intérieur, afin de la dissimuler » = Pharaon avait raison: l'homme doit se déclarer croyant  $hagg\hat{a}$ , objectivement (5), une for subjective n'est qu'une foi vaine (6).

- (2) Ici p 566-567
- (3) Circulaire citée ap. farq, 281
- (4) Qosh I, 54-55, critiquée par Ibn al Dâ'î, 406, cfr Ma'arrî, gho-fran, 152
  - (5) Ici p. 585, n. 2.
- (6) Et même, selon Wâsitî, elle ne doit être qu'objective, ne laissant au dedans du cœur que la sagesse incréée, ma'rifah. tendance antinomienne (cfr supra, p 784).

<sup>(1)</sup> Sarráj, loma', 354 Cela justifierait l'interprétation, donnée par Ibn'Arabí, de son autre sentence (citée ici p 31, n 6). — Comp Kharráz, ap. Ibn 'Arabí, fosoûs, 90. — Tostarí paraît s'être inspiré d'un mot de Bistâmi (Baqlí, shath, f 34) — Remarquons que cette question du « je », aux débuts du soufisme, recouvre un probleme de psychologie, partis de la notion de la pluralite des « enveloppes » du cœur, les mystiques n'arrivèrent qu'avec l'aide du mo'tazilisme à poser la notion de l'unité de l'âme personnelle Ils considèrent, d'ailleurs, que cette unicite n'est pleinement réalisée que chez le saint, « qui s'est unifié quant à l'essence » (wahdani al dhât) Ils en deduisent une possibilité de déification, comme nous le voyons ici

Cette tendance quiétiste avait incité déjà Kharrâz (1) et Tostarî (2) à entrevoir pour Satan une éventualité de réhabilitation finale Elle hante lbn 'Arabî (3), et 'Abd al karîm Jîlî enseigne péremptoirement (4) que Satan, damné par pur amour, récupérera, à la fin du monde, sa primauté primitive de Prince des Anges (5)

De même pour Pharaon; Ibn 'Arabî, Daoûwânî et Sadr Shîrâzî, entre autres, intimement convaincus de sa sainteté (6), se sont évertués à prouver qu'il s'était dit bon musulman avant d'être noyé (7) De même, enfin, pour al Hallâj, dont ils enseignaient, non seulement les déclarations d'orthodoxie in extremis, mais la future réhabilitation au dernier jour (8)

Cette interprétation satanisante a-t-elle trouvé un passage des opuscules hallagiens comme prétexte? Nous avons vu ce qu'il faut penser des textes sur « les paroles véritables de Pharaon » et sur « Satan, mon instructeur » (9). Quant au

- (1) Taw. p. 171; cfr Ibn Ma'în (Makkî, qoût I, 168); et prière de Hosrî à Satan, cfr. Vigny, Eloa.
- (2) Ap fotoùhât, II, 737 et Ibn el Dabbagh, ibrîz, II, 43; et son « yâ doùst » (Makkî, qoût, II, 82, ce n'est pas tout à fait une « escobarderie » comme le suppose Dozy traduisant un mot analogue d'Ibn al Hassar (Recherches, II, 269), étant latitudinariste, il n'a plus conscience de sa restriction mentale).
- (3) Sayyıd Mortadâ, uhâf, I, 256, Ibn Taymıyah, forqân (ap. majm. ras, 146), Ibn'Alabî voit le saint Ma'roûf en enfer (fot, IV, 426)
  - (4) II, 40
- (5) Il considère la joie orgueilleuse des criminels et des damnés comme légitime (II, 34), cai il l'assimile à la joie de l'homme intelligent, qui « dans l'adversité même, méprise, en son intelligence, la stupide felicite des imbeciles » Ce qui n'est pas la question.
  - (6) fot. I, 307, IV, 615. Khoûnsârî, II, 234.
- (7) Exégèse de Qor X, 90 par Bâqıllanî et Khâlıdî (Sha'râwî, kibrît, 12).
  - (8) Icip 384, 412.
  - (9) Ici p 615, 863.

Tà Sin al Azal, Baqli et 'Lz Maqdist ont surabondamment montré que cet opuscule raille en sourdine les prétentions quiétistes de Satan, ce « faux maldmati », qui se targue d'aimer Dieu tout pur, et qu'il conclut à la damnation, sans atténuation possible, de Satan, parce que, s'obstinant, par orgueil, à aimer la divinité toute pure, malgré Dieu, il s'est exclu de toute union mystique avec Lui

C'est pourquoi, interrogés sur le parallélisme esquissé par Wâsitî entre les trois « Je », les mystiques les plus pondérés, quelles que fussent par ailleurs leurs défaillances quiétistes, — Kîlânî, 'Attâr, Jalâl Roûmî, Simnânî et Qârî (1) ont non seulement disjoint, mais opposé le « Je », aveu tendre et humble, d'al Hallâj, — et les « Je », dénégations têtues et orgueilleuses, de Satan et de Pharaon.

En outre, 'Attâr, Baqlî et Najm Râzî rapprochent et assimilent le « Je » d'al Hallâj au « Je » du Buisson Ardent, ce qui réfère expressément à un passage des Tawdsîn (2)

## 5. L'iconogiaphie.

On a réuni ici huit miniatures (3) pouvant servir à esquisser l'histoire de l'*interprétation figuree* (4) de la mort d'al Hallâj dans la tradition artistique de l'Islâm

On sait, par ailleurs (5), ce qu'il faut penser de la prétendue interdiction coranque de la représentation des formes. Il s'agit en réalité de simples hadîth, et ce qu'ils interdisent avant tout à l'artiste, c'est d'essayer de rivaliser avec Dieu, en donnant une apparence de vie, une ombre de mou-

<sup>(1)</sup> Ici p 357, 415, 416.

<sup>(2)</sup> Taw III, 7. Cfr Ibn Taymiyah, ap Aloûsî, jald, p 60.

<sup>(3)</sup> Nous n'en avons trouve ni à Berlin, ni à Rome, ni à Constantinople, il n'y en aurait pas non plus à Petrograd

<sup>(4)</sup> Ce qui met cette etude à la suite du chapitre X.

<sup>(5)</sup> Ap revue Syria, 1921.

vement aux vames œuvres de ses mains, silhouettes ou figurines; ce qui restreint donc, sans le proscrire, l'ait de la miniature

L'instrument du supplice d'al Hallaj tombe, lui, sous le coup d'un autre hadith, enjoignant expressément de detruire toute représentation de la croir, salib (1) Comment les miniaturistes ont-ils tourne la difficulté?

La plus ancienne miniature, du xiiie siècle, tirée des dthâr de Bîroûnî, ne représente que les préparatifs de la crucifixion islamique, l'amputation des quatre extrémités (2)

Une autre, du xvu siècle, préfère traiter le thème d'une vision traduite ici même (3), et montrer, auprès du tronc décapité, un flambeau qui se dresse, allumé

Du xv° au xvn° siècles, les artistes, pour pouvoir décrire l'exécution elle-même, dont la mise en scène dramatique attisait leur ingéniosité, jouèrent sur le mot taşlib, et remplacèrent l'effigie, interdite, d'une croix, par l'effigie, admise, d'une potence. Nous avons ainsi cinq miniatures (4) où la

(1) Cfr. revue Manár, XX, nos V-VI

- (2) Ms Paris, arabe 1489, f 113a (190-a, signalee par Mohammad Khan Qazwini), Cette miniature, fort belle, comporte un nuage, en forme de tchi chinois.
  - (3) P 321, ms Paris, Supp. pers 1559, f 54b (etudiee par Blochet)
- (4) I ms. coll Kevorkian, Paris ('Attar, holliyat, f No 3ª 1101, signalée par M. K. Qazwini, mutilation)

II ms Oxford coll Ouseley, add. 24, f. 34b (Bá'iqara, majális; 1157-a, signalee par Cowley, fort belle)

III ms Paris, supp. pers 1559, f 53 (Bâ'iqarâ, l c, étudiée par Blochet).

IV ms. India Office, pers 1138, f 40b Cat. 187 (Bá'iqarā, l c signalée par Ellis, lapidation)

V miniature coll. Luzac and C°, Londres . « Hanging an infidel » (sic) indo-persane, XVIIIe s.

 $V^{his}$  ms Khuda Bukhsh, Patna, pers. 32, f... (Bå'ıqarâ, l.c, signee par Ahmad Háfiz Shîrâzî)

« crucifixion » d'al Hallâj est transmuée en « pendaison » Ce sont d'amples tableaux, savamment agencés, — où des personnages richement vêtus, en nombre variable (sept, quatorze, vingt-cinq, douze, ou quatre), de sexe et d'âge divers, de professions vanées, s'assemblent autour du gibet et du supplicie

A la fin du xvnıº siècle. un miniaturiste afghan ose représenter al Hallâj sur une veritable croix (1) Enfin, en 1883, à la fin de l'édition du diwân persan (2) qui lui est attribué à tort, la « Duttprasad Press » de Bombay insère une lithographie grossière de la crucifixion d'al Hallâj, où il est représenté sous les traits de Jesus crucifié, avec le linge, les clous, la couronne (à demi effacée, peut-être volontairement), — et sur l'échelle placée auprès pour le déclouer, un glaive (3), la lance, le fouet (4), le marteau et l'éponge Une vague traînée de sang, de la gorge au nombril, représente plutôt l'étirement des attaches musculaires du sternum que la plaie du côté (5)

<sup>(1)</sup> Ms. Paris, supp. pers 991, f 28b (1291-a), cette miniature ne tient pas compte des mutilations (etudiee par Blochet)

<sup>(2)</sup> Ici, 1262, p 96 (étudiee par E G Browne, l c, I, 434 n.).

<sup>(3)</sup> Cet instrument, qui concerne al Hailâj, non pas Jesus, — est-il substitue à la colonne de la flagellation?

<sup>(4)</sup> Où plutôt la corde, qui servit pour la descente de croix.

<sup>(5)</sup> Ces deux representations ne sont pas historiquement fondees (cfr. 1ci, p 222), al Hallåj, après les mutilations, dut être expose, selon l'usage, sur un échafaud (dikkah, voir le détail du supplice du sâhib al khâl, le 23 rabî'I 291/903 selon Tabarî, ap 'Arîb, 4-5, cfi 1ci p.735). Pour être maintenu en evidence sur cet échafaud, le corps devait être accoté, donc soutenu par le milieu, au moyen d'une bande de cuir clouée à un poteau, ou cloue pai les extremites des moignons à une croix en T.

## NOTE

Nous avons uci le devoir de remercier i espectueusement deux maîtres, Ign. Goldziher et Chr. Snouck-Hurgionje, dont les observations critiques ont, amene l'amelioration, en divers points, de la presentation technique des chapitres precedents, I-X, et XI-XIV

J'ai une grande reconnaissance pour H F Amedroz (+ 1919), le R P. Michel, de Montmin ail (+ en mer, janvier 1920), et le R P J Marechal, de Louvain, dont les remarques autorisées ont provoqué la revision de plusieurs points obscurs, dans la redaction en français.

Pour le chapitre qui suit, et pour les planches, je dois de precieuses indications complementaires en Orient, a Hâjj 'Alt Aloûst, Mahmoûd Shokri Aloûst, R. R. P. P. Anastase Marie de St-Elie, Cheikho, Kersante, Ghanem, Mohammad Taha Bishri, Ra'oûf Tchâdirdji, Mohammad Sâdiq Mâlih, Tâhii Bey Broûsawî, 'Alt Naqî, 'Alt Bey Bahgat et J. Couyat, — en Occident, a HH'Abd al Wahhâb, M. K. Qazwinî, M. K. Mahallâtî, Tâhir Ragragî, T. W. Arnold, M. Asin Palacios, L. Bouvat, P. Casanova, A. G. Ellis, W. T. Gairdner, Ign Guidi, Hirschfeld, Cl. Huart, H. Masse, Vl. Minorsky, C. Nallino, R. A. Nicholson, D. Rinkes, E. Tisserant, G. Wiet Khallafakom Allâh!

# CHAPITRE XV

# BIBLIOGRAPHIE HALLAGIENNE

### SOMMAIRE

| I — Introduction                                                                                      | 1 | Pages          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----------------|
| <ul><li>a) Plan survi</li><li>b) Brian des recherches operees</li></ul>                               |   | 2*             |
| <ul><li>1 Les fonds examines</li><li>2 Categories d'ouvrages consultes</li><li>3 Desiderata</li></ul> |   | 3*<br>3*       |
| c) Les précedents essais bibliographiques                                                             |   |                |
| 1 En arabe<br>2 En persan<br>3. En langues occidentales                                               | • | 4°<br>4°<br>4° |
| II. — Auteurs arabes (n° 101-993)                                                                     |   | 5*             |
| III. — Auteurs persans (n° 1021-1235) .                                                               |   | 44*            |
| IV. — Apocryphes persans (n°s 1261-1263).                                                             |   | 52*            |
| V — Auteurs turcs (n° 1301-1377)                                                                      |   | 53⁺            |
| VI — Auteurs malais et javanais (nº 1391 et 1396).                                                    |   | 58*            |
| VII. — Auteurs hindis (n°s 1408-1414) .                                                               |   | 58*            |
| VIII - Auteurs syriaques (nº 1421 et 1426) .                                                          |   | <b>ъ̃9*</b> ₊  |
| IX — Auteurs israélites (nº 1451 et 1453).                                                            |   | 59*            |
| X. — Auteurs européens (nº 1471-1736)                                                                 |   | 59*-74         |

#### I - INTRODUCTION

## Bibliographie hallagienne

## a) Plan suvvi

Il est ici donne un piemiei essai de bibliographie chronologique des sources ectites relatives a al Hallâj, a sa vie, a ses œuvres, et à sa doctrine La notation adoptee pour toute reference est basee sur la classification decimale, elle comporte trois termes un chiffre, une lettre et un chiffie. Ex. //2-a-3° Le piemiei chiffre refere a l'auteur (ceux qui ont ecrit en plusieurs langues ont plusieurs numeros ex al Baqli 380 et 1091, al 'Âmili 794 et 1177, al Nouri 808 et 1345), la lettre qui suit, a l'ouvrage, et le numero final au rang du paragraphe vise dans l'ordre des folios (non numerotes)

Les references qui n'ont pas laisse de traces positives dans les souices sont mises [entre ciochets] et justifiees ensuite. Un ceitain nombre de references reportent à des citations d'œuvres poetiques d'al Hallâj, où son nom est passé sous silence.

On a mentionne ici tous les documents ecrits, fatwas, pièces officielles. On a systematiquement exclu de cette liste d'auteurs, les simples râwis, les transmetteurs oraux du document verbal, — sauf au cas ou la redaction primitive de leur temoignage s'averait comme source commune d'attestations ecrites divergentes Ex Ibn al Haddåd (130°)

## b) Bilan des recherches optiees

#### 1 Les fonds examines.

En grande majorite, les sources consulters et citées sont manuscrites Les recherches faites en Europe, — tant personnellement dans les fonds orientaux des bibliothèques de Paris, Londres, Berlin, Vienne, — que par correspondance dans ceux de Rome, Madrid et Petersbourg semblent devoir suffire En Orient, l'examen personnel des fonds orientaux des bibliothèques du Cairc, — des mosquées de Bagdad, Jérusalem, Damas et Alep et surtout de Constantinople (1), quoique poussé très loin, avec beaucoup de peine, — ne peut passer pour definitif, — vu

<sup>(1)</sup> A trois reprises, mai 1909, mai 1911 et mai 1912. Les noms orientaux cites comme fonds miss. dans la Bibliographie sans autre indication referent a Constantinople

l'insuffisance des inventaires di esses et le nombre des « miscellanees » (majmoû'ût) à depouiller Les catalogues publies montrent qu'il y a peu à attendre des bibliothèques privees, même des tekkies de Konia et Brousse, il faut en dire autant de celles du Caucase, du Tuikestan, de l'Inde et de la Malaisie, le Maghreb est egalement tres pauvre à notie point de vue (Fez, Algei, Tunis) (1)

Pour conclure, les seuls fonds manuscrits d'où l'on puisse raisonnablement attendre des informations importantes sont les soixante bibliothèques de mosquee de Constantinople, - et celles des villes de Perse, dont les livres ont ete malheureusement pilles depuis 1913-1914, - et mis en pièces par les collectionneurs de miniatures

#### 2 Categories d'ouvrages consultés

Au point de vue de la langue c'est pour l'arabe, - langue théologique de l'Islam, que les recherches ont eté le plus poussees, puis pour le persan, les ouvrages turcs ont été moins etudies al Hallaj, d'ailleurs, y est surtout cite comme un theme poetique d'origine persane -Les auteurs europeins ont éte recenses avec soin

Au point de vue des matieres la serie des historiens, histoires génerales du khalifat, histories locales curiosites historiques, recueils de biographies a ete revisee de piès De niême celle des mystiques, commentaires du Qor'an, traités mystiques, anecdotes devotes, hagiographies De même celle des juristes, - traites dogmatiques sur les Osoûl, recueils de décisions (fatwas) herésiographies. Au point de vue litteraire, raies ont ete les anthologies qui ont livre quelques vers d'al Hallaj (2). Les legendes populaires ont été plus riches.

#### 3 Desiderata (3)

Il reste possible de retrouvei plusieurs des ouvrages authentiques d'al Hallal, notamment le Kitâb al sayhoûr, signale au XVIIº siècle à Constantinople par Hajji Khalifah, et il y aurait des documents precis sur sa doctrine à exhumer des recueils inedits de jurisprudence sunnite, et surtout shî'ite imâmite, qui sont conservés en Perse

## c) Les precedents essais bibliographiques.

Il n'avait pas eté tente jusqu'ici de bibliographie hallagienne.

(1) Un ms des Akhbar at Hallaj m'a ete signale comme vu à Tlemcen, par M Cour.
(2) Ms. Kopr 1620, ms. Londres DCXLIV.

(3) L'abrevation « ms. 'Ajjan [al Hadid] » refère à une precieuse bibliothèque de Kazımen, disloquée par la guerre, et dont je n'ai eu que le catalogue descriptif détaille, à Alep (1919).

En langues orientales, nous trouvons seulement en arabe

172-a Ibn al Nadım Filmist (1, 192) liste des œuvres d'al Hallâj.

440-a Sibt Ibn al Jawri Mir'at al Zaman, f 71b retèie à 260-a, 167-a, 126-a, 151-a, 250-a, 370-a-c, 320-a.

512-e Ibn Taymiyah Ki'âb (Kawâki'i XXVI-1) 1 efère à /33-a, 250-a, 260-a, 370-a, 170a-

812-a Mou'min al Jaza'iri Khizanat al khayal refère à 160-a, 242-a, 315-a, 179-a, 213-a, 511-a, 465 a, 586-a

923-a Bàqu al Khounsài Rundât al jannât, pp 227, 234-237 réfère a 471-a, 1112-a, 1177-a, 1175-a, 179-u, 160-a, 242 a-b, 511-a, 812-a, 590-a, 1161-u, 805-a, 794-a, 1127-b.

En persan

1175-a Noûr sllâh al Shoùshtarî Majâlis al mou'minîn refère à 350-a, 1059-c, 1111-a, 511-a, 190-a (?), 1139 a

1219-a. Bahbahaui Rwaluh Khayi diyah refere a 1150-a, 1081-a, 1129-a, 119-a, 1181-a, 242-a, 474-c, 1070-a, 1101-c-d

### En langues occidentales

Après Erpenius (1501), éditant \*462-a, on trouve les bibliographies suivantes (les \*nouvelles sour ces)

Pococke (1520-a) \*281-a, \*520-a, \*471-a

d'Herbelot (1540-a) \*590-u, \*8/0-a, \*1152-b (1137-a), \*//55-a, \*//6/ a, 462 a, \*530 a

Tholuck (1580-a), p 69 \*252-a, 520-a, \*472-a (1540-a), (1561 a); \*1101-c

de Slane (1590-a), p 426, n. 7, \*541-a.

vou Hammei (1602-a) \*/72-a, \*660-a, \*3/3-a

Flugel (1610-a) 660-a, 520-a, 471-a, 232-a, 472-a

Dozy (1611-a) \*420 u, 520-a, 1/21-a, 1/67-a, 471-a, 1101-c

von Kiemer (1616-a) 420-a, \*3/0-a, \*503-a, \*71/-c, \*24/-a, \*280-a, 472-a, 172-a

Rieu (1622-a) 471 a, \*741-a, \*//.50-a,  $^{+}$ //.55-a, \*86/-b, \*//.57-a, \*1/01-a

Dugat (1626-a) 690-a, 471-a, \*280-d

de Goeje (1650-a) \*164-a, \*/7/-a, \*29/-o, 471-a, \*282 a, \*370-a, 660-a, 472-a, 530-a.

Brockelmann (1652-a) 471-a, 420 a, 172-a, \*330-a

Schreiner (1653-a) Kremer (1616-a) + 172-a, \*134-c, \*190-a, \*201-a, 741-a, \*941-a.

Gibb (1660-a) \*1311-a, \*1321-a, \*1341-a, \*1361-a, \*1362-a, \*1366-a.

Browne (1673-a) \*///-a, \*//35-a (1650-a) = de Goeje, 1101-c, 330-a, \*/262-a, \*///-a, 1150-a

Friedlander (1693-a) (II, 115) 111-a, 471-a, 201-a, 172-a, 164-a, 252-a, \*211-a, \*/451-a, \*/456-a, \*/160-a

Massignon (/695-h), p 248, n 2 /70-b, \*191-d, \*260-u, 370-a, 441-b, 499-a, 1101-a, \*1353-a — p 249, n 1 201-a, \*140-a, \*280-a-b-c-d-e, 310-a, \*341-a, \*380-a 1091-a, \*401-a, 1101-a-c, \*1103-a, \*421-c-d, 1107-a, \*441-a-b, 1111-a, 1112-a, 471-a, \*450-a, \*480-a et note, \*433 a, 502-a, \*512-a-1, 522-a, \*\*523 a, \*531-a, 1129-a, \*541-a, 581-a, 583-a, 1321 a, \*664-a, \*1139-a, 1141-a, \*690-b, \*710-a, \*790-a, \*793-a, \*1177 a, 812-a, \*811-a, 843-a, \*862-a.

#### II - AUTEURS ARABES

- 101 'Amı ibn 'Othman al Makkî + 291/903, Bagdad mystique a Rasá'ıl ila Khoûzistán (veis 284/897) (cit 191 b)
- 102 Abou Bakı Mohammad Ibn Dâwoûd al Isfahânî + 297/909, Bagdad juriste zâhirite
  - a fatwa (bitakfir al Halla)) (vers 296/908) (texte 191-b-4°, 201-a-12°).
- 103 Aboû al 'Abbâs Ahmad **Ibn Sorayj** + 305/917, Bagdad juriste. shâfi'ite
  - a fatwa (bitawaqqof. hâl al Hallâz) (296/908) (citee 471-a-14°, 690-e, 201-a-11°, 1091-b-14°)
- 104 Aboû al Hasan 'Alî ibn Ahmad al Râsibî + 301/914, Doûr al Râsibî walî de Sous
  - a. Risâlah [fî al qabd 'alu al Halláj] (301/913) (citée 126-a-3°, 164-a-6°)
- 105 Aboù 'Ali Haroùn-b 'Abd al 'Aziz al Awârijî al Anbarî, né 278/891 + 344/955: mystique
  - a 'kıtâb fî makhârîq al Hallaj wa hıyalılı (écrit en 308-921) (cite in 125-a-4°), extr in 162-a (?)
- 106 Aboù Ja'far Ahmad b Ishaq Ibn Bohloul al Tanoukhi, né 231/845 + 318/930, Bagdad : qadi des qadis hanefite
  - a fatwa (vers le debut de 309/922) (texte in 171-a-92).
  - b fatwa (vers le milieu de 309/922) (texte in 162 a-7°)
- 107 Aboû 'Omar Mohammad-b Yoûsof al Azdî, ne 243/857 + 320/ 932, Bagdad qâdî malêkite
  - a fatwa (vers le début de 309/922) (cfr. 171-a-9°)
  - b. fatwa (vers le milieu de 309/922) (cfr 162-a-7°).
  - c fatwa (bi bahat dam al Hallaj, 18 dhlq. 309/20 mais 922, contresignee par le qadi Abou al Hosayn 'Omar b. al

Hasan al Shaybani Ibn al Oshnani, ne 200/873 + 339/950, qadi shafi'ite (aydite), et 32 autres autorites ( $330-a-11^\circ$ ,  $503-a-13^\circ$ ,  $499-a-31^\circ$ ), texte in  $135-a-38^\circ$ , 370-a

- 408 Abou Mohammad Hâmid ion al 'Abbâs, ne 223/837 + 311/923, Wâsit- vizit
  - a hitâb ila al Moqtadu bi Allâh (18 dhlq 309 = 20 mars 922) redigee par Ibn Zanjî (cit 125-a- $40^{\circ}$ ).
    - b Rog'ah ila Nasr al Qoshoùiî (id.), id , (id )
  - c. hitib ila al Moqtadir bi Allâh (21 dhlq. 309 = 23 mars 922), id (cfr  $125-a-40^{\circ}$ ,  $162-a-10^{\circ}$ )
- 409 Aboù al Fadl Ja'far-b-Ahmad al Moqtadir bi Allâh, né 282/895 + 320/932, khalife
  - a hotob ila Navr al Sâmânî (vingt lettres, 309/922), redigees pai Ibn Zanjî (cit 125-a-24°. Cfr protocole in 220-a, pp. 147, 153)
  - b tawqî bi qatl al Hallâj (22 dhlq. 309 = 24 mars 923), id (cit  $125-a-12^{\circ}$ ,  $162-a-10^{\circ}$ , comp  $126-a-19^{\circ}$ ).
- 110 Aboû al 'Abbâs Ahmad-b-Mohammad Ibn 'Atâ al Adamî, + 309/ 922, Bagdad, traditionniste
  - a tafsîr in Qor III, 188, VII, 11, 97, XX, 109,LIII, 43, XCVI, 19 (in 170-d 380-a, 53/-a-3°, 74/-a)
    - b fatwa (en 309/922), (cit 170-b)
- Aboû Ja'far Mohammad-ibn Jatîr al Tabarî, ne 224/838 + 310/
   923, Bagdad juriste shâfi'ite
  - a ta'rîkh (akhbar al rosol wa al moloùk), jusqu'en 302/914 IIIº seiie, ed de Goeje, IV, 2288-2289 (sub anno 301, sauf addition sur la mort, qui manque in ms. Beilin 9414) (1)
- | 112 Aboû Sahl Isma'îl-b-'Alî Ibn Nawbakht, ne 237/851 + 311/924, juriste imâmite
  - a cfr //3-a]
- [113 Aboû-Mohammad al Hasan-b Mousa al Nawbakhtî, écrit, après 290/902
  - a hith mojdlasht Abi Sahl (= //2) ma 'Abi 'Ali al Jobba'i bi a/ Ahwhz (titre cite in Tusy's list, p 58, fragments in 120-a-/3°, 126-a-8°, 162-a-2°)
  - b Radd 'ala ashab al tanàsokh wa al gholât (perdu, cite in Tusy's list 98-99, Fibrist 77), (fragm. in 1200-a-120-170
    - c. al Ard' wa al divandt (perdu), (source de 12/a)]
  - (1) Les traductions persane et tuique s'airêtent à l'an 295.

- [114 Aboû al Qâsım 'Abd allâh-b-Ahmad al Ka'bî + 319/931 juriste hanesite, theologien . mo'tazılî
  - a. Oyoûn al masd'il wa al jawdbât (perdu, cité in Fihrist 342, 345), (source de 201-a, source probable du passage commun à 121-a-4° et 201-a-18°, et du passage commun à 201-a-18° et 190-a-5°)] (1).
- Aboû Bakı Mohammad-b-Zakarıyâ al Râzî + 320/932, medecin et philosophe, a connu al Ilaliaj (1055-a, 1101-c), il l'aurait cite comme médecin en son al Hâwî (cfr. 1471-a, 1546-a) (?)
- 116 Aboù al Hasan 'Alf ibn al Fath al Motawwaq + 320/932

  a mandqib al wozard (de 265 à 319) peidu (cité ap.
  Fihrist I, 128, 129, 131, cfi. Wienei, Islam, IV, 387) —
  source probable du fiagment commun à 172-a, 211-a]
- 117 Abou al Qasım al Hosayn Ibn Roûh al Nawbakhti + 328/939: IIIe wakıl des Imamıtes
  - u tawqi' fi la'nat al Hallaj wa al barâ'ah minho (cfr. 3/5-a)
- 119 Aboû 'Abdallâh Ibiahîm-b. 'Arafalı Niftawayh + 323/934; grammairien et historien
  - a. ta'rîkh (cfi 576-a-20)
- 120 Aboû al Hosayn 'Obayd Allâh-b-Ahmad Ibn Abî Tâhn, ecrit, avant 320/932 historien
  - a kulâb Baghdad (cit Fihrist, 147), extr. in 172-a-6°, 211-a-7°)
- 121 Abou Zayd Ahmad ibn Sahl al Balkhî + 322/934. vizir et geographe
  - a Sowar al aqdlim (ecrit en deux récensions, vers 308/921 et vers 319/931), reprod in 135-a et 167-a
- 122 Aboû al 'Abbâs Ahmad-b-Ja'far al Radî bi Allâh, né 297/909, + 329/940 khalife
  - a. Risálat ila Nasr al Sámáni (322/933) (comp. 109-a), extr. in 410-a-2°
- 123 Aboû al Hasan 'Alî-b-al Hosayn Ibn Abî Boûyeh (père de 160) + 328/939 Qomm, juriste unâmite
  - a Riwdydt (fragm. in 191-a, 242-b)
- [124 Aboù Bakr Ahmad-b-Moûsa Ibn Mojâhid al Tamimi, né 245/859, + 324/935 qàii source unique probable de
  - a Rurdyah sur le mot « Ana' al Haqq » prononce chez al
  - (1) Question discutée ici, chap. XIII-

- Shibli, (qu'il aurait transmise par Ibn Khâlawayli à 150-a, et par Aboû 'Alî al Fasawî à 2/1-a)
- 125 Aboù al Qàsım Isma'il Ibn Abi 'Abdallâh Mohammad Zanjî-b-Isma'il al Anbârî, ecrit veis 323/936 ses « Mémoires » de grefiler aux Mazâlım (cfr. 220-a, pp. 177, 25, 228, 230, 233)

  Publies probablement ap 127-a, utilises par 151-a, republiés ap. 171-a, et vià 162, ap 250-a-85°, ils contiennent
  - a Dhihr ahhbar al Hallaj ula hîni maqtalihi, compte rendu du procès de 309/922 (pai le greffiei adjoint) Cir 151-a, 171-a, 250-a, 282-a Publié ap Quatre Textes, I (1695-l) (55 §)
- 126 Aboû Bakr Mohammad-ıbn Yoûsof al Soûlî + 334/943, Bası ah ımâmıte
  - a. Akhbár al Moqtadir (in kitáb al awráq), réédition de 120-a (avec addition) ms Azhai if 124'-126' publ par Kratchkovsky (cfr 1724-a), fragm in 260-a (d'ou derivent 370-a, 440-a, 501-a, 530-a, 830-a), abrege in 164-a (20 §).
- [127 Aboù 'Abdallâh Mohammad Ibn 'Abdoûs al Jahshîyârî + 331/ 942 historien
  - a Akhbâr al Moqtadır bı Allâh (« fî 'oloûf mın al awrâq », selon 134-a, VIII, p 249), peidu, fragm en tete de 125-a (piologue) et in 220-a (1) (p 315)]
- 128 Aboû Bakr (2) Mohammad-b-Moûsa al Wâsitî ibn al Far-ghânt + 331/942 Mei v. mystique
  - a. tafsîr al Qor'an (perdu, édité pai Qâsim Sayyârî, source de 170-d).
  - b hikam (in 741-a, I, 99, et 1055-a, p. 154) (cfr 330-a-26°)
    - c Hâ Mim al Qidam (peidu, cite 1091-a-223°).
- 129 Aboû 'Omârah (Aboù Bakr, ou Aboû Moghith) Mohammad-b-'Abdallah al Hâshimî al Rabî'î, chef des Hallâjîyah de l'Ahwâz et de Basiah, après 309/922 (cfi 125-a-20°, 162-a-/9°, 282-a-1°)
  - a edition du kitâb al Tawasîn Cfi. 1695-7, p xI).
- 130 Aboû Bakı Mohammad-b-Ahmad Ibn al Haddâd al Misrî + 345/956, qâdî des qâdîs shâfi ite
  - a Riwayst si al Hallaj (source commune à 170-a, et 191-a)
  - (1) Question discutee ap. Quatre Textes , pp 6-7.

(2) Très probablement identique au suivant.

- 131 Abou al Qâsım Fârıs-b-Abî al Fawârıs 'İsa al Dinawari, + vers 340/931 mystique
  - a Ta'lîfât rî madhhab al Hallâ; (citees 230-a, 1150-a-34°), perdues (source de 143-a, 144-a, 170-a-d).
    - b [edition des csh'di wa mondjat al H b M]
- 432 Aboù Mohammad Ja far Ibn Nosayı al Kholdî (al Khalidi) + Bagdad 348/959 mystique
  - a Hikayát al mashá'ikh (perdu), extraits (in 1059-a 28°, 29°, 231-a-17°, 250-a-21°, cfi. 140-a)
- 133 Aboù Mohammad Isma'il-b-'Alî al Khotabî + 350/961, historien:

  a ta'rîkh Bayhdâd (perdu), extrait in 250-a
- 434 Abou al Hasan'Alî-b-al Ilosayn al Mas'oûdî + 346/957, Fostât, historien mo'tazilî
  - a. moroûj al dhahab (écrit 336/947), ed Paris, III, 267.
  - b maqâlât arbâb al nihal wa roû'asa al milal (perdu, cite c-7°)
  - c al tanbîh wu al ishiuf (ecut 345/956), ed Goeje, p 387, tiad fr Vaux, p 492
- 135 Abou Ishaq ibrahim-b-Mohammad al Istakhrî geographe
  a masalık al mamalık (1éed /2/a) ms Berlin 6032 il
  62b-63' = ms Topqapou 2820, i 142 = ed Goeje, 1870,
  pp 148-149
- 436 Aboû Mohammad 'Abdallah Ibn Khodhyan al Farghanî + avant 370/980, historien
  - a. al modhayyal (suite de 1/1-a après 302/914) (perdu, extraits in 164-a, et 410-a, VI, 298)
- 137 Abou al Hosayn 'Abdallah-b-Moûsa al Sallâmî + 374/983,  $(350-a, tr 320^a)$ , mystique, disciple d'al Shibli '
  - a ta'rîkh (perdu, utilise pai 170-d, in Qor. XXVI et 231-a,IV-120) extrait in 660-a, II, 218-219 (? vià 170-b).
- 140 Aboû Zor'ah Ahmad-b-Nohammad al Fadl al Tabarî + après 303/964, Shindz mystique
  - a Riwâyât (peidu, souice commune a 170-a, 181-a-20)
- 141 Abou 'Abdallah Mohammad Ibn Khafif al Dabbi + 371/980 théologien ash'arite, mystique chef d'ordre
  - a Ta'lifât (œuvies perdues, extraits in  $1059-a-13^{\circ}$ , 191-a, 362-a)
- Abou Nası-'Abdallah-b-'Ali al Sarrâj + 377/987, mystique.
   α. Aitab al Loma', ed. Nicholson, p XI, XXX, 95\*, 108, 231, 303, 346, 348, 248, 361, 372, 384. ms Ellis, ms. Londres Or 7710, f 164b.
  - b. Miḥan al soufiyah (perdu, cité 634-a, ch XVI)

143 Aboû Bakr Mohammad-h-Ishaq al Kalabadhî + 380/990 juriste hanéfite, mystique fânsî.

a. al ta'arı of li madhh. b ahl al ta'awwof /1° 1ecension, de Sohrawardî M. qtoul (363-b) ms Qadı'askar 1254 — Oxford II, 253, Caue, 2° 1écension, d'al Qônawî (5/3-a) ms Wien 1888, Fâtih 2661, Wali al Din Al IIallaj est désigne dans cet ouviage par la periphiase « ba d al Kobara [fi kalâm laho) — sauf deux fois, in fine, ou il est nomme Abou al Moghîth (50 §)

b al akhbār bī fawā'īd al akhyār, ins Fatih 697, Paris, 5855 ff. 264<sup>a</sup>, 381<sup>b</sup>, 393<sup>b</sup> (87<sup>a</sup>, 112<sup>b</sup>, 132<sup>a</sup>, 155<sup>a</sup>, 204<sup>a</sup>)

- 144 Aboû al Faraj 'Abd al Wahid-h Bakr al Shîrâzî al Warthânî +en Hedjar 372/981 fraditionniste
  - a. Ta'rikh al scùfiyah (perdu, cite ap. Akhbar al salihîn, ms anon Cane, tas, f 58b) (source de 170-a-15°, 16°).
- 145 Abou Talib Mohammad al Makkî + 380/990 theologien salimî.

  a Qoût al qoloûb, impr Caire, 1310, II, 76-77 (cfr. 1695-7, p XIV), 78-79, 85, 87, 90 (cfi 280-a, I, 74).
- 150 al Motahhar ibn Tahir al Maqdisî al Bostî, ecrit en 355/966: polygraphe
  - a Kıtáb al bad' waal tu'rîkh, ms. Dâmâd Ibrahîm Pâshâ, ms. Rostom Pâshâ 345, ed. Huart II, 90-92 (1) (texte), 80-82 (trad.).
    - b) partie inédite, copie Huart, fl. 178b, 179b
- 451 Thabit Ibn Sinan al Sabi + 366/976 historien
  - a ta'rikh (ans 295/907 à 360/970) frgm in 172-a-7° (an 299), 440-a-1° (an 301), et 440-a-3° (an 309) vià 260-a (utilise 125-a) (28 §).
- 160 Aboû Ja'tar Mohammad-h-'Alî Ibn Bâboûyeh al Sadoûq + 381/991 theologien imâmite.
  - a. I'tiqddat al Imamiyah, ms Londres Add 19, 623, f 24<sup>a</sup>-b (partiellement public in 1693-a, II, 13), voir 174-a
- 162 Aboû 'Alî Mohassın ibn 'Alî al Taroûkhî + 384/994, juriste hanefite. écrit, d'apres le mo'tazilite Ibn al Azraq, neveu du qâdî Ibn Bohloul, plusieurs recits, ap
  - a. nishwar al mohadar ah ms Paris 3482, ff 52°-18 (248)
    b. (reedition de 125-a Cfr 250-a-44°-47°, 85°):
- (1) D'après Aboû 'Abdallah (= Ibn Khâlawayh + 370/980, cfr. 211-a, p 559), élève d'Aboù Bakr Ibn Mojâhid et de Niftawayh (Sobkî, II, 213)

transmis par son fils Aboû al Qâsim 'Alî (né 370/980, + 447/1055).

- 164 'Arib-ibn Sa'd al Qortobi, ecrit vers 366/976 historien
  - a. Silai ta'rikh Tobarî (suite de 1/1-a,copie de 126-a) ms Gotha 1554, ed. de Goeje, 1897, pp 86-108
- 165 Aboû Bakr Mohammad Ibn al Tayyıb al Bâqıllânı + 403/1012, theologien ash'arite; juriste malekite.
  - a Kıtâb fî' ojz al mo'tazılah 'an tashih dald'ıl al noboûwah (perdu, extr ın 201-a-10°) Cfr. Sobkî, II, 63
- 167 Aboû al Qasım Ibn Ilawqal, ecrit en 367/977 geographe
  - a masalık al mamalık, ed de Goeje, pp 209-210 (comp récension de 260-a, in 440-a, et 530-a)
  - b. id, trad persane, ms Eton, trad en angl. par Ouseley (cfr. 1561-a).
- 168 Aboû al Hosayn-b-Mohammad Ibn Sam'oûn + 386/996, Bag-dad, mystique hanbalite
  - a hikam, publiés par Abou al Hosayn 'Ali-b-'Omar al Qazwini (ne 364/974 + 442/1050) (fragment), cite in 241-a, IV, 226 (cfr. 1693-1, p. XV).
- 170 Aboù 'Abd al Rahman Mohammad-b. al Hosayn al Solami, ne 330/941, + 412/1021, Nishapoù, mystique.
  - a tabaqût al soûf îyah (III<sup>c</sup> class.) ms Londres Add 18520, ff  $69^{b}-70^{b}$ , ms. Berlin 9972, ff  $73^{b}-75^{a}$ , ms. 'Ashir Effendi 677, ms. 'Omoûmî 157 ff  $57^{b}-59^{a}$  (28 §).
  - b. ta'rikh al soûfiyah (perdu, frag in 250-a et 181-a), fragments publiés ap. Quatre Textes., II (1695-l)(1).
  - c Jawami adab al soujiyah, dein chap de ses Sonan al soufiyah, perdues, ms Laleh Jami 1516, ff 157b, 158b, 31, 159 4-b (4) (8 §).
  - d. tafsir bi lisân ahl al haqa'ıq mss Azhai, Kopr 91 (daté 1077), Kopr 92 (daté 739), Fâtih 260, Fâtih 261 (daté 600), Fâtih 262 (date 661), Qâdi'askar 82 (date 699), Qâdi'askar 81, Hakîm Oghli 99 (t II, daté 732), Yeni Jami' 43 (recension de Hisâm al Dîn al Kâmilî al Khwârizm, an 771), Walî al Din 148 (date 681), Dâmad Ibrahîm 115, Alexandrie, Bankipore. Citations d'al Hosayn (-b. Mansoûr = al Hallâj) (2) in Qoi I, 1 (2), II, 14, 51 (2), 109, 256 (2), III, 16 (4),
- (4) Ecrit avant 371/982, utilise dans ta'ithh du Hâfiz al Hâkim Mohammad Ibn al Bayyi' al Dabbi, historien critique des traditionnistes (cfr Sam'ant, s v Solamt, Sobki, III, 68)

(2) Ainsi que le remarque Ibn al Jawzi (370-b, ch X).

25, 29, 34, 77, 89, 438, 188, IV, 103, 124, 138, V, 3, 23, 39, 101, 116, 119, VI, 2, 18, 19, 53, 66, 69, 73, 76, 91 (2), 103, VII. 4 (2), 22, 28, 97 (2), 139, 140, 158, 171 (3), 204, IX, 43, 412 (2), 429, X, 1, 33 (2), 35 (2), 43, 82, XI, 1, 3, 47, XII, 67, 76, 106, XIII 9, 28, 42, XIV, 15, XV, 75, 99, XVI, 21, XVII, 72, 76, 410, XVIII, 8, 17, 48, 64, 78 81, 407, 409, XIX. 13, 55, 57 (2), XX, 18 (2), 26, 106, XXI, 38, 43, 83, 140, XXIII, 12 (3), 14, 45, 93, XXIV, 26, 31, 35 (3), 37 (2), 53, XXV, 2, 4, 22 (2), 60, XXVII, 29, 60, XXVIII, 24, 46, 73, 85, XXX, 39(2), 45, XXXII, 16, XXXIII, 23, 35 72(2), XXXV, 46, 29, XXXVI, 40, 21, 55, 82, XXXVII, 106, XXXIX, 23 (4), 55, 63, 67, XL, 45, 67, XLII, 47, XLIV, 54, XLVI, 25 (2), XLVII, 21 (2), XLVIII, 10 29, XLIX, 3, 47, L, 1, 36 (3), 37, L1, 21, L11, 47 (2), L111, 3, 24, 43, LV, 4, LVI, 23, LVII, 3 (4), 5, LVIII, 8, 22 (2), LIX, 8, LXII, 4, LXIV, 3, LXV, 2, LXVIII, 4 (4), LXIX, 38, LXXII, 7, LXXIV, 3-4, 52, LXXXII, 8, LXXXV, 3, LXXXVIII, 8, 13, 49, LXXXIX, 17, XCVI, 19, XCVIII, 4, 5, CII, 5, 7 (2), CIX, 1, CXII, 1 (3), CXIII, 1

Plusieurs des citations figurent sous deux récensions differentes (17 = 49, 47 = 93, 52 = 108, 168 = 173, 110 = 150, 146 = 151, 41° = 57, 41° = 152), ce qui semble prouver qu'al Solamí s'est servi pour les citer de deux gloses différentes, des œuvres d'al Hallâj, celles de Fâris et d'Aboû Bakr al Wâsití

- e. Dhihr asmâ (abiege de a), ms Kopr 1603 (daté 743) f. Osoûl al malâmatîyah wa ghalatât al soûfîyah, ms. Caiie, VII, 228, ft. 67a, 79b
- 171 Aboû 'Alî Ahmad, dit Miskawayh + 421/1030, polygiaphe a tajdiib al omam (écrit 372/982) ms Paiis 5838, ff. 112b et 124 seq (publ in ed de 164-a par de Goeje, pp 86-96 n.), ms Âyâ Soûfîyâ (ed phot Teano-Amedioz, t V annees 284-326).
- 172 Aboù al Faraj Mohammad-h-Ishaq Ibn al Nadîm al Warraq, bibliographe, ecrit vers 377/988
  - a. kitáb al fihrist, 1º ed Fluegel, 1871, pp 188, 190-192, d'après ms Kopr. 1134, si 28b-30° vià copie=ms Paris 4458 (anc fonds 1400), ff. 11°-13b, comp 2° ms. Shahíd 'Als Pasha 1934, copie sui l'autographe maqalah V, fascic. 3 (8 §). d'après 120, 151 et peut-ètre 116 (csi. 211)
    - b.id. (2º liste des œuvies d'al Halla) ms Berlin 15, f. 26b.

- 173 Shaykh Hasan Ibn Ajroud, vers 400/1010, nosayiî (JAOS, 1868, p. 280).
  - a. qasidah (contre al Hallaj) (cfr 846-a)
- 174 Mohammad-b-al Hosayn al sharif al Radî al Moûsawî + 406/ 1013, Bagdad, philologue et poète imamite
  - a r'inqûdât amlûhû 'al l al Mofid (cfr 179) wa dhayl lil Mofîd, ms 'Ajjân
- 178 Aboû Hayyên 'Alî ibn Mohammad al Tawhîdî, né 320/932, + 414/1023, Shiraz (voir 591-a, p 30) philosophe
  - a kutab al hajj al'aqli udha diqa al fada'an al hajj al shar'i (perdu, comp. 170-d, in III, 89) Cfr. 923-a-32°, 110 a-1°
  - [b Riyâd al 'drijîn Risâlah fî akhbâr al soûfîyah (perdus) |
- 179 Aboû 'Abdallâh Mohammad-h-Mohammad al 'Okbarî al Mofîd + 413/1022, theologien, imâmite
  - n kitáb fi al radd alu (1) al Hallaziyah (perdu, cite 257-a, 698-u, 725-a, 755-a, 923-a-10, 1183-a, 1229-a)
- 180 Aboû Sa'd 'Abd al Malik-b-'Othmân al Kharkoûshî + 406/ 1015, mystique malâmatî, theologien ash'arite
  - a tahdhib al asrar, ms Berlin Spi. 832 ff 7a (3), 15a, 22b, 162b. 199b, 278b
    - b Rujad al ons, ms. 'Ajjan non consulte.
- 181 Aboù Sa'id Mohammad-b-'Ali al Naqqash + 412/1021 Ispahan, juriste . hanbalite
  - a ta'rikh al soû/iyah (perdu, fragm in 530-a-68 sq, comp 633-a-5°, elle utilisait 170-b)
- 182 Aboû al Hosayn 'Alî Ibn Jahdam al Himst el Hamadhanî + 414/
  1023 Jérusalem traditionniste.
  - a Bahyat al asrâr wa lawâmi' al anwâr (source de 278-a-5° et 320-a-10°-17°) (1 fragment à Damas · Zah-majm . 64)
- 183 Aboù al 'Abbàs Alimad-b-Mohammad al Nasawî al Misrî + 396/ 1005, juriste shâfi'ite
  - a tabaqat al soûfiyah (citees in 810-a, nº 7905, source de 309-a, ff 171b, 212b, 227 a-b, etc., perdues), fragm. in 250-b-52° (utilisant 170-b-12°)
- 185 Aboù al Hasan al Qâbisî al Qayrawani, + vers 420/1029 (2) juriste : malekite
  - (1) Var ashab al Hallar
  - (2) Codera, Bib! arab. hisp, I, 89, VIII, 94, III, 278

- a fatwa (citee in 310 a, 793-a, 811-a)
- 187 Aboû al 'Alâ Mohammad-b-'Alî-b-Ahmad-b-Ya'qoub al Wâsıtî + 431/1039 qàdî et moqtî elève d'Ibn al Cryyı' · a. rwdyah (citee in 250-a-40°).
- 489 Aboû Hâtım Mahmoùd-b-al Hasan al Tabaıî al Qazwînî 440/1048 Âmol juriste shâfi'ite, theologien ash'arite a (fragment d'un ouvrage non spécifie) in 250-a-170-180).
- 190 Aboû al Rayhân Mohammad-b-Ahmad al Bîroûnî + 440/1048 mathématicien
  - a al áthár ul háqîyah 'an al qoroûn al kháliyah (écrit 390/1000), éd Sachau, 1878, pp 211-212 (cfi trad angl Sachau, 1879, pp 194-196). chap VIII.
  - b. ta'rihh al Hind ed Sachau, 1887, pp 34, 43 (= 170-d-/10).
- 191 Aboû 'Abdallâh Mohammad-b-'Abdallâh Ibn Bâkoû(yeh) + 442/1050, Shirâz mystique
  - a-b. Bidáyat hal al Halláy wa mháyatoho (écrit à Nishapoùr en 426/1034), ins. Damas, cat p. 30, n 81 (majm) (date 897/1491) = Al hbár al Halláy, citees in 440-a, utilisees in 250-a (recension majeure) et 530-a (récension mineure) Récension majeure publiée ap. Quatre Textes .,III (1695-l).
- 201 'Abd al Qáhir al Baghdådî + 429/1037, théologien ash'aiite a al farq bayn al firaq (ecuit après 378/988, cfi p 213), ms Berlin 2800 (ff 101-102) = resume ap ms Damas cat p.62, n 31 = éd. Bedr, Caire, 1328, pp. 223, 241, 246-249, 349-350.
  - b. Kitâb al milat wa al nihal (pei du, cité Sobki, III, 239)
- 210 Aboû Mansoûr 'Abd al Malık-b-Mohammad al Tha'âlıbî + 429/1038 polygraphe
  - a. thimai al goloub, ed Caire, 1326, p. 324
  - b. nafhat al majloùb (abregé de a), ms. Leyde Cod 903 Warn f. 89<sup>b</sup>.
- 211 Aboù al Hasan 'Alî-b-Doukhlah Ibnal Qârih al Halabî + ap. 421/1030, Mossoul, grammairien:
  - a Risâlut îla al Ma'arrî (cfi. 212-a), ms Jazâ'irlî = éd. ap. "Al Moqtabas" 1910, V-9, p 551
- 212 Aboû al 'Alâ al Ma'arrî + 450/1058, poète.
  - a. Risalat al ghofrán (réponse à 211-a), éd. Caire, 1907, pp. 150-154 = ed. Nicholson. JRAS, London. 1902, pp. 346-348, 351 (trad.) et 833-834, 837 (texte).

- 213 'Alf ibn Tahir al sharif al Moitada 'Alam al Hoda + 436/1044, theologien imamite
  - a [tawqi cfi b), cit in 8/2-a-90
  - b. source probable de 1081-a
- 218 Aboù al Hasan al Doûmî ecrit en 427/1031 historien
  a tohfat al zorafa' fi okhbâr al anbiyâ wâ al Kholafa',
  ms Cambridge 225, f. 79
- 220 Hilâl-ibn al Mohassin al Sâbî, + 448/1056, historien

  a Kulâb al wozara (ecrit avant 483/1042), ed Amedroz,
  1904, p. 209
- 228 Aboû Ja'far Mohammad-b-al Hosayn-b-Ahmad Ibn Yazdân yâr, écrit vers 430/1038 mystique
  - a Rawdat (adab) al moridin, ms. Caire, II, 87, ff 11b, 12a, 15b, ms Paris, 1369, ff. 84a, 137b, 138a, 139b, 140a
- 230 Aboù Ja'far Mohammad Ibn al Sabbah al Saydalânî, ecrit vers 440/1048, en 'Irâq hallâjiyen
  - a fî takfîr al Farisîyah (exti in 1005-a-21°, 34°)
- 231 Aboû al Qasım Abd al Karim ıbn Hawazin al Qoshayrî + 465/1074, juriste shâh'ite , mystique
  - a Rividat ita jamá'at at soùftyak biboldán al Islám, ecite en 437/104b ed Cauc 1290 (récension d'Aboû al Mahâsin al Rowayânî + 502/1108), I, 45-48, 62, II, 198, III, 6, 51, 53, 152 (2), 177, 179, 181, IV, 4, 8, 49, 68, 69, 94, 121 (2) = ed Caire, 1318, pp 4, 8, 13, 50, 72, 79, 91 (2), 119 (2), 127, 126 (2), 127, 150 (2), 161, 167 (2), 172, 172, 172, 178 (2)
  - b Latd'if al ishârât (tafsîr) (1), ms Yeni 101, ms. Faydiyah 224, 225 in Qor III, 188, XV, 42, XXII, 41, XXIII, 99, XXV, 61-62, XXVIII, 30, XLII, 27, XLIV, 7
    - c falwa (cit 1055-a-10°, 1101-b-9°, 632-a-3°)
  - d. Kitab tartib al soloûk fi tarîq Allâh, ms Berlin 3262 (extr in 683-a)
- 240 Mohammad-b-Salamah al Qodâ'î + 454/1062, shafi'ite.
  - a ta', ikh... ms Paris, 1490 f  $108^a = ms$ . Londres Add. 23285 f  $35^a = ms$  Bodl (Poc 270) f. 96 = ms Bodl. (Or. Marshall, 37) f.  $93^b$  (Comp 2/8-a)
- 241 Abou Mohammad Alf-b-Ahmad Ibn II azm + 456/1064, juriste zahirite
  - a. al fisal fi al milal wa al mhal, ed Caire, 1317 I, 76, 109, 110-II, 38, 74, 114-III, 190-IV, 187-V, 117.
- (1) Ne pas confondre avec son tafsir kabir acheve avant 410/1019 (Sobki. III, 245-216)

- 242 Aboû Ja'far Mohammad-ibn al Hasan al Toûsî, + 459/1067, juriste imâmite
  - a kitab al ghaybab (cit. in 511-a, extr in 923-a).
  - b. hitab al igtisad (extr in 567-a-10)
- 250 Aboù Bakı ibn Thabit al Khatîb al Baghdâdî + 463/1071, traditionniste
  - a. ta'rîkh Boghdâd (1) ms Kopr 1023, 1025, Hakîm Oghlî 694, Noûii 'Othmâniyah 3093-3694 (s v Hosayn-ibn-Mansoûr) Donne d'aboid §§ 168 (sommaile publie dans Quatre Textes, p. I, n 2), puis les §§ 69-84, de 125-a (85 §) cfr. ms Azhai
  - b mokhtasar ta'i ikh Baghdad (anonyme), ms. Paus 2132, ff 95-97)
- 251 Aboû al Ma'âlî 'Abd al Malık al Jowaynî Imâm al Haramayn + 478/1085 Nîshâpour, theologien ash'arite
  - a. al shâmil fî osoûl al dîn (perdu (2), cori Br I, 389) (extr 471-a-36°)
- 232 Aboû al Mozaffar Shahfoûr-b-Tâhir al Isfarâ'ınî, + 471/1078, theologien ash'arite
  - a, al farq bayn al firaq, ms Berlin 2801 (iecd. de 201 a) f  $60^{2}$
- 256 Aboû al Fadi Mohammad-b-Tâhii b-'Alî al Maqdisî Ibn al Qay-saiânî + 507/1113 traditionniste, apologiste du soufisine (3)
  a critique de 131-a (citée 1055-a, p. 260, 262).
- 257 ...Ibn Hamzah. + vers 490/1097 (elève de 242), imamite

  a Hiddî ila al najdt min jami'al mohlikat (resumé de 179-a, extr, ap. 1183-a)
- 260 Aboû Yoûsof 'Abd al Salàm-b-Mohammad al Qazwînîne 393-1002 + 488/1095, zaydıte (4), mo'tazılıte, eleve d'Abd al Jabbâr et d'Ibn Kaji
  - a. Ahhbar al Hallaj (ouvrage perdu utilise in 370-a, 458-a, cite in 440 a) riposte à l'ouvrage survant (261-a)
- 261 Aboû al Wafa 'Alî Ibn 'Aqîl + 513/1119, juriste hanbalite

  a. joz'fî nası (karâmat) al Hallâj (cite in b). Je crois

  cet ouvrage identique à la Rısâlah hallâjiyah anonyme que
  j'ai publice sous le titre « Akhbâr al Ilallâj » (Quatre Textes,

  1695-l, IV, p. 21, C), aux arguments développes là, comme

(3) Auteur de la safwat al tasawwof, zâhirite. (4) Sobki, III, 230.

<sup>(1)</sup> Abrége « rawdat al abrar », ms. Wali al Din, 2424

<sup>(2)</sup> Ce n'est pas le ms. de Leyde 1945, ni d'Alger, 2015.

celui des retouches techniques, qui sont d'un hanbalite (p 24 et n 6), qui se désolidaisse nettement d'avec les « disciples d'al Hallàj » (talâmulhah, §§ 18,19,38, 52), il faut ajouter la citation des §§ 10 et 23 par le hanbalite Monàwí (795-a), l'emploi du tarahhom (§ 10) precisement repioche à Ibn 'Aqîl (la tardîyah § 16 est probablement, et la taqdîs § 6 sûi ement interpolee), et la suppression intentionnelle du nom de l'auteui (copie d'un ouvrage rétracte), cfr 275-a, 392-a, 463-a

- b khatt (retractation, en 465/1073), texte in 570-a-1°.
- 270 Aboû al Yomn Mas'oûd-b-Mohammad al Bokhârî + 491/1098 historien
  - a. mokhtasar ta'rikh Baghdád (extr de 250-a), ms. Berlin 9850, ff 68b-71a
- 274 Aboû 'Alî Ibn Jazlah + 493/1100 historien
  - a. mokhtasar ta'rikh Baghdád (reéd. de 270-a), ms. Londres B M. Or. 107, fi 50°-52°.
- 275 'Alî-b-Ahmad-b-'Alî al Wâ'ız **Ibn al Qa**ssâs al Shu wânî + vers 500/1106 traditionniste
  - a Akhbár al Halláj. Je crois cet ouvrage une 1° réedition de 261-a, selon le mot d'al Silafi « la plupart de ses isnád proviennent d'un ouvrage sans autorite », expiession voilée pour designer un ouvrage retracte (cite 530-d-2, vià 295-a)
- 276 al Hosayn-b-al Mofaddal al Râghib al Isfahânt + 502/1108, litterateur
  - a mohádarát al odabá, Cane, 1902 (p. 196, 226, 271)
- 278 Aboû Bakr Mohammad-b-Ja'far al Sarrâj al Qârî + 500/1106, Bagdad ; traditionniste.
  - a. Masari' al 'oshshaq, éd. Stamboul, 1301, pp 160 (cfr 108), 319, 374
- 280 Aboû Hâmid Mohammad al Ghazâlî + 505/1111, théologien
  - a Ihyâ 'cloûm al Dîn (ecrite 488/1095), ed. Caire, 1312 I, 27, 74, II, 124, 199; III, 287, IV, 54, 174, 176, 219, 222, 310
  - b mokâshafat al qoloûb (abrége), ed Caire, 1300, pp 19, 22.
    - c. al maqsad al asna, éd. Caire, 1324, pp 61, 73, 76.
    - d. Ma'arıı al salıkin, ms Parıs, 1331, f. 160ª
  - e Mishkát al anwár wa mis/at al asrár, ms Paris, 1331, f 95<sup>b</sup> = ed Caire, 1322, pp 19, 20, 24. Ne pas le confondre avec Mishkát al anwár wa latárf al akhbár d'lbn al Misri + 877/1472 (comp cat. Caire nº 8246, avec 810-a, s v)

- f. al ımld 'ala moshkıl al ıhyd, ms. Berlin, 1714 (cit 461-a. 862-a)
  - g Mostazhirî, éd Goldziher, p 30 (cfr 1640-g)
- 281 Ahmad al Ghazalî + 520/1126 mystique
  - a Lobb Ihya Oloum al Din (résume de 280-a), ms Oxford (extr in 1520-a)
- 282 Mohammad ibn Abî al Fadhl al Hamadhânî + 513/1119 historien
  - a takmilah (ecrit 487/1094), ms. Paris, 1469, ff. 12,  $18^a$  seq. (cfr. notes de Goeje, in éd de 'Arib. 1897, pp 96-101-1650-a)-(49 §)
- 290 Aboû Bakr ibn al Walid al Tortoûshî + 520/1126, malekite
  - a. Risálah (extrait in 542-a, IV, 123, et 960-a, II, 355).
- 291 (al Qayrawani). ecrit vers 500/1105 (utilise 170-b-4°,171, 1059-a-37° vià 260-a) historien
  - a Kıtâb al 'Oyoûn, ms Berlin, partie inedite citee par de Goeje, dans ed. de 'Arib, 1897, pp 86-96, 1650-a)
- 295 Aboû Tâhir Ahmad al Silafî + 576/1180, traditionniste
  - a (critique de 275-a, citee 530-d [ce n'est pas le ms Esc. 4, 1783 (= ancien 1778), erreur de Casiri c'est une collection de hadith transmis par des shaykhs Bagdadiens [Asin].
- 309 Qawam al Din Isma'ıl-b-Mohammad al Hâfiz al Isfahânî + 535/1140, historien
  - a. Kitab tabaqat siyar alsalaf, ms. Paiis, 2012 fb235a (?)
- 310 'Iyad al Sibti + 544/1149, juriste malekite
  - a Kitáb al Shifa, q IV, b 3, f 5 ed Stamboul, 1312, II, 282, ms. Paris, 1956, f 330<sup>b</sup>
- 315 Aboù 'Alî al Fadl-b-al Hasan al Tabarsî al Kabîr + 548/1153, juriste imâmite
  - a réedition du tawqî de 117-a (cité 8/2-a, f. 113a, simple mention en son Kitāb al ihtijā, ms India Office, Ar. 166, f. 212, et lith Tehéran, 1302, p. 245.
- 320 Ibn Khamîs al Ka'bî + 552/1157, mystique
  - a Manaqib al abrar 1<sup>re</sup> recension ms. Caire ff 123<sup>a</sup>-124<sup>a</sup>, 2<sup>e</sup> récension (avec complements). ms. Londres, Or 408, ff. 81<sup>a</sup>-83<sup>a</sup>.
- 328 Aboû Sa'd al Qaylawî + 557/1161, qadırı
  a. citations d'al Hallaı (ap 502-a, p. 161-163).
- 330 Aboû 'Abd Allah-b-'Abdal Rahman al Kirmanî, vers 550/1155?

  a Hikâyat [al Halla] 'an al shaykh Ibn Khafif (légende des « Visites » d'al Shibli et d'Ibn Khafif), transmise par

le shaykh Aboû al Ḥosayn-b-Yoûsof al Qaradî, au shaykh Aboû 'Abd allâh al Hosayn Ibn Razîn (= peut-être Aboû 'Abdallâh Mohammad-b-al Hasan (sıc) Ibn Razîn al Hamawî, + 680/1281 selon Sobkî, tabaq. shâf V, 19 cfr 'Abdal Latîf-b-Mohammad-b-al Hosayn Ibn Razîn + 710/1310, à Damas, selon Sobkî, td VI, 130) Compilee avec 261-a en 474-b, peut-être vià 392-a. Fragm in 282-a, 402-a, 458-a, 463-c.

- 339 'Azzāz-ibn Mostawdi' al Batâ'ihî + avant 550/1155, rifâ'ite
  - a. Hikâyat [al Hallâj wa al asad] (extr. in 361-a).
- 340 ['Âdî-ibn-Mosâfir al Omawî + 558/1162, Bâlis, mystique vénére par les Yézidiyah]
  - a risâlah fî al Yazîdiyah, ms unique 'Azîz Qass Yoûsof, Mossoul. œuvre de date incertaine hostile aux Yézidis (cfr. 1695-a)
- 341 Mohyî al Dîn 'Abd al Qâdır al Kîlânî + 561/1166, Bagdad, juriste hanbalite, mystique fonde les Qâdirîyah
  - a. mandqıb rıwayah d"Omar al Bazzâz (+ 608/1211) texte ın 502-a, p. 102
  - b. id. riwâyah d'Aboû Nasr Moûsa al Kîlânî textes in 502-a, pp. 121-122
  - c. id riwâyah d'Alî-b-al-Hîti (+ 564/1169) texte in 502-a, p. 73
  - d id rıwâyah d'Ibrahîm-b-Sahl al Taghlabî al Roûmî: texte ın 551-a.
    - e id riwâyah d"Abdallâh al Batâ'iht 502-a, p. 52.
  - f id. riwâyah d'Aboû Sâlih Nasr al Kîlânî texte in 502-a, p. 74
- 350 Aboû Sa'd 'Abd al Karim-b-Mohammad al Sam'ânî + 562/1167, traditionniste
  - a. kitáb al Ansáb (sous rubrique há-lamalif), ms. Londres Add 23-355, ff. 181<sup>b</sup>-182 = éd Gibbs.
    - b. même ouvrage, avec glose citee in 1175-a-130.
- 354 [Aboû 'Abdallah Mohammad-b-Táhir al Hîrî al Fârisî + 570/1175, traditionniste ·
  - a. Dalálat al mostanhíj' ila sálim al ma'árif wa risálat al mostabhij' ila 'awálim al ma'árif' (= tabagát al soúfiyah), ms 'Ajján (non consulté) }
- 359 Aboû Ja'far Moḥammad Ibn Ţofayl al Qaysî + 581/1185 philosophe.
  - a. risálat Hayy-ibn-Yaqzán, éd. Caire, 1299, p 3.

- 360 Aboû al Hasan 'Alî al Mosaffar al Sibtî, vivant en 600/1203 · mystique (1)
  - a. Qasidah alijiyah (Qol li al ikhwan ) vers 2, 6-7 (cfr 499-a-14°)
- 361 Aboû al 'Alamayn Ahmad al Rifâ'î al Hosaynî, + 570/1175, Omm 'Obaydah, mystique chef d'ordre:
  - a manaqib, tiwayah d'Ibrahim al A'zab (+609/1212), in  $464-a-1^{\circ}$  et  $1/36-a-1^{\circ}$  (cfr.  $739-a-1^{\circ}$  et  $951-a-3^{\circ}$ )
    - b al borhan al mo'ayyad (faux?), ed. Caire, 1322,p 55
- 332 Aboû al Hasan 'Alî-b-Mohammad al Daylamî entre 371/982 et 570/1175 selon 591-a, p. 26, ce mystique naquit en 352/963, au plus tard:
  - a Strat al shaykh Ibn Kha<sub>1</sub> if 1<sup>re</sup> trad. persane in 1091-a, 20°, 21°, 22°, 198°, 199°, 204° 2° trad. persane in 1144-a = Mashyakhah
- 363 Shihab al Dîn Yahya-b-Habash al Sohrawardî al Maqtoûl + 587/1191, Alep, philosophe, mystique
  - a. kalımat al tasawwof, ms India Off. Pers 1922, nº V, f 26ª
  - b. Sharh al ta'arrof (comm 143-a) ms. Oxford, Bodl II, 253 (= Fath 2777, Qadi 'ask 1254) ff 8a, 39b, 53b
    - c al romoûz wa al amthâl (à restituer à 433-a).
    - d (texte non cité) (extr. in 423-a)
  - e. hikmat al ishraq, lith Teheran, 1313, f 506 (trad in 1721-a-1°).
    - f. (texte non cité) (extr. in 795-a)
    - g. (texte non cite) (exti. in 1156-g).
- 370 Aboû al Faraj Ibn al Jawzî + 597/1200, Bagdad, juriste, hanbalite
  - a al Montazam, m. Paris 5909, ff. 105b, 109b, 124b, 140a, ms. Beilin 9436, ff 9b, 19a, 28b
  - b kuab al Namoûs (2) si talbîs Iblîs, ms Alep (Ahmadîyah 827 de l'an 799/1396) Topqapou 1454 Aya Soûfîya 1739 As'ad, 1641, ch X et XI
  - c. al Qâti' li majâl al lojaj' al qâti' bi mohâl ihtijâj al Hallâj (ouvrage perdu, cite 370-a-9° et 440-a-3° = Raf'al lojâj fî akhbâr al Hallâj, cite 512-2-5°)
    - d jawahn (9 critique de 341, citée ap 740-a, p 17).
- (1) Auteur du « Minhâj al 'âbidîn » et du « Madmoûn saghîr » attribues à Ghazâlî
- (2) Critique ap Mofáwadát d'Ibn Abi al Mansoûr d'Alexandrie en 663/1265 (ms. Caire, VII, 559).

- e Narus al goloûb wa dalîl 'ala tarîg al mahboûb, ms. Mırjanîyah
- f. minhaj al gásidin (résume 280-a), ms Paris, 1295 (toutes les citations sur al Halla) sont retranchées)
- 371 al Mobarak-b-'Abd al karîm Ibn al Athir al Jazari + 606/1209, Mossoul, shafi'ite
  - a kitáb al mokhtár min manágib al akhyár, ms. Kopr 1136 (de l'an 890/1485), chap III, s v
- 380 Sadr al Dîn Aboû Mohammad Roûzbahân al Baqlî + 606/ 1209, Shiraz, mystique
  - a tafsir 'Ard'is al Bayan (réedition de 170-d et 231 b), ms Londres, 1589 = ms. Berlin 808 (Or Spr 864) = ms Noûrî 'Othm. 322 = ms. Qâdî 'askar 124 = ms. Walî al Dîn 173, = ms Hakım Oghloû 106 = impr à Cawnpore, 1883, en 2 vol. 620 + 488 pages in Oor. 1, 5 (2), II, 32, III, 4, IV, 62, V, 59, 101, VI, 70, 148, 165, VII, 97, 140 (2), 141, 155, X, 36, XII, 25, 31, 83, XIII, 36, XIV, 7, 37, 39, 41, XV, 42, 99, XVI, 42, XXII, 2, XXIV, 14, XXVII, 63, XXVIII, 29, XXXVII, 7 (2), 164, XXXVIII, 44, XXXIX., 11, XLI, 53, XLVIII, 10 (2), L, 1-2, LII, J, LIV, 50, LV, 56, LVIII, 22, LXXIV, 31, LXXVI, 6, LXXXI, 1, XCIX, 2 Et 176 numeros sur les 208 déjà donnes in 170-d
  - b Mantiq al asrâr bi bayân al anwâr (perdu, traduit et augmente par l'auteur, en persan, sous le titre « Sharh al shathiyat » 1091-a) Comp cit ap 1150-a, p 288.
- 385 Fakhr al Dîn Mohammad-b-'Omar al Râzî + 606/1209, théologien ash'arite
  - a. al masd'il al khamsoûn, éd. Caire, 1328, quest. XII, p. 358 (cfr. 853-a).
- 387 Aboû al Qâsım 'lmâd al Dîn al Fâryâbî + 607/1210 hanefite: a. khálisat al haga'íg, ms. Caire, II, 81, f. 212b.
- Aboû al Hasan 'Alî Ibn al Sabbagh + 612/1215, Kenah (Qına), 388 mystique qådirî
  - a. kitāb ahwālihi wa manāgibihi (extr in 502-a, p 222).
- Ibn Jobayr + 614/1217, géographe 390 a Rihlah, éd Wright, p 228 = éd. de Goeje, p 226
  - (cfr. 1684-a)
- 394 Shihab al Dîn Ahmad-b-'Omar al Khîwaqî Najm al Dîn Kobra + 618/1221, mystique chef d'ordre
- a tarîqai Nâmeh (en arabe), ms Laléli, 1516, f 178a 392 Shihab al Din 'Abd al Rahman-b-'Omar-b-Abi Nasr Ibn al
- Ghazzâl al Wâ'ız + 615/1218, juriste hanbalite

- a joz' fi akhbár al Halláj (2° reédition de 261-a) (cité ap 570-a)
- 393 Ibn al Mar'ah + 616/1219 ash'arite

a sharh a al irshad » (d'al Jowayni), t III, s. v. al Darr », ms. Caire, II, 58.

- 401 Aboû Hafs Shihab al Din 'Omai-b-Mohammad al Sohrawardî + 632/1234, Bagdad, mystique sohrawardî
  - a. 'Awarıf al ma'arı́f, éd Caire, 1312, I, 74, 177-178, II, 235, IV, 267, 273, 279, 316, 318 (8).
- 402 'Abd al Rahmàn 'Omar al Jawbarî, écrit vers 618/1221, à Damas polygraphe
  - a al mokhtar fi hashf al ası ar, ms Parıs 4640, ff 12a seq Cfr ms Cheikho, ms. As'ad 3888
- 403 Aboû Hafs Sharaf al Dîn 'Omar Ibn al Fârid + 632/1234, au Caire, poète mystique:
  - a. Nazm al soloûk (Tâ'ıyah kobrâ), vers 277-279, 392 (cfr. 508-a-20)
  - b. Dîwân, ed. Beyrout, 1902, p. 64 (vers 10-11), 65 (vers 17), 88 (vers 12-13).
- 405 Aboù al 'Abbàs Ahmad-ibn 'Alî al Boûnî + 622/1225 cabaliste

  a Shams al ma'arıf al Kobra, joz' III, fasl 37, p 361364 de l'éd. du Caire, 1318 (resume des XI maqdlah fi al
  sîmiyâ attribuées à al Hallaj, probablement par deformation
  des formules de son hitâb al sayhoûr) (comp. 485-a)
- 410 Yâqoût al Roûmî + 626/1229, biographe.
  - a Irshad al arth (Mo'jam al odaba), ed Margoliouth, V, 382, VI, 298 (2)
- 420 Aboû al Ḥasan 'Alf Ibn al Athîr + 632/1234, Mossoul (frère de 371), historien
  - a kitáb al kámil, ed Tornberg, t VIII, 47, 57, 92-94
- 421 Mohyî al Dîn Aboû Bakr Mohammad-b-'Alı Ibn [al] 'Arabî + 638/1240, Damas, mystique juriste zâhirite
  - a. Mohâdarât al abrâr wa mosâmarât al akhyâr, éd Caire, 1282, t II, 316, 338 (2)
  - b. Al Fotoùhât al Makkiyah, ed Caire, 1269, t. I, 188, 498, 782, t II, 13, 139, 372, 375, 388, 403, 413, 433, 452, 607, 683, 732, t III, 19, 44, 132, t. IV, 90, 157, 160, 171, 204, 214, 265, 362, 367, 413, 444, 502, 606 (318).
  - c. Al Bd, ms Paris, 1339, f. 19<sup>a</sup> (cfr Surr al Bd wa al Yd, cité 531-a-29°).
    - d Foşoûş al hikam fî khoşoûş al kalam (éorit 627/1229),

- éd. Stamboul, 1309, p. 126, 254-255 et ms Wien, 1898, fo  $60^{\text{b}}$  (38)
- e tafsîr al Qor'an (à restituer à Al Kâshî = 515), ed. Caire..., I, 379
  - f. al tajalliyát al iláhíyah, ms As'ad, 3559, cap LVIII
- g. al jawâb al'mostagim 'ammâ sa'ala 'anho al Tirmidî al Hakîm, ms 'Omoûmî, majm 11 sur la quest 147
- h al sudy al wahhay fi sharh kalam al Hallay (ouvrage perdu cite au nº 22 de la liste diessee par lui-même de ses 439 œuvies « Fihris al kotob al morannafah », ms. Faydîyah, 2119, f 14 cfr. Tähir Beg, tarjamah hal wa fadd'il shaykh Akbar, Stamboul, 1316, 2° ed, 1329, pp 24-39)
- i taj al rasa'il wa minhaj al wusa'il, impr. in « majmoù'at rasa'il », Caire, Kordi, 1328, p. 578
  - 1. tafsîr soûrat al Doha (ext. in 844-a)
- k kitáb al ajwihah 'an al masá'il al Mansoûiîyah (ouvrage perdu cite aux nos 10 et 375 de la liste de Tâhir Beg).
- l Rısalat al dhakha'ır wa al a'taq' fı sharh Tarjoman al ashwaq, ms Leiden, Cod Warn, 641, trad angl Nicholson, 1911, in III, veis 3 (p. 55), in LlII, veis 2 (p. 139)
- m qasidah « Ana'l Qor'an wal saba' mathanî » (cfr. 665-a).
- 422 Ibn al Dobaythî + 637/1239, historien
  - a Dhayl Ta'rikh Baghdad, ms. Shahid 'Ali Pasha , ms. Paris, 5921, fo 86b.
- 423 Aboû Mohammad 'Alî al Harîrî al Marwazî + 645/1247, à Boşr, Hawrân, mystique rifâ'î
  - a Korrâs (d'un disciple de son fils Hasan) (copie in 512-f)
- 429 Aboû Ishaq Ibrahîm Ibn Abî al Dam al Hamawî + 642/1244, juriste shâfi'ite
  - a. al ta'rîkh al Mozaffarî, extr. ın 538-b.
- 430 Mohibh al Dîn Mohammad Ibn al Najjâr, + 643/1245, Bagdad: biographe
  - a Dhayl Ta'rikh Baghdad (voir 552-a)
- 432 Shams al Dîn Aboû Tâhir Isma'îl Ibn Sawdakîn al Noûrî + 646-1248, mystique, disciple préfére d'Ibn 'Arabî
  - a Sharh al tajalliyat (comm 421-f), ms Faydiyah, 2119, n XIX, f 1542-b.
- 433 Shams al Dîn Mohammad al Shahrazoûrî al Ishrâqî + vers 648/1250. philosophe ishiâqî
  - a. romoûz wa amthâl lâhoûtîyah, ms 'Omoûmî.. , f 15b

- 439 'Abdallah-b-Mohammad al Fihrî al Tılımsânî + 658/1260, commentateur de Jowaynî
  - a sharh « loma' al adıllah », ms Caire, II, 30, s v. « al Haqq »
- 440 Shams al Din Yoûsof-b-Qızoghloù Sıbt Ibn al Jawzî + 655/ 1257, hanesite
  - a. Mn'át al zamán, ms Londies, Or 4619, f. 57, 71b-75b, et ms Köpi, sub anno 412
- 411 'izz al Dîn 'Abd al 'Azîz-b-'Abd al Salâm al Maqdısî + 660/ 1262, Cane, juriste shâfi'ite
  - a Hall al romoûz wa mafdish al konoûz, mss Berlin, Weizst, II, 1757, ff 29a-30a, et Weizst II, 1109, f 92b.
  - b. Sharh hál al awliyā, ms Paris (1), 1641, ff 225°, 247°-253°, 257°-b, et 2035, ff. 25-27
    - c. d e Voir 330-a
  - f. taflis Iblis, ed Gaire, 1324, pp 23, 1.10, 11, 25, 12, 13, 25, 1.15, 16, 26, 1 1-5 (cfr. Tawasin, VI, 15°, 13°-15°, 34°, 28°)
- 447 Aboû al Hasan 'Alî al Shoshtarî + 666/1268 à Meknès, poète mystique '
  - a. diwan mowashshahat pièce « Tanabbah, qad badat shamso'l 'oqar »
  - b. takhmîs de « Ana'l Qor'ân » d'Ibn 'Arabî (421-m), commencant ainsi « shahidto haqîqatî... » (cfr. 665-a).
- 450 'Afffal Dîn Solaymân-b-'Alî al Tilimsânî + 690/1291, poète a. Sharh « al mawhqrf », ms India Off 597 (§§ kibryâ, tadhkirah,fdalâlah)
- 451 Kamál al Dîn Ibn al 'Adîm + 660/1262, Alep juriste

  a. Raf 'al tajairî 'al tal Ma'arri (extr. in pief « Lozoûmiyât » d'al Ma'airî, ed Caiie, 1891, t I, p 6)
- 456 Sharaf al Dîn Mohammad-b-Sa'id al Boûsîrî + 694/1294, poète

  a Al Bordah (= al kawākió al dorriyah), vers 9 (1mité
  de 330-α-12°)
- 458 Zakarıya-b-Mohammad al Qazwînî + 682/1283, juriste

  a 'Ajd'ib al makhloûqat, êd Wustenfeld, 1848, t II,

  110-113 (utilise 260-a, car il cite Ibn Kajj, maître de 260-a
  selon Sobkî, III, 230)
- 460 'Abd al Ghaffar al Qoûsî + 670/1271 (2), Qoûs mystique

(2) Sha'rawi, tabaqat, I, 160

<sup>(1)</sup> Ms Berlin, 8785, ff 10b-11b est incomplet

- a kithb al wahid fi 'ilm al tawhid (extr in 741-a-25°) (1).
- 461 Aboû 'Abdallâh Mohammad-b-Ahmad al Qortobî + 671/1272, juriste malekite
  - a fragment (extr in  $960-a-3^\circ$ , d'après 542-a.?)
- 462 Jirjîs Ibn Abî al Yasır al Makîn Ibn al 'Amîd + 672/1273, historien chrétien
  - a. Kıtâb al majmoû' al mobârak, ed Erpenius, 1625, pp 188-189, corr avec ms Paris 295.
- 463 'Alî b Anjab Ibn al Sâ'î + 674/1275, Bagdad historien
  - a. Akhbár al Halláj (perdu cite in 810-a, n 192) (comp 503-a?)
  - b Maqabir Baghdad (perdu, cité in 552-a, sub voce) (comp 501-a-80?)
  - c Akhbâr al Kholafâ (perdu sauf extraits) mokhtasar, éd. Caire, 1310, pp. 75-76.
- 464 Qâsım-b-Mohammad Ibn al Hâjj + 680/1281, Wâsıt, mystıque 11fâ'î
  - a Omm al baráhin, ms Shahid 'Ali Pasha, 1127
- 465 Ahmad-b-Moûsa Ibn Tâwoûs al Hillî + 673/1274 juriste:
  - a Iqbâl (tawqî') (citée in 812-a-9°)
- 468 Ibrahîm-b-Abî al Majd-b-Qoraysh al Dasoûqî + 676/1277, mystique chef d'ordre
  - a. Kitab al jawahir (extr in 741-a-260).
  - b cfr 890-a
- 470 Hasan-b-'Ali-b-Ibrahim al Badawî, mystique, vers 675/1276

  a. tarjamat al Sayyıd Ahmad al Badawî (extr. in 741a-27° et dans les autres biographies posterieures du saint)
- 471 Shams al Din Ahmad Ibn Khallıkân + 681/1282. historien

  a. Wafayât al a'yân lith Teheran, 1284, p 160-162,
  éd. Caire, 1275 I, pp 206-214 (vie n° 186), juriste shâfi'ite.
  éd Slane, 1, 217, trad angl Slane, I, 423-426; Suppl II,
  Wustenfeld, Gottingen, 1837, pp 35-37 (37 §).
- 472 Aboû al Faraj Yoûhannâ-b-Ahroûn Bar Hebraeus + 689/ 1289, maphrien jacobite historien.
  - a. Mokhtasar al dowal, texte Pococke, pp. 287-289 (cfr. 1426-a, 952-a), ms Faydiyah, 4518'
- 474 Aboû 'Abdallah Mohammad-b-'Alî-b-Mas'oûd Ibn al Balabânî + 686/1287, disciple d'al Shoshtarî, fondateur de la tarîqah
  - (1) Manque in mss. Paris, 3525 et Caire, II, 143.

hallajiyah, à laquelle ont éte initiés Mortada (862-b) et Sanoûsî (919-a); cfr ici p 343, Quatre Textes, p. 22.

a dhihr al tariqat al Hallajiyah (cfi. 9/9-a)

- b hikâyat al Hallây, ms Londres 9692, ff 317a-343a (204), et Berlin 3492 (Pm. 553, ff 41b-43b), compilée de 261-a et 330-a (peut-être vià 392-a), de 441-a et de 447-b (voir Quatre Textes..., p. 22), cfi ms Kopi. 1620, ms Vatican. Cod Borgian, 3, f 66b, cfi ici 809
  - c risalah « man 'arafa nufsaho », extr in 1219-u,f.221b
- 480 Khwajah Noûr al Dîn 'Abd al Rahman al Kasırqî + après 689/1289, Bagdad, mystique kobrawı'
  - a ta/sîr (des soûrates I-LI), t. IV, ın Qor XXVIII, 48, ms Caire (1)
- 485 Shams al Dîn Aboû 'Abdallâh al Sibtî + 698/1298 cabaliste

  a risâlah fî al Za'njah, ms. Caire, VII, 571 (2º qasîdah

  « al infi'âl al ioûhânî », vers 18, extr. in 581-a, p. 279
- 490 Mo'ayyad al Din ibn Mahmoud al Janadi + 701/1301, mystique
  - a Sharh al Fosoûs (comm. de 421-d)
  - b diwan (extr in ms ture Wien, cfr 1371-a)
- 498 Qotb al Dîn Mahmoûd-b-Mas'oûd al Shîrâzî + 710/1310, Tébriz, philosophe imâmite
  - a. Sharh Hikmat al ishraq (de 363) trad Horten (1721-a-2°), p 71.
- 499 [anonyme, shâdhilî eleve d'Ibn 'Atâ Allâh ' cfr 500 et 986]
  - a Al quwl al sadid fi tarjamat al 'arif al shahid ms. unique Jomayli (cfr 986), Bagdad, copie personnelle, ff 1-15 (ouvrage utilisé in 811-a-150-190) 1127-b-10, (46 §)
- 570 Táj al Dîn Aboû al Fadl Ibn 'Atâ Allâh + 709/1309, Alexandrie, mystique 'shâdhilî
  - a Hikam ms As'ad majm 1764 (mq ed impr)
- b. Latá'rf al minan (éd. 1321 en marge de 741-d) II,214
  501 Ibn Tigtaga, écrit vers 701/1301, historien.
  - a. al Fakhri texte éd. Derenbourg 353-355, trad Amar 449-452
- 502 Noûr al Dîn Aboû al Hasan 'Alî al Shattanawfî + 713/1314, Caire, mystique qâdirî
  - a Bahjat al asrdr wa ma'don al anwar, ed Caire, 1330, pp. 52, 56, 71, 73, 102, 121 (2), 122 (4), (10), 161, 163, 171, 181, 204, 215, 221, 222, 226, 231
- (1) On a de son ami Sa'd al Dîn al Marwazî une critique de l'Ana al Haqq hallagien (ap 1195-a)

- 503 Jamál al Din Mohammad al Watwat + 718/1318

  a Ghorar al khasá'is, éd. Caire, 1299, pp. 129-130,
  286-287
- 504 Rashîd al Dîn Fadi Allâh al Hamadhânî + 718/1318, vizir shâfi'ite
  - a. Mafatih al tafasir, ms Paris, 2324, f. 261ª
  - b. latd'if al haqd'iq, ms. Paris, 2324, ff 287b, 312a, 320a, 325a, 360a
- 506 Najm al Din Solayman al Tawff + 716/1316, juriste hanbalite a. fatwa (extr in 797-a)
- 508 Sa'id al Din Mohammad al Farghânî, écrit vers 700/1300, mystique sohrawardi
  - a. montaha al madársk, éd Caire, 1293 I, 198, 356, II, 30 (comm. de 403-b)
  - b masharıq al darari, trad persane de a, ms. Parıs, sup pers 118.
- 510 al amír Rokn al Din Baybars al Mansoûrî + 725/1325.
  - a zobdat al fikrah (annales), t V, ms. Paris 1572, ff 189b-190b (avec glose marginale).
- 511 Jamal al Din al Hasan Ibn al Motahhar al Hillî (al 'Allâmah) + 726/1326, juriste, . imâmite
  - a. kholásat al aqwál, ms Paris, 1108, f. 417a.
  - b. nahj al haqq (825-a-2)
- 512 Ahmad Ibn Taymıyah + 728/1328, hanbalıte
  - a. krtâb rla a/ Manbryî (extr in 941-a-11°) (797-a-7°)
  - b. Fatwa ji wilâyat al Halldj (publ. in 941-a).
  - c. d Sharh al 'aqidat al Isfahaniyah al Wasitah, ms. coll. Alousi.
  - e huáb. fi al Hallaj, ms Damas (kawákib, XXVI, 1), XIII, 151, fonds du Dár al hadith, versé à la Záhiríyah.
  - f. So'âl. .ft al Harîriyah, ms Damas (kawâkıb, XXVI, 2), XIII, 151.
  - g Fatwa (al souftyah wa al foqara), publ « al Manar », Caire, 1327, XII, pp. 752-753
    - h Al forque bayn awliya al rahman, Gaire, 1322, p 60 2 Al jawab al sahih , ed. Caire, 1322, t. I. p. 18
- 513 Aboû al Hasan 'Alı-b-Isma'îl al Qoûnawî + 729/1329, juriste a Hosn al tasarrof (comm de 143-a); mss. Fâtih 2660-2661, Faydiyah 1249, Wien 1888 (cfr Shahîd 'Alî 1148, 1231-32, Solaymaniyah 731)
- 514 Athir al Dîn Aboû Hayyan Mohammad al Jayyanî + 745/1345, nurste, zahirîte, puis shafi'ite;

- a. al bahr al mohit tafsir Qor V, 19 (extr 941-a-20)
- 545 Jamál al Dín 'Abd al Razzáq al Kāshî + 730/1330 soufi a latá'rf al i'lám ms Kopi. 770 b tafvir (cfr 421-e-1°).
- 516 Shaykh 'Îsa al Ja'farî al Rohâwî, maître de 532 a fatwa (crt. 532-a).
- 520 Abou al Fidâ + 731/1331, prince de Hamáh historien

  a. ta'rtkh al malik al mo'ayyad, ed. Reiske, 1790, t II,

  pp. 338-343, éd. Caire, 1286, t I, p. 75.

b tagwim al boldan, trad Reinaud, II-2, p. 97

- 521 Abou al 'Abbas Ahmad-b-'Abd al Wahhab al Nowayrî + 732/
  - a mháyat al 'arab (encyclopédie), ms Kopr 223 (V,  $\nu$ , 4), ff 411a-b
- 522 Rokn al Dîn Aboû al Makârım 'Alâ al Dawlah al Sımnânî + 736/1336, mystique
  - a al Ta'wilât (suite de 480-a), ms. Caire I,134, t. V, in Qor CXII, 4 (cfr  $790-b-1^{\circ}$ ).
  - b Mokâtabôt (ila al Kâshî), ms Ind Off. Pers 1835, p 316 (cir 515-a)
    - c cfr (790-a-14°) et (1152-b-2°)
- 523 'Alâ al Dîn Mohammad al Bokhârî + 741/1340 juriste

  a Nâsihat al mowahhidîn wa fâdihat al molhidîn, ms.
  'Omoûmî 7889, majm n° 11
- 524 Mohammad Ibn al Hajj al Fast al 'Abdarî + 737/1336, juriste: malékite
  - a modkhal al shar 'al sharîf, ed Alexandrie, 1293, I, 17.
- 527 Sa'd al Din al Kâzaroûnî, vers 745/1344, commentateur d'Ibn Sîna
  - a. comm. Qor'an XI, 90, m ms Londies Add. 16 659, f. 560b.
- 530 Mohammad-b-Qâymàr al Dhahabî + 748/1348, shafi'ite

  a ta'rıkh al Islam, t VI (ann 301-370) ms Londres

  Or. 48\*, f. 1b-2a, 5b-10a, 46b, 47b, ms. Paris, 1581, f. 4b-8a,

  37a, 38b, 149a, 206b (79 §).
  - b kitdb al 'ibar ms Paris, 1584, ff 110b-112a (188).
  - c Dowal al Islam, ms Caire, V, 56 (ann. 301, 309)
  - d Mizdn al vindal ed Carre, 1324, t I, 256, nº 2023 ,
    t. II, 218, nº 1706
    - e. lisân al Mizân, ms Mirjânîyah
    - f kitab Strat al Halldy (cité 530-a-63°, 660-b-1°).
- 531 'Ali Qolmatay-b-Aydemur al Jildakî + 743/1342, alchimiste
  a. Ghayat al soroûr (extr. « kalâm al Hallâ; fî al

 $sa\bar{n}'ah$  »,ın ms.« majmoù' » moshtamal « 'ala tasrîf al kîmıya », coll Aloùsî, ff  $8^a,\,26^b\text{-}29^b$ 

- 532 'Omar-b-Mozaffar Ibn al Wardî + 749/1349 historien
  a mokhtasar ta'rîkh al Mo'ayyad (extr. in 861-a-4°)
- 533 Ahmad Ibn Fadl Allah al 'Omari + 748/1348, shafi'ite

  a masalik al absar, t VII (foqara, ms. Aya Soufiya 3421
- 534 Dâwoûd-b-Mahmoud al Qaysarı + 751/1350 mystique

  a sharh 'Anqâ al meghirb, ms. Caire., f 105a

  b sharh kulâb âl hojob, ms Caire, ff. 203a, 205b

  c sharh al a Fosoûs » (cfr. 421-d), ms Caire., ff. 263a,

  271b, 272b, 317b, 377a (5)
  - d rısalah marmoùzah, ms. India Off. 1921, n 22. ff 133a, 134a.
  - e sharh al « khamriyah » (cfr 403) ms. Paris, 3165, f 4 (cite 1671-a, p 255)
- 536 'Alî-b-Ya'qoûb al Bârızî, écrit en 751/1351 historien

  a molhtasar al « Wafdyat » (cfr 471-a), ms Paris,

  2060, ff. 39a-b
- 537 Shams al Dîn **Wafâ** + 760/1358, shâdhilî

  a haqîqat al haqâ'ıq, ms. Caire, majâmi' 2, f 292<sup>b</sup>
  (chap. VI)
- 538 Aboû 'Abdallâh Moghlatâ'î-ibn-Qilij al Hikrî + 762/1361, traditionniste hanéfite
  - a Sirah, cité ap 770-a.
  - b. mokhtasar al bâsım' fi sîrat Abi al Qâsım, ms IFAO 12 (extr de 429-a)
- 539 Salah al Din Mohammad Ibn Shakır al Kotobî + 764/1363, historien
  - a 'Oyoûn al tawârîkh, t. X (ann 297-337), ms Gotha, 1567, f 10a, 52a, 62a, 76b
- 540 Salāh al Dîn Khalil-b-Aybak al Safadī + 764/1363 historien

  a Al Wâfî bi al wafayât, ms. Paris, 5860, f. 14<sup>a</sup>, et
  2065, f. 137<sup>b</sup>.
- 541 'Afif al Dîn 'Abd Allah-b-As'ad al Yafi'î + 768/1367, Mekke 'shafi'ıte
  - a mir'dt al jandn, ms Paris, 1589, ff. 233b, 236a
  - b ta'r tkh, ms Wien AF 78, ff. 201b-203a
  - c Nashr al mahásin, ms Caire , ff 7, 9<sup>a</sup>-10<sup>a</sup>, 100<sup>b</sup>, 106. d. Rawd al riyáhin (non consulté).
- 542 Táj al Dîn Aboû Nasr Mohammad-b-'Alî al Sobkî + 771/1370, Damas, juriste shafi'ite

- a tabaqat a' shafi'iyah, éd Caire ., II, 151, III, 61, IV, 123, 128, VI, 46-47
  - b. qasidah, citee in a, II, 264, vers 3.
- 545 Shihab al Dîn Aboù al 'Abbas Ahmad al Qastallânî, ecrit en 771/1370
  - a. maqamat al 'arifin, ms Kopr 784, ff 125a, 129b, 134a, 137a.
- 550 Ibn Kathîr + 774/1373 historien, shâfi'ite:

  a. al bidâyah wa al nihâyah, t VI (ann 298-614) extr
  in 830 a
- 554 Taqi al Din ibn Qotb al Din ibn Monir al Halabi + 772/1374 historien
  - a réedition du Ta'rikh Qoth al Din (cfi 810-a n. 2281)
- 552 Taqî al Dîn Mohammad Ibn Râfî' + 774/1373, shâfi'ite.

  a Dhayl « ta'rîkh Ibn al Najjâr », ap « mokhtasar »,
  ms Mirjânîyah (et in 740-a-1°).
- 559 Ibrahim-ibn-Moûsa al Shâtibî + 790/1388 malekite a. i'tisâm, éd. Caire, I, 349
- 560 Sa'd al Dîn Mas'oùd-b-'Omar al Taftazânî + 791/1389, juriste.

  a fâdihat al molhidîn (à restituer à 523-a)
- 565 Borhan al Din Ibrahım Sıbt Ibn al 'Ajamî + 841/1437, Alep, juriste hanefite:
  - a. al moqtafa (comm. de 310-a, achevé 797/1394), ms. Fatih, 841 (avec erreur sur l'auteur)
- 566 Mohammad Ibn Khalfl + après 810/1407, juriste hanefite a. Zobdat al moqtafa (abrégé de 565-a), ms. Ayâ Soû-fîyâ, 586.
- 567 Shams al Din Mohammad Ibn Makki al 'Amili + 782/1382, Damas, juriste: imâmite:
  - a kıtab al dhıkra (extr. de 242-b, publ. in 835-a).
- 570 Ibn Rajab, + 795/1393., juriste. hanbalite

  a tabaqat al hanabilah, ms. Leipzig, 708, f. 32a, 123b

  (cfr. 261-b, 392-a), ms. Damas.
- 576 Ibrahîm-b-'Alî Ibn Farhoûn + 799/1397, juriste malêkite.

  a. al dîbâj al modhahhab, êd Fez, s d, p. 189, 227.
- 579 Sho'ayb al Horayffsh al Makkî + 801/1398 mystique a al rawd al fâ'iq, ms As'ad, 1417, ff.  $88^{b}$ ,  $119^{a_{-}b}$ , éd. Caire, pp. 141, 152. = b id ms Damas 107
  - c. mandqıb al awliya, ms 'Omoûmî, 219 (avec des poèmes de 447-a).
    - d. Diwan al Halldy (« kan wa kan » apocryphes. Voir c).

- [580 Sitáj al Din 'Omar Ibn 'Alf al Molagqin + 804/1401, Caire.

  a tab igát al awliyá (perdu, source probable de 741-a).]
- a tab ight at aivityd (perdu, source probable de 741-a).

  581 Abou Zayd, Abd al Rahman Iba Khaldoûn + 808/1406, juriste
- 58] Abou Zayd, Abd al dahman iba K. naldoun 4 808/1406, juriste malekite
  - a moqaddamah (ccrite 779/1377), éd Caire, 1322, fasi VI, p. 258, 279, éd Quatiemère, III, 79
- 582 Majd al Dîn Mohammad-b-Ya'qoub al Fîroûzâbâdî + 817/1414, juriste: shâfî'ite
  - a al mirqat ab arfa'yah .. (in vie d'Ibn Khafîf) (extr in  $59/-a-1^{\circ}$ ).
- 583 Kamal al Din Mohammad al Damîrî + 808/1405, polygraphe
  a Hayat al hayawan (grande recension) sub voce « al
  himdr al ahli », éd Caire, 1292, t I, pp 276-278... (extr in
  1355-a-2°)
  - h id. trad. angl Jayakai, t I, 1906, pp. 555-558
- 585 Ahmad Ibn al Hâjj, ecrit vers 790/1388 mystique a Ons al jalis, ms Berlin, 3410, f 8b
- 586 Ahmad-b-Mohammad Ibn Fahd al IIIlf + 806/1403, juriste.
  - $a. [tawqi^*]$  (ext. in 812-a-9°)
- 589 'Abd al Rashid b-Salih-b-Noûrî al Bâkowî, ecrit en 806/1403:

  a talkhîs al âthâi (extr de 458-a-1°, extr. in 923-a-29°)
- 590 Mohibb al Dîn Aboû al Walîd Mohammad Ibn al Shîhnah + 815/1412, hanesite a Rawd [at] al mandzir (résume de 520-a)
- 594 Mo'în al Dîn Aboû al Qâsım Mahmoùd Ibn Jonayd, ecrit vers 191/1389, à Shîrâz biographe
  - a Shadd al ızâı (1), ms Londres, Sapp 677, ff 26a-29b, 110b-112a, éd. Denison Ross, 1919
- 593 Siráj al Dîn 'Omar-b-Roslân al Bolqînî + 805/1403, juriste: shâfi'ite
  - a fatwa (citée 626-a-1°).
- 600 Ahmad-b-Mohammad al Tojibi al Saraqosti Ibn al Banna + 821/ 1419, Merrakech, shadhilite
  - a. qasidah «al Mabahith al asliyah », II, 347 (ap 888-b)
- 601 'Abd al Karim-b-Ibrahim al Jili + ap 826/1423 (Bagdad), soufi:

  a. al kahf wa al raqim, ms. Carre, VII, 277, no 229,
  f 219a
- (i) Il a éte traduit en persan a) sous le titre « Moltamas al ahibbá » (ms. India Office, b) sous le titre « Dostoûr al zá'irin » par 'Abd al 'Azîz ibn Mohammad Afdal al Shîrâzî (cfr. 810-a s. v.).

- b sharh moshkilât « al Fotoûhât al makkîyah », ms Caire, VII, 47, n° 31, ff 819-820.
  - c al insân al kâmil, éd Caire, 1304, II, 29, 39-41, 46.
  - d. haqiqat al haqd'iq, ms India Office 666
- e sirr al noûr al motamakkin, ms Cane, VII, 277, nº 229, ff 476, 481<sup>b</sup>.
- f dorrah 'aynryah (Foûwâdō bihi shamsol mahabbati tâli'ō), p 197 et 211 (en marge de 502-a, p. 182-214 fausse attribution) fî sahwâhid ghaybîyah (533 veis, comm pai 842)
- 618 Taqî al Dîn Ahmad al Maqrîzî + 845/1442, historien shâfi'îte

  a fragment d'une œuvre non identifiee (peut-être son

  « al bayân al mofîd » (contie Ibn' Aiabi) (Gaire, ms majm

  77\*), cite ap. 927-a
- 620 Zayn al Dîn Aboû Bakr-ıbn-Mohammad al Khowâfî +838/1435 a soloûk tarîq awlıyâ Allâh, ms As'ad, 1437, f. 97°.
- 626 Shams al Dîn Mohammad-b-Hasan al Bakrî al Hanafî + 847/
  1443, mystique;
  - a. fatwa (jawâb ılâ Shams al Dîn al Sakhâwî Ibn al Qasabî) (extr. ın 741-a, viâ 677-a).
    - b. poème (extr. in  $677-a-5^{\circ},3^{\circ}$ )
- 627 Aboû Bakr al Țarînî (amı du précédent)
  a. poème (extr. in 677-a-4°).
- 634 Badr al Dîn al 'Aynî + 855/1451 historien
  - a 'iqd al jomân (1), t XVIII, ms Petersbourg, Musee Asiatique, 177, ff 780b-785a (non consulte)
  - b. ta'rîkh al Badr fî awsâf ahl al asr (abregé de 550-a, pei du, cité 810-a, II, 25)
- 632 Shihab al Dîn Ahmad-b-'Alî **Ibn Hajar al 'Asqalânî** + 852/1449.

  a. fatwa (extr. ap 941-a, p. 53).
- 633 Shihab al Dîn Ahmad 1bn Abî 'Adasah al Moqrî + 856/1452.

  a. nozm al jomân, ms. Bayt Jamil, Bagdad (extr in 941-a, p. 51)
- 'Abd al Rahmân-ıbn Mohammad al Bistâmî + 858/1454, horoûfî .

  a al fawd'ih al miskiyah' fi al fawâtih al makkiyah, ms.
  'Omoûmî, tas 416, XII, XVI (2), XXIX, final
- 658 Shihab al Dîn Ahmad al Shomonnî + 872/1467 malékite:

  a Mazîl al khifa (comm. 310-a), ms. Aya Soûfîya, 585,
  Fâtîh, 836.
- 659 Aboû 'Abdallâh Hosayn al Ahdal + 885/1480 historien
  - (1) Copie 530-a (cfr. 951-a, p. 218) Cfr. ms. Walf al Dîn, 2396

- a Ghirbal al zaman (resume de 541-b), ms Faydiyah, 1518.
- 660 Abou al Mahasın Ibn Taghribirdî + 873, 1469 historien

  a al Nojoûm al zâhn ah, éd Juynboll, II, 190-191, 213,
  218-219 (extr de 170-a, ou de 137)

b. al Manhal al safi, t. V, ms Pans, 2072, (v 87b.

- 661 Borhan al Dîn Ibrahîm al Biqâ'î + 885/i 481, Mekke, juriste shâfi'ite
  - a No kat al wafiyah (sharh al Alfiyah) (extr in 810-a).
- 662 Zakarıyâ al Ansârı + 926/1520, Caire juriste shâfi'ite

  a Ahkâm al dalâlah, ed Caire, 1290, I, 47, III, 16, 181
  (comm 231-u)
- 664 Aboû al Ma'âlî Sırâj al Dîn al Makhzoûmî + 885/1480, Bagdad, mystique rifâ'î

a al borhan al mo'ayyad (extr. in 953-n)

- 665 Aboû al Mawâhib Mohammad Ibn Zaghdoun + 882/1477, Caire, mystique shâdhili wafû'î
  - [a Mowashshahat, ms Berlin, 3420, IV off 40b-41a (1)]
  - b Kildb al Qanoûn (extr ap 741-a, II, 68) = Qawdwin hikam al ishi aq'ila kaffat al soûfiyah fi jami'al 'afâq, Damas, 1309, p 46-47.
- 670 Shams al Dîn Mohammad al Sakhâwî + 902/1497 shâfi'ite

  a al i'lân bi al tanbîh (?) (recension de 550-a, reprod.
  in 830 a-11° seq)
- 677 Noûr al Dîn 'Alı al Batanoûnî, vers 900/1494 juriste hanéfite, mystique shâdhilî
  - a al sur al safi fi manaqib al Hanafi, impr Gaire (2), 1306, t II, p. 16-17, 34, 46, 83, 92, cfi 626 (extr 741-a-II, 99)
- 680 Aboù 'Abdallah-b-'Abdal Rahman al Bokharî, vers 900/1494, hanesite
  - a mahásın al ıslâm wa al sharâ'ı', ms Kopr 644 (chap wadâ'ı').
- 681 Noûr al Dîn 'Alî al Borhânî, ecrit en 907/1501, mystique shâdili
  - a al zahrat al madiyah (ms. date 1037), ms personnel, pp 180, 182 (d'après 500-b).
- (1) Egalement attribuce à Al Kilânî ap 502-a, p 222 (marge), et à al Shinnâwî (+ 1028/1619) par le catalogue d'Ahlwardt (III, 246), à restituer à 447-a
  - (2) Avec une coupure volontaire, pp 47 et 34

- 682 'Ali ibn Abi Qasibah al Ghazali, vers 910/1504, polygraphe a Kheldsat 'iqd at dorar (resume de 503-a), ms Paris, 4394, f 51b
- 683 Shihab al Din Ahmad Ibn Zarroûq al Fásî + 899/1493, mystique
  - a Sharh al hikam al 'Atâ' iyah (extr in 942-a)
- 690 Jalâl al Dîn 'Ahd al Rahmân al Soyoûtî + 911/1505, polygraphe a ta'rîkh al Kholafâ ms Inst. Fr. Cauc, anno 501, 309 (cfr cit in 16/3-a), trad. in d
  - b fatwa (extr in 862-a, I, 231)
  - c tanzîh al v'uqâd 'an al holoûl , ms Gaire, VII, 53, ff  $338^a$ ,  $342^a$  (1)
  - d. trad angl de a par Jarrett, Calcutta, 1881, pp. 398 et n., 400
  - e. qam' al mo'And (pove 403) ms Care, VII, 141, f 102a.
- 698 Mawlana Ahmad Ardabîlî . juriste imamile
  - a. Hadique al shi ah (1es de 179-a, extrap 1/83-a).
- 710 Mohammad-ıbn Abî Sharîf al Tilımsânî ecrit 917/1511, juriste: malekite
  - a. al manhal al as fá (comm. 310-a), ms Fatih 838, Alger 1678 (extr 201-a)
- 725 'Ni Ibn 'Abd al 'Âli al Karakial 'Âmili + 937/1530 imâmite

  a math'in al moji imîn (res de 179-a, extr. in 755-a,
  1183-a)
- 728 Shams al Dîn Mohammad Ibn Kamâlpâshâ + 940/1533, Stamboul, juriste hanefite
  - a. risâlah jî (biryân) al firaq al dâllah, ms personnel (cfi ms Hamîdîyah, majin 186, n 37, ms Nourî Othm 4972, n 21), in line s v Holoûlîyah
- 730 'Ali al Khawwâs + 940/1533, mystique
  - a. al jawahir wa al dorar, ms Noûiî Othm 2338
- 731 Shams al Din Ahmad-b-'Ali al Dalji + 950/1544, . juriste shafi'ite
  - a al istifa (comm 310 a), t IV, ms Nouri 'Othm 982.
- 735 Mawla Shams əl Dîn İbrahîm Modarrıs Zâdė + 959/4551
  - a Wafayat al a'yan, ms Leyde (Warn. 819), IV, an 301
- 738 Bâlî Khalîfat al Soufiyahwî + 960/1553
- (1) d'après le mi'ya al mortdin de Qotb al Din 'Abdallah b Ayman al Noûrî al Isfahbadhî

- a Sharh Fosous al hiham (comm. 421-d), impi. Stamboul, 1309, p 126
- 739 Ahmad-1bn-Jahâl al Misrî al Lâdî + veis 950/1543, mystique rifâ'î
  - a Jali al sadi jî sirat mam al hoda, ms 'Omoûmî, tas 64 (cfr 36/-a)
- 740 Mohammad-ihn-Yahya al Tâdhifî + 953/1556, mystique qadirî

  a. Qald'id al jawahir, ed Cane, 1317, pp 17, 94, 99, 101, 104, 125, 131
- 741 'Abd al wahhab al Sha'r âwî + 973/1565 theologien

  a al tubaqat al hobra, ed. Caire, 1305, pp 1, 15, 16, 88,
  107-108, 125, 160, 173, 182, II, 68, 99, 161 (= lawaqih)

  b al hibrit al ahmar, ed. Caire, 1306, pp 59, 131, 251,
  252, 272
  - c al mîzân al khidrîyah, éd Caire, 1276, f. 14.
- d. latá'rf al minan, ed Caire, 1321, I, 15, II, 84 (1)
  742 Shihab al Din Ahmad-b-Mohammad-b-Hajai al Haytamî + 973/
  1565 shahi'ite
  - a al /atáwa al hadithiyah, éd Cane, 1325, pp 41, 84, 95, 213, 223-225, 240.
- 755 Shaykh Hasan-b-'Alı-b-'Abd al 'Alı al Karakî + vers 975/1567, ımamite
  - a 'omdat al maqal' fi kofr ahl al dala' (extr in 827 a, 1183-a).
- 769 Sayyid Mohammad ibn Qâsim Abî al Fadl + vers 980/1572.

  o kitâb al shânayn, ms Fâtih 2643 chap. sabr
- Hosayn-b-Mohammad al Diyârbakrî + 982/1574 hanbalite.

  a ta'i thh al khamîs, ms de 1016 heg, s v « Moqtadir »

  (cfr 538-a, 530-a, 583-a)
- 780 Aboû Mohammad Mostafa al Jannâbî + 999/1590 · historien
  a. al i'lâm al zâkhu, ms Oxford (Laud 232), anno 309
- 789 Dawoud al Antakî + 1005/1596 litterateur

502-a

- a tazyin al aswaq, cd Caire (p. 128) (cfr. 278 a)
- 790 'Alı al Qârî + 1014/1605, hanefite matoridite
  - a. Sharh kitab al shifa, ed Caire, 1285, I, 7, II, 702, 745.
  - b. risalah fi al radd 'ala Ibn 'Arabi, ms Caire, II, 86, ff 5ab. ed Stamboul, 1294
  - c. nozhal al khdirr al /dirr, ms. Alger 724, f. 105b (cfr.
- (4) Extrait d'al Rafi'i « Ihyd al goloùh » (7 ce n'est pas al Rafi'i +623/1226) donné ap 960-a, II, 258

- 791 Ahmad-ibn Yoùsof al Qarâmânî + 1019/1611 historien a Ahhbar al dowal, impi Bagdad 1282, p 166
- 793 'Omai-ibn-'Abd al Wahhab al 'Ordî + 1024/1615, juiiste shâfi'ite, mystique qâdirî
  - a Sharh al Shifa, ms Nouii Othm 1028, t XII (comin 310-a).
- 794 Bahâ al Dîn Mohammad al 'Âmılî + 1030/1621, juniste imămîte
  - a al hashhoûl, ed Cane, 1316, pp 90, 94, 96-97
- 793 'Abd al Ra'ouf Mohammad al Monâwî + 1041/1622, juriste shâfi'ite
  - a al kawakib al dorriyah (sic, exti in 840-a, 909-a), copie ms Bayt al Nagib, Ragdad.
- 797 Zayn al Dîn Mar'î ibn Yoûsof al Maqdisî + 1033/1624, juriste hanbalite
  - a risálah fimá waqa'a ji kalám al soûjiyah min al alfáz al moùhamah li al tuhfir, ms Caire, VII, 546, nº 53, fi 36², 38b, 42², 43b, 44², 51², 53b, 54².
- 798 al Hijázî-b-Omai al Sandiyoûnî, écrit veis 1031/1622 dans la Delta, juriste shâfi'îte, mystique khalwatî a hâshnja! « 'Oyoûn al tawârlkh » (sur 539-a), if 52b,
  - 56a
    Ahmad-b-Khalil al Sobkî + 1037/1627, juriste shafi'ite
- 801 Ahmad-b-Khalil al Sobkî + 1037/1627, juriste shâfi'ite
  a minhâj al hona/a (comm 310 a), ms. Fatih 840
- 804 Ali-b-Borhan al Din al Halabî + 1044/1634 a unsân al 'oyoûu, ed Carre, 1320, t I, 278, 279
- 805 Mohammad Báqir al Amîr al Dâmâd al Astarâbâdt + 1041/ 1631, juriste imâmite
  - a al rau âshih al samawîyah fî shaih ahâlith al imâmiyah (sur le « Kâfî ») extr. in 923 a-16°), impr Bombay.
- 806 Sadr al Dîn Mohammad al Shîrâzî + 1050/1640, juriste imâmite
  - a. al hikmat al mota'aliyah' fi al masa il al roboûbiyah (= al asfai al aiba'ah), lith Tehéran, pp 26, 590, 454
- 807 Taj al Din b. Zakarıya al 'Abshamî + 1050/1640, hanefite a trad arabe de 1/50-a, ms Paris 1370, Carre, II, 75, ou tous les passages concernant al Hallaj sont sautes
- 808 'Abd al Ahad al Noûrî (cfr. 1344) + 1061/1651, Stamboul, mystique khalwatî
  - a hojjat at widdd, ms. Caire, 111, 183, 199, ff  $131^b$ ,  $132^a$ ,  $139^b$

- 809 [Aboû 'Abdallâh Mohammad Ibn al Balabânî, vers 1064/1653 substitué par erreur a son homonyme (cfi 474) ap Ahlwardt, Verzeichr., n° 3250 ]
- 810 Mostafa Hájji Khalífah al Kátib al Tchalabí + 1068/1657 lexicographe
  - a Kashf al zonoûn, ed Fluegel, nº 192, nº 9787 (cfr 1610 a)
  - b. Sollam al wosoûl, ms autographe Shahîd 'Alî 1887, fo 94a et in fine
- 811 Shihab al Dîn Ahmad al Khafajî + 1069/1659, juriste shafi'ite

  a nasîm al riyâd (comm 310-a), impr Caire, 1267,

  IV, 584-587
- 812 al Hâjjî Mohammad Moumin al Jazâ'iıî + vers 1070/1659, juriste imiâmite

  a Khizânat al Khayâl (chap. wara') (extr in 923a 14°).
- 820 'Abd al Salam ibn Ibrahim al Laqanf + 1078/1668, juriste malikite
  - a hidáyat al morîd (Shaih Jawharat al tawhid) (extr. in 861-b)
- 821 Shaykh Salih Mahdi al Moqbili al Yamani + 1108/1696, théologien zaydite
  - a al'alam al shâmikh, impr in « Al Manai », Caire, XIII, 666, XVI, 65
- 825 Mohammad-ihn-Hasan al Horr al 'Âmilî + 1099/1688, juriste imâmite akhbârî
  - a al risalat al ithna'ashariyah (extr in 923-a-24°), ms. Londres, MCXCVII, p. 111° 112°
- 826 Mohsin-ibn al Shah Moitada al Fayd al Kashi + 1091/1680, juriste imamite
  - a Kalımât maknoûnah. (extr. 11 923-a-24°, cfr p. 543, 337)
- 830 'Abd al Hayy-b Ahmad Ibn sl 'Imâd al 'Akarî + 1089/1679, juriste hanbalite
  - a shadhardt al dhahab, ms Caue, V, 72, t I, ff 710-715
- 831 'Alf-b-'Abdallah al Misif ecrit vers 1075/1664 littérateur a. tohfat al akijás., ms Leipzig, 260 (s. v. Mo'tadid)
- 833 Ahmad-b-'Abdallah al Baghdadî + 1102/1690 historien a 'Oyoùn akhhâr al a'yan, ms. Londres, 23 310 t 175a
- 835 Mohammad Baqu-b-Taqi al Majlısî + vers 1110/1698, juriste : umamıte.

- a Tu'llqût hitûb « Amil al ûmil » (cite 567-a, d'apiès l'abrége de Shains al Din al 'Amilì + 836/1481, extr in 923-a-27°)
- 840 Mohammad-ihn-Ahmad Ibn 'Aqîlah + 1150/1737, la Mekke,
  juriste shâfi'ite, mystique qâdirî

a ta'r ikh (Noskhat al wojoùd.), ms Cane, V, 67 (anno 309, d'apres 795-a)

- 841 Ahmad al Dolonjāwi al Azhari + 1123/1711, Cane, juriste malekite, mystique rifá'i
  - a háshiyat « tar'ikh Baghdád » (cfr 250-a), ms Noûii 'Othm 3094.
- 842 'Abd al Ghanî al Nâbolosî + 1113/1731, juriste hanefite, mystique naqshbendi
  - a Hatk al astar, ms Cane, II, 143, ff 13, 13, 36, 38-39
  - b Jam' al asrâr, ms Caire, tas 304, f penult.
  - e Kashf al siri al ghamid (comm 403-b)
  - d radd matin, ms (ane, tas 362, f 102a (cfr 742-a)
- 843 Mohammad-1bn 'Abd al Kahîm al Lotfì, écrit en 1115/1703, Jerusalem, juriste hanefite
  - a. al jawhar (= al fatàwa al rahamiyah?) (exti in 920-a-1°).
- 844 Isma'îl Haqqî al Broûsawî + 1137-1725, Brousse theologien
  a. tafsîr roûh al bayûn in Qor XV, 86, XCIII, 5, ed
  Cane, 1255, t II, p 317 (en bas), t III, p 1348.
- 846 al Mahrazî, nosayıî (copie) executee en 1211/1796 de 173-a ms. Paris, 1450, f. 176a
- 847 al amîr Haydar Ahmad al Shihâbî + 1162/1748, emir druze a ta'nik, impr Caire, 1900, t 1, pp 237-238.
- 849 Shaykh Mostafa-b-'Alî al Bakrî + 1162/1749, juriste hanefite, mystiqne khalwatî
  - a al soyoûf al hidâd, ms Caire, VII, 82, f 46b.
- 851 Jaffar-b-Hasan-b-Abd al Karim al Birzanjî + 1177/1763, Medine shâfi'ite
  - a al jani al daui, lith. Bombay, 'Omoûmi, 565, ff 16b-17a
- 852 Mohammad Beg Råghib Påshå + 1176/1763, Stamboul, grandvizir
  - a Safinat al Râghib, impr. Caire, 1282, pp 99-100, 321, 440.
- 853 Mohammad-'Ali-b-'Ali al Tahâaawî ecrit en 1158/1745, hanesite

- a Kashshaf istilahat al /onoûn, ed Sprenger, Calcutta, 1854-62, p 273 (s Rad HABBA, cfr. 385-a)
- 859 Abou al Khayr 'Abd al Rahmán al Sowaydî + 1200/1786 a Kasht al horob, impr Caire (s. d.), p. 9
- 860 Yahya al Jalîlî al Mawsilî + 1198/1783 historica a sirâj al molvûk, ms Londies, 23 366, p 433
- 861 Mohammad Amin al Khatib al 'Omari + 1203/1789, Mossoul a manhal al safa, ms. autogr coll Aloùsi (fà'idah)
  - b manhal al awliya, ms Londies, Supp 679, f. 159b.
- 862 Aboû al Fayd Mohammad Mortada al Hosaynî al Wâsitî al Zabîdî
  + 1205/1791, juriste hanesîte, lexicographe
  - a itháf al sádah al mottaqin, impi Caire, I, 28, 31, 250-252, VI, 217, 539-40, VIII, 484, IX, 33, 394, 402, 569-70, 578, X, 176 (coint de 280-a)
  - b 'iqd al joinan al thamin' fi al dhiki wa toroq al albas wa al talqin, ms Kayyali s v « Ilallajiyali » (cfi. 809-b)
- 879 Ahmad-b-'Ali al Daljî, litterateur, ecrit en 1219/1795
  - a. al falâhah wa al mafloûhoûn, ed Cane 1322, p 127
- 888 Ahmad-b-Mohammad' Ibn 'Ajîbah vers 1235/1819, darqawî (cfr a-I, p 6)
  - a. 'lqdz al hamm, ed Cane, 1913, II, 359 et 1, 4, 82, 156
  - b. fotoûhât îlahîyah, 1d, II, 3.7, 427 (comm de 600-a)
- 890 Ahmad ibn Mohammad al Sâwî + 1241/1825, juriste malekite, mystique khalwatî
  - a håshiyat Tafsir al Jalålayn, impr Cane, s. d. 2º éd (IV, 70).
- 910 Shihab al Dîn Mahmoûd al Âloûsî + 1270/1853, Bagdad a. Nashwat al modâm, Bagdad lith 1293/1876, p 77.
  - b. Ghard'ib al ighlirab, ed Bagdad, 1327, p 259
- 915 Ibrahîm-b-Mohammad al Bâjoûrî + 1277/1861 shâh'ite

  a. Shaih « Jawharat al tawhid », ed Cane, 1281 (cfr.

  820-a), in vers « Algáho fi'l yamın ».
- 919 Shaykh Mohammad-b-'Alî al Sanoûsî + Jaghboub 1276/1859, fondateur de l'ordre des Senoussis mâlikite
  - a al salsabil al mo'în fi al tarâ'ıq al arba'în, ms. coll H H 'Abd al Wahhâb 207, p 23 (dhikr et sanad des Ḥallā-jîyah) (cfi 809-b) (1)
- 920 Aboû Yoûsof Mohammad Amîn al Wâ'1/ + 1273/1856 (cite 910-b, p. 251), Bagdad, mystique qâdirî
- (1) Une traduction française à peu près introuvable aujourd hui en a ete faite par A Colas (autographiee a Alger, 1882).

- a fatwa (citant 843-a), citee in 941-a-4°
- 921 Mohammad al 'Oyoûnî + 1275/1858 Bisa Tchoblagh (Kuidistan), mystique nagshbendî

a majmoû' rasd'il, ms coll Aloûsî

- 922 Dıya al Dîn Ahmad al Gumushkhânî + 1276/1859, mystique nagsbendî
  - a. Jámi al osoul fi al awliyá, Cane, 1319, pp. 209, 224, 228, 244
- 923 Mohammad Baqır al Khoûnsârî + vers 1287/1870, junste imamite (osoûlî)
  - a Rawdat al jannat, lith Perse, 1307, I, 31, II, 209, 211, 226-237, 280, 316, III, 378, 442, 455, 500, IV, 96\*, 203\*.
- 927 Nawfal Effendi Nawfal, chretien protestant, public en 1876
  - a Saws mat Solayman' fi osoul al 'aqu'id wa al adyan, p 227, 228 (cfi 618-a)
- 928 Mawia Ahmad Allah al Bitawari (Pishawari) ecrit en Afghanistan, juriste hanefite
  - a tohfat al ıkhwân fî al tafrıqah bayn al kofr wa al 'imân, lith Inde, s. d pp 22, 27, 37, 38, 75
- 930 Mostafa b Mohammad al 'Aroûsî + 1293/1876, Caire, juriste shâfi'ite
  - a Natá' j al afkår (superglose de 231-a, cfr 662-a), Caire, 1790, I, 65, 104, IV, 92, 94, 121
- 931 Jibiâ'il Hannoùsh Asfar, écrit vers 1287/1870, à Bagdad .
  - a. Montaji al mortad' fi Ta'rîkh Baghdad, ms. de l'auteur
  - b Mokhtasar al mostafád' min ta'rikh Baghdád, abrege de a. ms coll Carmes Bagdad.
- 932 Mohammad ibn 'Alawî, ibn Mawla Ahmad, ecriten 1286/1869, à Bagdad
  - a Jámi al anwar (trad de 1355-a), ms coll Alousi, pp 226, 234
- 938 'Omar al Attar al Dimishqi théologien
  - a al fath al mobin' si radi i'tirad al mo'tarid 'alu Mohyi al si'n, Gaire, 1304, p. 29.
- 940 Botros al Bostânî + 1301/1883, encyclopédiste chietien.
  - a Da'rrat al ma'dr if, impr Beyrout, art Hallage, t. VII, 150-154 et Ibu 'Aqil (38+2)
- 941 Khayr al Din No' man Ibn al Aloûsî + vers 1320/1902, Bagdad, juiste hanbalite

- a Jala al 'aynayn, Caire, 1298, pp 35, 43, 44, 48, 50-54
  Mahmoûd-ibn-Khalil Ibn al 'Azm, egrit vers 1281/1864, a Damas
- 942 Mahmoûd-ibn-Khalil Ibn al 'Azm, ecrit vers 1281/1864, a Damas, érudit
  - a al Rawd al zâhir, ms. autogr Caire, 11, 87, t I, 425b; II, 137a, 266b, 201a.
- 948 Hasan al 'Idwî al Hamzâwî + 1303/1886, Caire, junste malékite
  - a al madad al faiyád, 2 vol, impr Caire, 1276, II-32ª (comm 310-a)
- 950 Mohammad Rashtd al Sa'di, ecut en 1305/1887, à Bagdad
  a. Nob hah ta'rikhiyah, unpr Bombay, no 70 (3 nov.
  1887) du « Nokhbat al-Akhbār »
- 951 Aboû al Hoda Mohammad al Sayyâdî + 1326/1908, Prinkipo, mystique rifâ'î
  - a Qılâdat al jawâhır, 2° ed Stamboul, 1302, pp. 137, 140, 200, 336, 348, 459.
- 952 al Sâlihânî ecrit en 1308/1890, à Beyrout, chrétien (ordre des jesuites)
  - a Mokhtasar « ta'rikh al downl » (resume de 472-a), pp. 271-272
- 953 Siraj al Din Mohammad Ibn al Fil, ecrit en 1310/1892, à Mossoul, juriste, hanefite, mystique rifa'i
  - a khitam al misk al adfar, ms autogr. cat. Geuthner, 1912 (comm du iahiq al Kawihai de 664), pp 80, 253.
- 956 Mohammad al Anbâbî, ecrit en 1284/1865, au Caile
  a Hâshîya! Sharh & Jawharat al tawhîd » (cfi. 915-a)
- 957 Mollà Mohammad-b-Mahdî-b-Mbî Dharr al Narâqî, ımâmıte : '
  a (dhayl) moshhilat al 'o/oûm, 2° ed lith Teheran, 1322,
  p. 309
- 959 Yoûsof ibn Isma'îl al Nabahânî, écrit à Beyrout, juriste .
  hanéfite
  - a haramat al awliya, ms Damas (copie Malih) (extr de 741-d et 795-a)
    - b Jâmi' al thanâ 'ala Allâh, impi. Beyrout, 1324, p 51
- 960 Mahmoûd Shokrî al Aloûsî, écrit à Bagdad, juriste hanbalite a Ghâyat al amanî (contre 959, pseud Aboû al Ma'âlî al Sallâmî, ed Carre, 1327, 1, 363, 11, 258, 335, 359
  - b Akhbar Baghdad, 4 vol. mss
  - c Notes marginales de 932-a
- 961 Ibrahim-b-Yousof Masabiki, écrit à Beyrout : chrétien :

- a Jawab (a 1695 a) in « al Machriq », XI, 880-881, août 1908
- 967 'Abd al Qâdır al Wardîghî, de Cheichaouen (Rif) mystique a salwat al ikhwan' wa nosrat al khilidin, chap XIV (pp. 56-58 de l'ed Cane, 1298), refutation de Shaykh 'Alaysh al Misrî
- 970 Shaykh 'Abd al Mannân Dogozlî, ecrit en 1301/1883, mystique khalwati
  - a Ma'awa al ragha'ib impr Stamboul, 1306, pp 144-145 (5).
- 973 Shaykh Rashid Ride, theologien salafi, directeur de la revue "al Manar" (Carre), fondateur du Séminaire des Missionnaires musulmans de Roda
  - a glose du tafsî, de Shaykh 'Abdoh, ap "al Mandr", 1336, t XX, nº 7, p. 309 et n (d après 280-a, c).
- 975 al Madârisî, ecut avant 1320/1902, juriste shâfi'ite al. al tanbîh bi al tanzîh, ch. VII (cite in 976-a)
- 976 Ahmad-b-Ibrahîm al Najdî, ecrit a la Meske, 1320/1902, juriste hanbalite
  - a tanbih al nabih (contre 975-a), impr Caire, 1329, p. 266

## Appendice Témorgnages oraux ou écrits recueilles d'auteurs contemporains en arube

- 977 Jamil Sidqi al Zahâwî, philosophe et poete
  - a temoignage oral (Bagdad, 25 dec 1907) (cfi. 1695-e)
- 978 Ma'roûf al Rasafî, poète
  - a témoignage oral (Bagdad, 31 dec 1907)
  - 979 Shaykh Mohammad al Yamanî, ne vers 1256/1840 · a temognage oral (A'zamiyah, 15 mai 1908)
  - 980 Mirza Aboû al Fadi al Jorfadhaqanî (Gulpayganî), ne vers 1251/1835 behai
    - a temoignage oral (Caire, 10 mars 1910).
  - 98f 'Omar-ibn-Hosayn al Khashshâb, né vers 1860/1844, libraire a temoignage oral (Caire, 27 nov. 1909) (cfr. 1565-a-2°).
  - 982 Shaykh **Bâdî al Sannârî**, + mars 1910 (= 1328), mystique a temoignage oral (Caire, 16 déc. 1909) (cfr 970-a-28°).
  - 983 'Isa-b-Iskandar Ma'loûf, écrivain chretien
    - a mashahîr al 'arab, ap " Moqtabas ", VI, 317
  - 984 Shaykh Tâhir al Jazâ'irlî, né à Damas vers 1275/1858

- a temorgnage oral (Carre, 13 janv 1910) (cfr 9/5-a)
- 985 ['Abbâs Effendi] 'Abd al Bahâ, chef du behaisme depuis 1892 a. temoignage oral (Paris, 25 nov 1911)
  - **b**) (cf:  $980-a-5^{\circ}$ )
- 986 Shaykh Ahmad Rafiq-b-No'man al Jomayli, marchand, de Bagdad (cfr 1603-a, p 384)
  - a documents et reférences communiques (499-a, 1223-a)
- 987 al Hâjj' Alî al Tâghistânî, alchimiste, de Timour Khân Shoura a. temoignage oral (Stamboul, 18 avril 1912).
- 988 'Abdallah 'Abd al Fâdî (pseudon.) chretien protestant

  a al tasawwof, ap a al Sharq wa al Gharb, nº 15 oct.

  1912, p. 390, col 2
- 989 Anastasyoùs Mârî min Ilyâs al Karmalî (Anastase Marini), a Bagdad, religieux carme
  - a cultique de 1695-h ap. « Loghat al 'arab », t IV, dec 1912, 255-258
  - b. critique de 1695-j ap «Loghat al 'arab », août 1913, p. 101-105
  - c cutique de 1640-e, ap Loghat al 'arab, sept 1913, p 154.
  - d critique de 1724-a, ap Loghat al 'arab, janv 1914, p 383.
  - e. critique de 1695-l, ap. Loghat al 'arab, juill. 1914, p 51-52
- 990 Mawla 'Abd al Hafiz-b-Hasan al Hasani, sultan du Maroc de 1326/1909 a 1330/1912
  - a declaration (notee et trad. in Hubert-Jacques, Les journees sanglantes de Fez, Paris, 1913, p 227, cfr. 915-a-1° sur vers « Alqâho ... »)
- 991 Ahmad-b-'Abd al Mohdî al Saltî, cheikh de Transjordane a témoignage oral (Jerusalem, 16 aviil 1918)
- 992 'Izz al Dîn 'Alam al Dîn al Soroûjî al Tanoûkhî, officier hedjazien .
  - u qasîdah « Qawmî ul 'Arab » (ap. « Kawkab », Caire, nº 89, 9 avril 1918, p 11, col. 2 vers 47 copie de « Ana' man ahwa »)
- 993 éditorial non signe de la « Qibluh », Mekke, 10 jom, 1°r, 1336 (1918), n° 157, p 1, col 4, cite le vers « Alqáho fi i yamm »

#### III. - AUTEURS PERSANS.

- 1021 Aboù Sa'id Fadl Allâh Ibn Abî al Khayr al Malinawî, ne 357/968, + 440/1048, poète mystique
  - a. (fragment) publié par Ba'iqara (1157-a-20)
  - b Roba't (« Ana'al Haqq »), in J. R. A. As Soc Bengal, 1912 (1911), p. 646, no 230
- 'Ali al Hoj wini al Jollabi Ganj Bakhsh + 466/1074 (?), Lahore mystique, auteur de l'ouvrage suivant, dont la redaction a ete achevee sculement entre l'an 473 (mort d'Ibn Salihah, auquel son fils « a succede », p 173) et l'an 477 (mort d'al Farmadhi, cite comme vivant, p 169), bien que ceitaines paities en aient ete redigees auparavant sinon du vivant d'al Qoshayii (+ 465, p 167), du moins du vivant d'al Gorgant (+ 469, comp. p 169 l 2 et l 13, cfr. intiod p XVIII-XIX) Noter que la lar diyah ajontee au nom d'al Ansari (+ 481-p 26 l 2) peut être une surcharge de copiste, mais que le « Maqdisi », cite p 260, est surement le zâhirite et mystique connu (256), né en 448, et celebre pour sa precocite
  - a Kash/al mahyoùb, ms Paris, Supp. pers 1086, ff 86<sup>b</sup>, 90<sup>b</sup>, 97, 106<sup>a</sup>, 117<sup>i</sup>, 129<sup>b</sup>, 149<sup>b</sup>-150<sup>a</sup>, 150<sup>a</sup>, 162<sup>b</sup>, 165<sup>a</sup>, 181<sup>a</sup>, 201<sup>a</sup> = ms Paris, Supp. pers 1214, ff 107<sup>a</sup>, 133<sup>b</sup>-134<sup>i</sup>, 145<sup>b</sup>, 164<sup>b</sup>, 171<sup>b</sup>, 172<sup>a</sup>, 225<sup>a</sup> = trad Nicholson (cfi 1692-f), pp 66, 131, 150-153, 158, 172, 189, 205, 226, 249, 259, 260, 281, 285, 303, 311, 344
  - b Bahr al minhaj (perdu, cite a-trad. p 153, identifié à tort avec son Minhaj al Dîn, ap trad. p. XIX)
    - c Sharh haldm al Hallaj (perdu cite a trad p. 153)
- 1057 Nîzâm al Molk + 186/1093 vizii shâfi'ite
  - a Siyasat Nameh, ch XLVI, ms. Paris, Supp Peis. 1571, f 179b = trad. fr Schefer, in Biblioth Ecole Langues Orientales, Paris, 1893, p 18b, trad p 271 (1) (Ghryath, disciple en 290/902 d'Ahmad-b-Khalaf al Hallaj, semble identique à notre al Hallaj)
- 1059 Shaykh al Islam Ahoù Isma'il 'Abdallah-b-Mohammad al Ansari al Harawî + 481/1088, juriste hanbalite, mystique malamaii
  - a tabaqat al soujiyah (en dialecte archaique de Herat),
- (1) Comp. Fibrut, 1, 188 Et Maqrizi, Itti'dz al honafd, ms. Gotha, 1652, ed H. Bunz, Leipzig, 1909, p. 130.

ms Noû î 'Othm 2500 (date de 839/1435) 1) ap vies d'al Bistâmî al Jonayd, al Nibâjî, al Isfahânî, Ibn'Atâ. 2) (3º classe) al Hallâj (resume biographique, temoignages d'Ibn Khaftí, al Daqqâq, al Shiblî, 'Abd al Malik skâf, Haykal, Ibrahim-ibn-Fâtik, al Harawî (30°-36°), imiracles, 7 hikam (cfr 170 a), citation d'al Morta'ish, 3) ap vie d'al 'Otoùti, 4) in chap final.

- b. Roûznameh, exti ap a-30°-36°
- c Makatib, extr ap 1175-a-15°
- d extr in 1157-a-bo
- 1070 Aboû l Ma'âlî Mohammad-b 'Obaydallah al Hosaynî, ecrit en 485/1092

a Baydn al adiydn, extr (du chap IV) cite par 1219 a, f 211b. Noter que le texte du Baydn publie par Schefer (chrest pers, I, 132-171), est trouque, non seulement le chap. V manque (von introd p 135), mais la fin du chap IV (mojabbirah, souffyah, annoncee texte p 152-153) y fait defaut (id ap ms. Paris supp Pers 1356)

1081 Abou Torab Mortada Iba al Dâ'î al RAzî, vers 505/1111 (1)

a tabriat al'awamm / ma'rifah maqâlat al anâm, lith.

Tehéran, 1:12/1893, a la suite de 1229-a, chap XVI,

pp 400-402, 406, 418 (cfr 125-a, 170 u, 1091-a-149°,

178°, 182°, 250-a-52°)

1090 Jākoūs (Jākit) al Kordi + 590/1193 Qantarat al risas (Sāmarrā) mystique

a (fragment) ap  $1091-a-15^{\circ}$ ,  $222^{\circ}$ )

1091 Aboû Mohammad-b-Abî Nası Roûzbahân (al Saghî) al Baqlî + 606/1209, Shîtâz mystique

a cfr 380

b Sharh al Shathiyat (cite 1150 a, n° 43, p 64, et 810-a, n° 7522, t 1V, p 38), ms Shahid 'Ali pasha, 1342, n° 19, 185 pages daté 849/1445) et ms Qadi'askar Monla Morad 1271 = 1290 du catologue), compose à Fasa et Shiraz en 570/1474, d'apres un original arabe (cfr. 380) pagination du ms Shahid 'Ali, pp 4-5, 9. 12, 14, 16-19 (biographie), 59, 71, 82, 92, 109-120 (Asanid Gharib = Riwayat, VI-XXVII), 121-122 (leur examen), 122-146 (Motafarraqat Kalam al Hallaj), 147-168 (trad persane et comment du Kitáb al Tawasin, cfr 1695-1), 176, 178-181 (Asanid Gharib = Riwayat,

<sup>(1)</sup> Selon 1229-a, p 320-321, mais il y a des retouches du VII-XIII s (p. 417, 422) un passage écrit avant l'avènement de Saladin (p. 426)

I-V) (Note que la pagination du texte-base de ce ms a rejeté la suite de la p 91 (mashā'ikh), aux pp 173-178 et que les pages suivantes 178-181 devaient être placees avant la p. 109) c Artāb Qodsîyah, ms Paris, supp. Persan, 1356, ff 1747-b d Kitāb Sharh al Towāsīn (cite 591) = b, pp 147-168

1101 Farid al Din Aboû Hâmid Mohammad-b-Ibrahîm 'Attâr + vers 626/1229. Nisâpour poete mystique

a Hayldy Nameh (= Halldy Admeh, = Mansour Nameh), lith ap. « Kolliyat » de 'Attai, éd Lucknow, pp. 583 770, ms Caire, persan, p 517, ms Elliott (Bodl), 209, ff 616 seq, ms India Office, 1096, ff 438 seq, ms Londies Or 353, pp 200, 234° (hagm) = ms. Londres Or 6634, ff 1-208 (date 861/1456) Epopee metaphysique en 79 chants (10.000 vers), conclusion de 1/01-d, utilisant le martyre d'al Hallaj comme cadre allégorique

- b. Bolbol Nameh, ms Paris, Supp pers 811, f 450a,
- c Tadhkırat al Awlıya, ed Nicholson, Londres, 1907, II, 12, 37, 101, 125, 135-145, 161, 211 Texte à completer au moyen des manaqıb al Hallay, trad arabe anonyme de II, 135-145 (ms coll Alous), cfi 1320 et 1580-b
- d Jawhar al Dhát (extr ap 1580-a-8°) « Substance de l'Essence », epopee en 94 + 67 chants (34 000 vers), préface au Haulán Nameh
- e Mantiq al Tayr, ed Tassy, ligne 2271 (et 2258) (extr. ap. 1689-a)
- 1103 Shaykh Majd al Dîn Aboû Sa'id Sharaf b-al Mo'ayyad al Baghdâdî + 616/1219, Bagdad, mystique kobrawî.
  - a Risalah fi al safar, ms. Kopi 1589 (chap khass al khass)
- 1106 'Azîz-b-Mohammad Nazafî + 661/1263, Aberkouh, mystique

  a kashf al haqd'rq, ms Londres, cat. pers., III, 1095

  b maqsad agsa (non consultés)
- 1107 Najm al Dîn al Râzî (Dâyah) + 654/1256 mystique

  a Mu sâd al 'ibad, ms. As'ad 1705 (3e partie, debut),
  1337, fi. 2b, 3b Livie III, chap XIX-XX (ms Paris, sup.
  pers., 1802, f. 43b, 64a, 67a).
- 1411 Jalal al Lîn Mohammad al Roûmî, ne 602/1205 Balkh, + 672/1273 Konieh, mystique mawlawî
  - a Mathnawi-1-ma'nawi, ed turco-persane, Caire 1268, lib. II, § 8, veis 64 (p. 13), II, § 23, v. 13 (p. 51); II, § 45,

70 (p 92); III, § 16, v 99 (p. 27), III, § 177, v. 10-12

 $(p 146), IV, \S 56, v 8 (= II, \S 523, v 13), V, \S 63, v. 16-19$ 

(p 81-82) = lith Bombay 1267/1851 = ed Tabiiz, 1890

- b Diwân Shams al Haqâ'ıq (Shams Tabrîz), Tabıiz, 1280, qasidah p 199 (seprod et trad in 1692-d)
- c Fihr må fihr min al ma'drif wa al haqd'iq, ms As'ad, 1614 (en prose), cfr ms Fath, 5296
- d Hikâyat Shaykh Mansoûr Hallâj (apocryphe), poeme de 205 vers, ms Londies, Or. 248, ff. 81-87
- 1112 Khwajah Nasîr al Dîn Mohammad al Toûsî, né 607/1210, + 672/1273, philosophe imamite
  - a Awsaf al ashraf fi al siyar wa al soloùh, ms. Ind Off, Pers 1809, bab V, fasl 6 (923-a-5°, 980-a-2°).
- 1121 Ahmad al Roûmî + 717/1317 (?), mawlawi (1)

  a Sharh al arba'in, ms Paris, Supp. pers 115, ff 57b58b
- 1123 Shams al Dîn Ibrahîm al Mohtasıb al Âbarkoûhî, ecrit en 718/1318
  - a majma al bahrayn, ms Paris, and fonds pers 122 (extr in 1670)
- 1126 'lzz al Dîn Mahmoûd al Kâshî + 735/1334 mystique

  a. tarjamat « al 'Awâri/ » (cit 1150-a, p 553) (cfr. 401-a) (extr in 1139-a), ms Paris.
- 1127 Hamd Allah al Mostawfi, ecrit en 740/1339
  - a Nozhat al goloûb (geographie), lith Bombay, 1311, extr in 1661-a, p 149
  - b. Ta'rikh Gozidah, ms Pans, Supp pers 173, f 266b (Bab V, fasl 4), trad arabe, et turque (1334-a).
- Mahmoûd Shâbistârî + 720/1320 poète mystique
  a Golshân i-Râz, mss. ties nombieux (publ in 1602-d, 1580-a-6°; cfr 1561-c, 1617-a et 1697-a-1°) = quest.
  VII (Ana'l Haqq), veis 1-19, les veis 9-14 sont inseres par le texte 1602-d dans la quest. I (tafakkor), vers 12, seq
- 1130 Mohammad-b-Mahmoûd Âmolî + 753/1352 encyclopediste a. Nafâ'is al fonoûn, ms Caire, persan 518, f 111, 118, 119
- 1134 Aboù al II. an 'Alî al A'lâ + 822/1419, baktâshi horoùfî a tawhid Nameh, extr ap 1730-a.
- (i) Rieu, Cat pers, ms. Londres, p 39b. L'identification de Blochet (Cat. Paris) est douteuse

- 1135 Shams al Dîn Mohammad Hâfiz Shirazî + 791/1388, poète.

  a. Diwân, cd Rosenzweig-Schwannau, I 318, 364,

  206, III, 530 (cfr 1612), lith Bombay, 1277, p 12 (4° ba'ivah, veis 4.9° dâliyah, veis 11-12) (cfr 1673-a)
- 1136 Mohammad-b-Ibrahim al Kâzaroûnî al Siddiqî + 790/1388 (1)

  a Shifa al usqâm' fi sîrat ghoûth al anam (= Rifâ'i), ms
  Ayâ Soûlîyâ 3461 (extr in 739-a).
- 1137 Rashid al Dîn Ahou al Fadl Ahmad-b-Abî Sa'd al Maybodhî

  a (tafsîr) ka hf al ası u, ms Mechhed (catalogue public

  ap a Matla' al shams » de 1230, t II, pp 469-501), p 486,

  nº 20 (exti in 1/52-b) (copie de 1107-a)
- 1138 Hâfiz 'Allâf, ecrit en 621/1418 à la Mckke poète

  a Walt Nameh, ms. Petersbourg (Cat Rosen, p 215),

  fi 302a-306a (versification de /10/-c).
- 1139 Khwajah Mohammad b-Mohammad Parsa al Bokhaii + 822/1419, Medine, nagshbandi
  - a. Fast at k/ntab, ms. Berlin 259, ff 65°, 66° (extr de 1055-a, du « tarjamat al 'awârit » (1126) et de 420-a), frag in 1155-a-8° = 1185-a-4°.
- 1140 Ahmad-b-Mohammad-b-Yahya al Khwafi « Fasih », écrit vers 840/1436
  - a Mojmal Fasihi, ms Petersbourg, 271, ff 314-323 (extr de 171-a et 1101-c)
- 1141 Mohammad-b-Nasir al Dîn Ja'far al Hosaynî al Makkî, écrit dans l'Inde (823/1420), ichishtî
  - a Bahr al ma'anî, ms Paris, Supp. pers 966, f. 132°-b (critique de 280-e 3°, attib pai erreur à lbn 'Arabî) (trad in 1670-a-2°, cfi. 1670-a-1°)
- 1142 Shihab al Dîn Lotf Allah llafiz-1-Abroû + 834/1430: historien
  - a. ta'rihh, ms E G Browne, f 781-783 (cfr 171-a)
- 1144 Rokn al Dîn Yahya-b-Borhan al Dîn Ibn Jonayd + 840/1436, Shîrâz historien, petit-fils de 59/
  - a Sîrat al shaykh al Kabır Abî 'Abd Allâh al Khafîf (=  $Tarjamat \ lbn \ Khafîf$  = biogr de 141), tiad pers. de 362-a, ms Kopi 1589 (in medio) = ms Berlin, Or oct 303, caap IV, § 6, n 1, VI, § 4, n. 1-6, § 7, n 1.
- 1 146 Mawla Shokr Allah Effendi b al Shihâb Ahmad al Roûmî, ecrit en 855/1451
  - (1) Cfr 951 a, p. 13 et 361 b, p 7.

- a Bahjat al tawarikh (von trad turque 1330)
- 1147 Jalál al Dîn 'Alî-b-Hamzah al Toûsî al Âzarî, + en Dakan, 866/
  1461, ni 'matollahî
  - a. Jawahir al asrar (écrit 840/1435), ms Paris, Supp Pers. 128, t 73<sup>a</sup> (extr de 11/1-b)
- 1148 Shams al Dîn Yahya-b-'Alî al Lâhijî écrit en 877/1472, qâdirî noûrbakhshî
  - a. Mafátah al vígáz (comm pers de /129-a), ms. Ayá Soúifiya, 4109
- 1150 Mawlana Nour al Din 'Abd al Rahman-b-Ahmad Jamî + 898/ 1492, juniste hanefite, mystique
  - a Nafahât al Ons min had(a) at al Qods (ecrit 881/1476), ed Nassau-Lees (1613), Calcutta, 1859, pp 102 (vie 86), 119 (vie 106), 148 (vie 146), 158 (vie 160), 168 174 (vies 175-179), 209 (vie 225), 292-293 (vie 322), 568 (vie  $504 = 522-b-1^{\circ}$ ). C'est un abregé (en persan modeine) de 1059-a
  - b Naqd. naqsh al Fosoûs, ms. Paris, Supp. Peis 1091, f 110<sup>15</sup>
- 1152 Ilosayn al Wa'ız al Kâshiff + 910/1504, theologien
  - a Jowahn al tafsir (1), ms Yeni Jami 19, Nouri Othm. 279. abrege sous la forme suivante (infrà, b)
  - b. tafsir al mawahb al'aliyah, ms Paus, Supp Pers. 54, pp 307 (in Qor VII, 172),685-686 (in Qoi XXVI,1),1091 (in LXXIX, 25),1125 (in CIV, 9).
- 1153 Yousof-b-Ahmad-b-Mohammad Ibn 'Othman, historien écrit en 895/1490
  - a trad pers de 471-a, ms Londres, pers I. 334.
- 1154 Isma'il Ibn 'Abd al Moû'mın + 910/1504 mystique.
  - a. trad. pers de 401-a, ms. Noûrî Othm. 2320
- Mohammad-b-Khawandshah (Mirkhond) + 904/1498, historien.

  a Rawdat al safa, ms Paris, Supp. pers 150, t III, ff 170b-171b, ed. Bombay 1271, trad. angl Rehatsek, 1894.
- 1156 Jalal al Dîn al Dawwanî, + 907/1501 theologien

  a Bostân al qoloûb, ms Noûrî Othm. 2285, in fine (extr de 363-g, 1107-a).
- 1157 Soltan Hosayn Bâ'ıqarâ ne 842/1438, + 911/1505

  a Majális al 'oshshaq (2) (écut 909/1503), ch. V, us.
- (1) Le tome I seul (sourates I-IV) paraît avoir ete public (cfr. Ethe, Cat. pers, mss India Office, s v)
- (2) Dues en realite à Kamal al Din Hosayn al Karızgahî (Rieu, Cat pers mss., p 1085b)

Paris, Supp Pers 776, ff 591-60b, ms Londres Or 208, ff. 39b-44a, impr Cawnpore, 1897

- 1158 Radi al Din 'Abd al Ghafour al Lârî + 912/1506, Herat

  a hâshiyat al Nufahât (glose de / 150-a), ms. Paris,

  Supp Pers 227, it. 45a-b
- 1159 Qadi Amii Hosayn-b Mo'in al Din al Maybodhi + 910/1504

  a al Fawatih el sab'ah, ms 'Omoûmi, tas 312, ms
  As'ad 1611, ff. 194, 604, 724-b, 744
  - b. Sharh Diwan 'Ali (extr ap 802-a, pp 99-100).
- 1160 Kabir-b-Oways-b-Mohammad al Laifff, ecut vers 926/1519 a trad de 47/-a, Bodl. pers 361
- 1161 Khwand Amir (Khondemir) + 939/1535
  - a. Habib al Siyar, impi. Bombay, 1837, ins. Patis, Supp Pers 347, vol. II, ff 135b-138a (cli. / 153-a).

b Kholdsat al akhbdı (cfi 1569-a)

- 1169 Amin Ahmad Razi, ecrit en 1002/1594
  - a. Haft 1qlim, ms India Office 724, no. 31, 64 (ft 584, 84b)
- 1170 Aboû al Fadi 'Allâmî, ministre d'Akbar, + 1011/1602
  - a Ayın-1-Akbarî, chap awlıya-1-Hind, in fine.
  - b id. trad. Jarrett, 1894, t. III, 349, 331, 354 et n. 2.
- 1174 Mohammad-ıbn Mahmoud Dıhdâr Fânî + 1016/1607 (fils de l'auteur du « Dàbistân », cfr 1596)
  - a Sharh a Khotbat al Bayán » (d'Ali), ms. Ind. Off. Pers 1922, f 207a.
- 1175 Sayyîd Noûr Allâh-b-Sharîf al Mar'ashî al Hosaynî al Shoûshtarî, execute dans l'Inde, ımâmıte
  - a. Majdhs al moù minin (achevé en 1013/1604, Lahore) ms Paris, Supp. Pers 190, f 1972-198 (cf. 350 a, 1059 b, 1111-a, 511-a, 190-a (?), 1139-b, extr in 923-a-5°)
- 1177 Baha al Dîn Mohammad-h-al Hosayn al 'Amilî + 1030/1621, juriste imamite
  - a Diwdn (recension Mohammad Ridd al Khounsdif, cfr 923-a, t IV, p 96\*), extr ap. 923-a-5°, 3/° b cfr 794-a
- 1179 Mawlana Mohammad Taqi al Majlisi ne 1003/1594, + 1070/ 1659, juriste imamite
  - a. Tawdih al mashrabayn wa tanqih al madhhabayn (resumé par 1183-a)
- 1180 Mohammad Fadil-h-Sayyıd ihmad al Akbarabadı, eccit vers 1045/1686.

- a 'Mokhbir al wdsi/în (cfr lileu, Cat mss. pers Londres, p 1035b), extr ap 1235-a, II, 182 (et maige).
- 1181 Ja'far-b-Mohammad Doûr Bastî ımâmıte
  - u. i'nqdd (contre holoûl et ittihâd), extr. ap. 1183-a, f.  $82^a$ , 1219-a, f.  $165^a$
- 1183 Motahhar-b-Mohammad al Miqdâdî, ecrit en 1069/1659

  a. Salwat al shi'ah wa maywah al shari'ah (resume de 1179-a) ms Paris, anc fonds persan 92, ff 702-972, cfr 1561-d.
- 1184 (anonyme hindou)
  - a. Gharà'ıb al makhloûqdt, ms Paris, Supp Pers. 332(?) ff 125b-128a (d'après 1101-c)
- 1185 Mohammad Dårå Shikoùh-b-Shah Jihan + 1069/1658, juriste hanesite, mystique qadni
  - a. Sufinat al awhyd (ecut 1049), ms Paus, Supp Pers. 146, ff 85°-b (n° 211) et 89° (n° 239), ms India Office f° 97°, 1mpr Lucknow, 1872, p 142
  - b. Tohfat al as hya (acheve 1051), trad arabe de a ms. Carmes Bagdad
    - 6 Husandi al 'drifin (cite 1604-b)
- 1187 Nizâm al Dîn Ahmad Hosaynî, ecrit en 1068/1657
  - a Karámát al awlıyâ, ms. Londres Or 1721, f 141-144<sup>b</sup>
- 1190 Hakim Sa'id Sar Mad al Qâshânî + 1071/1660, Inde a Robâ'ı (non consulte) cite par Houy
- 1192 'Abd al Rahman al Tchishtî ecrit en 1065/1654.
  - a. Mir'at al asrar (biographies), ms Pers. Br Mus., s v
- 1195 [Aboû al Khalîl Ahmad-b-Mohammad al Ash'âr al Tabrîzî, junste, + vers 1150/1737 (1)]
  - a Risálah moshtamalah fi qawl Mansour Halláj, ms 2061 du waqf Wali al Din Jar Allah ('Omoûmi), ff. 162b-164" (sans nom d'auteur) (comp. 480-a).
- 1200 'Ali Mohammad khân, ecut en 1174/1760
  - a. Mir'ât-i-Ahmadî (histoire du Guzerat) Ni l'êd. lithogi. Bombay, 1302 (1 vol. + App), ni le ms Ellis ne contiennent la reférence sur Ḥallaj (II, 47, sic) annoncée par 1658-a (efr 1677, 1720). Peut-êtie cette indication vise-t-elle une autie édition « en 4 vol. in-8 » annoncée pai JRAS (I; 1834)
- 1201-1202 (anonyme, ms. Graham perdu).
  - a. Makhzan al salıkin (exti trad. augl 1570-a, 1571-a).
  - (1) Cat. Cane, VII, 47, II, 122.

- b Magsoûd al'ârîfîn (extr trad angl. 1570-a, 1571-a)
- 1219 Aqa Mohammad 'Alî-b-Baqıı Bahbahânî, ne 1144/1731, moit 1216/1801, Kerbéla ımamîte akhbart
  - a risâlah khayrâtiyah (écrite en 1211/1796 contie le mystique Ma'soûm 'Alî Shah, dit « Ma'boud »), ms Londres, Add 24 411 ff 3b, 16<sup>1</sup>, 46, 48<sup>1</sup>, 51<sup>1</sup>-52<sup>1</sup>b, 165<sup>1</sup>, 167<sup>1</sup>b, 189, 215<sup>1</sup>b, 221<sup>1</sup>b, 241<sup>1</sup>, 242<sup>1</sup>b, 248<sup>2</sup>, 249<sup>1</sup>, 250<sup>1</sup>, 258<sup>1</sup>b, 259<sup>1</sup>
- 1223 Diyà al Dîn Dhou al Jinahayn Khâlid al Koidî + 1242/1826, Damas, mystique naqshbandî
  - a Diwdn, ms. Caire, persan, p 519, mokhammas, cite  $986-a-3^{\circ}$
- 1229 Mohammad b-Solayman-b-Mohammad Rain' al Tonakabonî, ımamıte osouli
  - a Quas al 'olama (ecrit 1290/1873), lith. Teheran, 1313, p 312 (179 a).
- 1230 Mohammad Hasan Khan Şanî' al Dawlah I'tımâd al Saltanah
  a. Montazum Nâsni (ecrit en 1300/1883), impr Teheran,
  1300, t 1, 115-116
- 1231 Ridâ Qolî Khân Hidâyat + avant 1303/1887

  a Riyâd al 'Âri/m, lith Tehéran, 1803, pp. 67-68.
- 1232 Mîrzà 'Alî Mohammad al Hamadhânî + 1299/1881, babi .

  a ta'rîhh-i-jadîd, trad Browne, p 93, 242, 392.
- 1235 Gholâm Mohammad Sarwar-b-Mofti Rahîm Allâh al Lâhoûrî, mystique qâduî
  - a Khazinat al ushya, lith Cawnpore, 1893, II, 178-185

#### IV — A POCRYPHES PERSANS.

- 1261 Rusalah Mansour Hallay fi al tawhid, ms Kopr. 1589, 1 folio (après Rusalat al Toyoûr de Najm al Dîn al Râzi), copie an 753/1352 (suivie d'un extrait 1/4-1-a-16°, 474-b o 3°) Sui le symbolisme des gestes rituels de la prière (16 gestes) Ce fragment contient des expressions techniques hallagiennes
- 1262 Diwan 'drif rabbânî wa majdhoùb sobhani siraj wahhaj Hesayn Mansoûr Hallaj, edite par Sayf al Din Mahallati, Duttprasad Press, Bombay, Tandel Street, 1<sup>rt</sup> ed., 1305., 2° ed. 1312, 96 pages (à la fin . une crucifixion, dessin d'origine chretienne, portugaise et un vers de Roûmî 1111-a-3°)
  - Serie de petits poèmes shi'ites modeines sur Keibéla, le pèleimage, etc
- 1263 Kitab Mostatab konoûz al moghrimîn maivsoûm boû Hallaj al

asrâr (dar 'ilm nîranjût wa talasmât), edite par Aqâ Mîriâ Mohammad, Bombay, 4344, C. P. Press, libiairie Mirza Mohammad Shîrâzî, 36 pages, 12 chapitres d'astrologie et de cabale littérale.

- Appendice Auteurs afghans

1291 Molla 'Abd al Rahman + ap 1123/1711, poète

a diwin (« Rahman », ms Paris, Supp Pers 991, f 28b Cfr Blochet (cat Paris, II, 29b, et Rerue des Bibliotheques, 1900)

#### V - AUTEURS TURCS.

- 1301 Ahmad-b-Ibrahim Yesewî + 562/1166, Yasî (Turkestan), poète mystique
  - a. Hiham, éd , p 46 (cit 1641, p 227, n 1)

b. Diwan hikmat wa menajat, Kazan, 1905 (extr. trad. in 1654 a) VIII (p 36 39), XXII (p 56-57, cfr a), LXXII (p 123), LXXIX (p 132), LXXXIX (p. 150-151)

- 1311 Yoûnos Imre, de Boloû (Kastamouni), ecrit vers 707/1307

  a Diwân, ms (extr tiad in 1660-a, 1, 168)
- 1318 'Olwan Shîrazî, ecrit avant 761/1359

a trad. de 1129-a

- 1319 Ahmad-b-Darwish « Khalifat al Aqshèhri » (c'est-a-dire disciple et successeur du mévlevi Sinàn-al-Din al Aqshèhri) (1) écrit vers 770/1368
  - a. manâqib al abrâr fî maqâlât al ahhyâr, ms. Kopr. II, 253, f 59 61 (trad. turque de l'œuvre at abe manâqib al ahbâb de Mohammad-b-al Hasan al Hosaynî, shâfi'ite, mort en 776/1374)
- 1320 Malik Bakhshi Harawi
  - a tadhkuuh, tiad oigour de 1101-c (publ 1641-a).
- 1321 'Imad al Din al Nesimi, execute 829/1417, Alep, mystique a. Diwân (extr. trad. in 1660-a, I, 347, 359, 367)
- 4322 Aboû al Hasan Isma'îl-b-Ibrahım Ibn Isfandyâr-b-Bâyarîd-b-'Adıl-b-Amîr Yûqoûb dynaste Qyzyl-ahmadlı, + 860/1456?

  a Halawiyât Soltânî (Shâhî), ms Parıs, anc fonds
  turc, 13, ff 242b-243b (hâshıyah Ana'al Haqq), cfr 1610-a,
  III, 108.
- 1324 Mohammad-b-Solaymân Effendi + 831/1427
  - a trad turque de 583-a, ms Noûrî 'Othm, 2998 2999.
- (1) Selon 810-a, s v., comp abid, s v. « rawdat al firdaws » avec 1665-h, p 65.

- 1325 Qasım-b-Mahmoud al Qarah Ilisâtî, veta 844/1440

  a Irshad ul morad (trad turque de 1/07-a) ms Lala
  Isma'îl 123, Noûtî 'Othm, 2328, Dougomlî Baba, 221
- 1326 Hajj Ahmad-b Sidi al Baghawî, ecrit vers 863/1458 a trad turque de 401-a.
- 1d27 Sana al Din Yoùsof-ibn Khidi Khwajah Pasha + 891/1486 a trad turque de /10/-c ms. Noûi î Othm 2299. b id (?), revisee pai Mohammad-b-Aydan (998/1589),

ms. Mihrshah, 166

- 1328 [Hajj Hasanzādeh] Wâhidî Roûmî [+ 911/1505]

  a tajārīb al insān ms Wien, p 494 n° 20 (corr le catalogue qui poite « tajār at » (sic 1610-b) NF 380 f 211
- 1329 Amîr 'Alî Shîi Navâyî

  a Nasa'ım al mahabbah min shama'ım al fotoùwah (ecrit
  en 901/1495), ms Paris, Sapp. turc, 316 to 22b (trad. djagatai de / 150-a) (cfr. 1641-a, p. VII).
- 1330 Mostafa Effendi Fâris, écut en 938/1531

  a Mahboub qoloûb al 'âri/în (trad turque de /146-a),
  ms. Caire, fonds turc, p. 233, nº 127, f 457a
- Mahmoùd-b-Mohammad Ibn Dilshâd
  a trad turque de 530-α (cf ms Paris, and fonds turc,
  97), ms Ayâ Soùfiyâ 2997 (ans 213-440 h)
  - b 1d (?) revisee par 'Ali Riyadi (ms. Fatih 4664) et par Ibn Ishaq (ms. Fatih, 4663).
- 1332 Mohammad Tahir-b-Shaykh Nourallah al Mojtibî
  a tiad turque de 1161-a, ms Nourt Othm 3158
- 1334 Ya'qoûb Pâshâ, edit en 955/1548

  a ta'ithh montakhab, trad turque de 1127-b, ms Nourî'Othm 3213
- 1335 Mohammad-b-'Othmán Lâmi'î Tchélébî + 958/1551, Biousse a Fotoûh al moshâhadîn (trad turque de 1150-a) mss Noûrî 'Othm. 2336, Hamîdiyah, 639
- 4335 bis Mohammad-h-'Alı Sipâhî Zâdeh + 397/1588

  a Au dah al masûlih reed, arabo-turque de 520-b
- 1386 Ayyoub-ibn-Khilil, ecrit vers 977/1569.
  - a trad turque de 158-a ms Wien, 1440 b id., ievisee par Ahmad Bayan Yazıji, ms Wien, 1453
- 1336 bis Mohammad bey Za'im ecut en 985/1577
  a Jami' altawarikh (s. v. Moqtadu)
- 1337 Darwish Mohammad Effendi Kamál 'Abâlî Baláti Zadeh, achève en 992/1584.

a torjomân al dostoûr' fî hawâdith al azman wa al dohoûr (trad turque de 1155-a), ms Nourî Othm 3228, 3238-3250, ms Valide, 739, ms Cane (fonds turc, p. 183)

4337 bis. Molla Soudf Bosnawi + 1000/1588

a Sharh Duwân Hâfiz, 2 vol. Boûlâq; I, 363-364 (cfi 1135-a)

4338 Khwajah Sa'd al Dîn Effendi + 4008/1599

a. trad turque de 231-a ms. Hamîdiyah, 632

Ahou al Fadl Mahmoûd-b Idrîs al Bidlîsî, ecrit en 1004/1595 a. trad. turque de 1152-a, ms Gaire, fonds turc, p 7, n 1.

1340 Evliya, ecrit en 1044/1634

a. ta'rîhh sayyah, ms. Wien, 1281, trad ap 1602-c

4344 Riyâdî + 4054/1644

a Dîwân (extr trad. in 1660-a, III, 286)

1343 Isma'il-h-Ahmad Anqıravî + 1042/1632 mewlevi a Fâtih-al-abiyât (comm de 1111-a) impr. Caire 1254/ 1838, 6 vol in fol I 6 II, 32, 413 (in Lib II § 22, v 79, p 49), 118, 204, III, 65, 332, V, 238-239, VI 186

1344 Abou al Makârîm 'Abd al Ahad-b-Mostafa al Motri al Siwâsî + 1061/1651, Stamboul, mystique khalwatî

a min kalımatıha (ap Hadıyat al ikhwan deson disciple Mohammad Nazmi (vivant en 1095/1683), ms. Caire, fonds turc, p 50, n. 211\*, f. 124b

b cfr 808-a

1345 'Alî al Sîwâsî + 1065/1654

a trad turque de 741-a ms Nouri 'Othm 2316

1346 Qarah Tchelchizade 'Abd al 'Azîz Effendi, cheikh ul islam en 1061/1651 + 1058/1658

u Rawdat al abrai, XXVIII (fo 147, ms. Hammer)

1347 Sârî 'Abdallâh Effendi-h-Mohammad Ra'ys al Kottâh + 1071/1660

a thamai at al fouwad (écrit en 1033/1623), impr Stamboul, 1288, pp 175-182, 183, 195, 198, 199

b Mir'at al asfiya fi sifat malamiyat al akhfiya (éciit en 1041/1631), ms Wali al Din 1778, Lala Isma'il, 209 (n c.)

1349 Mohammad Rodoùsî Zâdeh + 1087/1676

u trad turque de 471-a ms Nouri Othm. 3223, Hamidiyah, 928

4350 Hani khalifah Kâtıb Tchelebi (= 810).

a Jihân Nomâ (geographie), impr Constantinople en 1145/1732 p. 360 (ou 460) (citat Hammer)

- 1353 Mohammad Niyâzî al Misrî + 1105/1693, à Kastro (Lemnos), poète mystique khalwatî
  - a [Manaqub manzoùm] Mansoùn Bughdadî, lith Taba'ah-khanah Amirah, 1261/1845, 49 pages (ne pas confondre avec 1364-a)
  - b dividn, s. d lith Stamboul, p 9, 23, 32, 56, 62, 65, 69.
- 1355 Safá al Dîn 'Îsa al Bandanîjî, écrit en 1092/1681, mystique nagshbandî
  - a. Jdm' al anwar fi manaqib al akhya, ms Caire, fonds turc, p 195, ms. Londres turc Add 7877, ms Halat Effendi 241 (pp. 194, 220, 299-310, de la trad arabe, 932-a, ms. personnel)
- 1356 Mortada Nazmî Zêdeh + 1133/1720, khalwatî
  - a Golshán-1-kholafá, impr Stamboul 1141/1728, trad. fr. Huart (1665-a), p. 109
- 1356 bis Hosayn Effendi Ibn al Hajj Hasan al Fdirnewi, à Bagdad, avant 1135/1722, hanesite
  - a. trad turque de 502-a, ms Validé 277, Caire, fonds turc, p. 32
  - b. 1d (?) revisée par 'Abd al Rahman al Mofawwid, ms. Valide, 278
- 4357 Mohammad Salım Mîrzâ Zâdeh + 1145/1732
  - a. trad turque de 631-a, ms Lala Isma'il, 318-324
  - b id., revision Wahbi Effendi, ms As'ad 2347.
  - c id, revision Ahmad Effendi ihn Rajab (Scutari 1139/1726), ms Caire, fonds turc, p. 186.
- 1358 Ibrahim Hanîf Effendi, écrit en 1150/1737
  - a kholdsat al wafû (comm. de 310-a), ms Fâtih, 837 (cfr. 810-a, t IV, p 61), p 635
- 1359 Mohammad Effendi Sahib Pîrî Zâdeh + 1162/1748
  - a. trad turque de 581-a (fast 1-V) impr. Caire, 1274, ms. Kopr II, 378
  - b. id achevee pour le fasl VI par Djevdet Pasha, ms 'Atif, 1870, impi Constantinople, 1277/1860
- 1360 'Alî Zâdeh, ecrit en 1157/1744
  - a. trad turque de 601-c, ms Yahya Ef 174, Mihrshah 167
- 1361 Aboû Bakr **Kânî** + 1206/1792, mystique. mawlawt a Diwân, ed (extr tiad in 1660-a, IV, 168)
- 1362 Mohammad Esrår Dehdeh, + 1211/1796, mystique: mawlawi

a. Diwan, ed (ext. trad in 1660-a, IV, 210)

1363 Solayman Nahifi + 1210/1795.

a. trad de 1111-a, ms. Noûrî Othm 2326-2327, Hamîdîyah 637-638, 1mpi Caire 9 Ms Mihrshâh, 280

1364 Niyazî Effendi, professeur a Galata Serai, + avant 1288/1871

a Rusd/ah manzoûmah-1-Mansoûr, poème publie après sa mort, Matha'ah Âmirah, 1288/1871, 23 pages (ne pas confondre avec 1353-a, romme cela s'est fait dans le catalogue de cette imprimerie, 1325/1967, f. 2)

1365 Mawla Ahmad Effendi Nazîf, ecrit en 1256/1840, à Magnesie a trad turque de 310 a ms autogr Caire, fonds turc, p. 12, nº 5

1365 bis Hajj Hasan Amjad, écrit en 1286/1869

a. shajarah (rouleau génealogique des ordres religieux, 5 m. × 0 m 60), coll. Le Châtelier (phot RMM, II, 543 4° rang en bas, 5° rang à gauche).

1366 'Abd al Hamid Diyâ Pâshâ (Zia) + 1297/1880 a. Diwan, (extr in 1660-a, V, 93, n 6)

1367 Ishåq Effendi ecut en 1291/1874

a Káshif al usrár wa dáfi al ashiár, p 100 (reponse au ch XXI du « Jáwídan » de Fadi Allah al Horoúfi)

1368 Ibrahim Haqqî public en 1257/1841

a Ma'rıfat Nameh, Constantinople, p 424.

1369 Ahmad Rifaat publie en 1299/1882

a. (dictionn biographique), Constantinople. n. c

1370 Ch. Samy Bey Fraschery

a Dictionnaire universel d'Histoire et de Géographie, impr Mihrân, Constantinople, t III (1891), pp 1958, col. 2, 1970, col. 2, t VI (1898), p 4451, col. 1

1372 Riza Tewfik, philosophe contemporain

a voir 1730

1373 Ahmad Mahir Effendi, depute de Kastamouni hanefite

a. Jawab (à question posee en avril 1912, par l'intermé-

a. Jawab (a question posee en aviil 1912, par l'intermédiaire de Me Emm R Salem sur l'ijma' /î tahfir al Hallaj)

1375 'Abdallah Djevdet.

a trad de 1611-b (cfr RMM, XXII, 1913, p. 177).

1376 Farid bey, philosophe

a wahdat wojoud, ap nº 158 du « Strat mostagum », Constantinople, 21 ramadan 1329, p. 16

4377 'Ali Emîrî, litterateur

a. ap. « ta'rikh wa adabydt », II, n° 23, 1336, p 566 (c. r. de 1695-l)

## Appendice A - Sources albanaises

N. B Il y aurait à examiner les œuvres littéraires en dialecte tosque, des écrivains bektáshis

### VI - AUTEURS MALAIS

1391 Hamzah Pansouri (Fansouri) + vers Xe/XVIe s , Sumatra

a (Mystiek) ms coll Snouck, ff 109, 113 (cfr 1722-a)

1392 (auonyme)

a. trad. malaise de 280 a (cfr RMM, I 248)

Appendice A - Sources javanaises

1396 (anonyme dialecte de Cheribon)

a. Babad Tzerbon, chant XXVIII (martyre de Siti Djenar), vers 2-3 (cfr 1722-a)

Appendice B - Sources chinoises

1399 Glose anonyme du *Mirsôd* de Dâyah (1107-u) cfr *RMM*, déc. 1909, p. 587

#### VII. - AUTEURS HINDIS

- 1408 Ahmad 'Alî al **Shîvrajpoùrî**, vit à Shéórájpúr (au XVIII siècle?) (1)
  - a. Qissah-i-Mansoûr (légende en vers sur le martyre d'al Hallåj) lith. Cawnpûr 1851, Mostafai (2) Press, 20 pp. de 19 bayt chacune (cfr Sprengei, Cat Oude, London, 1854, I, 598, Tassy, Hist litt hind., 2° ed, 1870 (3), I, 159-160, II, 403, cfr But Mus., Cat, printed hindi books, col 21
- 1411 Mohammad **Karîm al** Dîn-b-Sırûj al Dîn, né veis 1799 vit en 1864 (cfr. 520-a)
  - a Tarjamah-i-Aboû al Frdê, 3 vol Delhi lith 1846-1847, gr in-8 (avec la collaboration de Mollâ Mohammad Isrî pour le dernier sixième) (Tassy, l c, II, 170)
- 1412 Sobhan-Bakhsh, né en 1807 +
  - a Tarjamah-1 Wafayat (cfr 471-a), lith Delhi veis 1845 (Tassy, l. c, III, 165)
- (1) En tout cas avant 1223/1808, date d'une copie de son autre ouvrage « Qissah-i-Jamjamah » (mitacles de Jesus auprès du roi hindou Jamjamah sic ou plutôt « l'histoire du ciâne ») (Asin, Logia D Jesu, 96-101)
  - (2) Lith Mostafa Khan directeur (Tassy, II, 403)
  - (3) Rien dans la 1re éd. de 1839

1413 Sayyıd İmlim al Din Ahmad al Golshanabadı, vit a Bombay en 1875

a. Ta'rikh al aw/ıyâ, 3 vol (t I, jusqu'en 500 heg.) (Tassy, Langue en 1875, p 26-28) n c

### 1414 Gholâm Sarwar (cfr /235-a)

a Ganjind Sarwait (Ganj i Târîkh), dictionnaire historico-biographique de l'Islam, en 1293/1876, Lahoie, 1876, (Tassy, Langue et litt en 1877 p 26), n c

b Hadîqat al awlıyâ, Lahore, 1876 (Tassy, Langue en 1876, p. 46), n. c

### VIII - AUTEURS STRIAQUES (1)

1421 Elias bar Schinaya de Nisibe + 1046 J.-C evêque nestorien a Chronique syro-arabe, publ ap. Baethgen « Fragmente syrischer und arabischer Historiker », Leipzig. 1884, s a 301, p 140 (cfi 1/1-a)

b id, 2° éd., Brooks, Paris, 1909-1910, texte p 202-203, trad. lat p 96

1426 Gregorii, sive Bar Hebraei (= 172) maphrien jacobite

a. Chronicon syriacum, texte svr et trad lat Bruns et Kirsch, Leipzig, 1789, t. I., p. 183 (texte), 186 (trad).

b 1d. 2º ed., Bedjan, Paris, 1890

#### IX - AUTEURS ISRAÉLITES

4451 "Genizah" du Caire (= debris provenant de la synagogue) vers XIIes J-C. fragments de la partie arabe, coll. Taylor Schechter, ms. Cambridge T. S 8 Ka 3ab, T S. 10 Ka 1

a. 'An al Hallaj (sentences, poèmes), suivi de deux phrases du « Monquah » d'al Ghazali (éd Caire, 1303, p 28, publ par Hirschfeld (1674-a lectures à ameliorer), Londres, 1903

4453 « Genizah » du Caire, ms Oxford, Hebr d 57

a Qasidah li al Hallâj (= 360-a) (cfr 1693 a, II, 115,
n 2).

### X - AUTEURS EUROPÉENS

- [4474 (Aboû al Faraj thn Siltm) Ferragius Salernitanus XIIIe s. (sous Charles Ier de Naples)
- (1) Il y aurait à réviser, paimi les auteurs byzantins, les chroniques manuscrites en grec medieval sur « Irenopolis » (Bagdad)

a. Continentis (Rasi), lib XXXVII, impr Brescia, 1486, Venise, 1500, 1506. (trad lat de //5-a), lib. IV, cap 1, V, cap 1] (?)

1491 [Hieronymus Surita, XVI es

a Revision de 147/-a, ed. Venise, 1542, fol. (les passages precités y manquent)] (1)(?)

1501 Thomas Erpenius 1584 + 1624

a Historia Saracenica (tiad lat de 162-a), publ posthume, Leyde, 1625 in-8, II, 19 (selon 1530-a), p 188 (texte), pp 237-238

1502 Samuel Purchas 1577 → 1628

a Purchas, his pilgrimages, or Relations of the world (trad angl de 1501-a), Londres, 1626 (n. c).

1520 Edward Pococke 1604 + 1691

a Specimen historiae Arabum sive Greg Abulfaraji Malatiensis, 1<sup>re</sup> éd Oxford, 1650, pp 267-269 (note de la p. 25), 338 (table) = 2° ed, Cambridge, 1806, pp 263 (note de la p. 25, 1. 2), 372 (table) (ctr. 281)

b Historia compendiosa Dynastiarum, auctore Gregorio Abul Pharagio, Oxford, 1663, 2 vol. en 1, in-4, t 1 (trad. lat.), pp 187-189, t. II (texte arabe), pp 287-289 (cfr. 472)

c Philosophus autodidactus (cfr 359-a), Oxford, 1700 post Praefationem. ap Elenchus scriptorum., in fine (note VI).

1527 Pierre Vattier 1623 + 1667

a L'histoire mahometane ou les XLI V Chalifes du Macines ch XXXIX, p 198 Paris, 1657 (trad fr de 1501-a)

1530 M. Andreas Müllerus (Greiffenhagius) 1630 + 1694:

a Excerpta ms. cujusdam turcici quod « de Coquitione Dei et hominis ipsius » a quodam Azizo Nesephaeo (2)., Brandebourg, 1665 (cfr. 1/29-a), in note 15, p. D3, recto

1540 Barthelemy d'Herbelot 1625 + 1695

a Bibliotheque Orientale, 1<sup>re</sup> ed, Paris, 1697, 3<sup>re</sup> ed Paris, 1783, avec note de Schultens (3 vol.), 2<sup>re</sup> ed Maestricht, 1726, gr. in-fol. pp. 40<sup>re</sup> (Akhbar, cfr. 810-a-1°), 51<sup>re</sup> (Adam, cfr. 170-d, vid. 1152-b), 155<sup>re</sup> (Bagdadı), 182<sup>re</sup> (Beldhah), 322<sup>re</sup> (Feraoun, cfr. 1152-b-2°), 392<sup>re</sup>-394<sup>re</sup> (Hallage,

- (1) Cette référence et la precédente ont trait à un medecin qui n'est peut-être qu'un homonyme de notre auteur (voir ici suprà p 71, et infra, 1546-a et 1610-a, in fine).
  - (2) erreur confusion de 1106-b avec 1129-a (Sacy)

cfr 590-a, 1/55-a, 116/-a, 462-a, 1152-b-2°-3°, 462-a, 530-a-47°, 471-a-2°), 430°a-b (renvoi à 392°), 821°b (ienvoi à 40°) 8354 (Tarikh Ebn el Sagi), et table generale p 271°a

1512 Antoine Galland 1646 + 1715

a trad fr de 590-a, ms Paris (arabe) 1541, ff 61-65

1543 Simon Ockley 1678 + 1720

a Han-ebn-Yogdhan, trad. angl de 359-a, Londres, 1708, 1711

1546 [Iohann-Albert Fabricius 1668 + 1736

a Bibliotheca Gracia, ed de 1726, Hambourg, t XIII, p. 103 (Bin el hallag) et p 173 (Hallag « nisi sit ille Halagi » précite, même page)

1350 Abbé Augier de Marigny - 1762

a. Histoire des Arabes sous le gouvernement des califes, Paris, 1750, 4 pet voi, t III, pp 477-482 (cfr 1540-a)

b id tiad all de Lessing, Berlin 1753, 3 vol

1551 Joh Jakob **Reiske** 1716 + 1774

a Abulfedae Annales Muslemu, Leipzig, 1754 (trad. lat. de 520-a, sans notes), pp 239-240

b Avultedae Annales Muslemici, Copenhague, 1790, ed posthume du texte arabe et de la trad lat. (avec notes, revues par J G Chi Adler), t II, pp 338-343 (trad.), 340 (note p), 341 (trad.), 745-746 (note 284 de la p. 339), 746 (note 285), 746-747.

c trad. all (avec notes de Reiske et Schultens) de  $1540-\alpha_s$  Halle, 1785-1790, 4 vol

1538 Joseph de Guignes 1721 + 1800

a Notices et Extr des Miss..., 1789, t II, 430 (trad. fautive de 589-a)

1559 Bruns 1743 + 1814, cfr 1426

4560 Sir William Ouseley 1767 + 1842

a. The Oriental Geography of Ibn Hawkal, Londies, Cadell, 1800 (trad. angl du ms Eton College de la trad persane de 167 a), p. 127.

1561 Silvestre de Sacy 1758 + 1838

a. Examen critique de la « Geographie d'Ibn Hauh il » (1560-a), ap « Magasin Encyclopedique » de Milin, t. VI, p. 33 seq, Paris, 1800 (pp. 74-76 du tirage à part).

b. Notices et Extraits des mss de la Bibliothèque de Paris, t XII, p 408 (cf 1/50-a)

c. Journal des savants, dec. 1821-janv. 1822 (notice sur 1580-a), pp 19-20 du tirage à part

d Notices et Extracts , 1799, t IV, pp. 700-705 (cfr 1183-a)

1565 J.B L.J. Rousseau 1780 + 1831

a Voyage de Bagdad a Alep, ms. ecrit en 1808, ed Poinssot, Paris, 1899, pp 9, 11 (cfi 98 / a-/c)

1569 Major David Price 1762 + 1835

a Chronologual retrospect. of Vahommedan History, London, 1812, t II, p 474 (trad de //6/-b)

1570 Lt James William Graham 1785 + ap 1828

a Treaty on Sufism (30 dec 1811), in « Transactions of the Bombay Litterary Society », 1812, t I, pp. 111 113 réimpr 1877, t. I, pp 103, 110, 119-121 (d'après deux sources persanes perdues Makhzan al sâlskin, Maqsoûd al ârsfîn).

1574 Gal Sn John Malcolm 1769 + 1833

a History of Persia, 1815, in-1, t II, pp 389, 400-401 (d'apres Aga Mohammad 'Ali, 1570-a, 1101-c).

b 1d., trad fr., Paris, 1821

c id., trad persane du t. Il par Mirza Hairat

d id, reimpr du t II, collationne sur la trad. persane, pai Court, Calcutta, 1888, pp 443, 449

1580 Fried. Aug. Gotttreu Tholuck 1799 + 1877

a. Ssufismus, swe Theologia Persarum pantheistica, Berlin, 1821, in-12, pp 61-62, 68, 69 n 1, 69, 152-153, 152 n. 1, Suppl n° 2.

b Bluthensammlung aus der Morgenlandischen Mystik, Berlin, 1825, in-12, pp 310-326 (trad. 1/01-c) avec notes, pp 312, 319, 320, 323.

c Die speculative Trinitätslehre des spateren Orients, Beilin, 1826, in-12, pp. 62-63.

1581 Major Charles Stewart 1764 + 1837

a A descriptive Cotalogue of the Oriental library of the late Tippoo Sultaun, Cambridge, 1809, in-4, p 60 (cité in 1622-b-20).

1587 Rampoldı

1589

a Annah musulmanı, Milan, 1823, t V, pp. 151-152 Etienne Quatremère 1782 + 1857:

a Not. et Eatr. des Mss. t. XVIII, 4858, III, p 79 (ed. de 581-u)

1590 J... Mac Guckin, de Slane + 1874

a Brographical dictionary of Ibn Khallikan (trad. angl. de 47/-a), Londres, 1842, t. I, pp 423 426 (et 10 notes in fine).

b. Prolegomenes d'Ibn Khaldoûn (trad fr de 58/-a), t XXI des « Notices et Extraits des mss de la Bibliothèque », Paris, 1863, t. III, p. 113 et n 1

### 1596 A. Trover

a trad angl. du Dûbistan de Fânî (cfi 1/74), Londres, 1843, t III, p 201, n i

### 4601 Th Haarbrucker

a Schahrastani's Religions partheren und Philosophenschulen (trad all. de Shahrastani + 528/1153. Milul), IIalle, 1850-'11, t II, p 417 (= note 10 du t I, p. 227) (d'après 252-a, vià 1580-a, p 69)

### 1602 Josef von Hammer Purgstall 1774 + 1856

a Literaturgeschichte der Araber, Wien 1853, i IV, n° 2328, pp 253-258, n° 2329, p. 258

b Geschichte des Osmanischen Reiches, Pest, 1827, t. I, pp 588 (note à p 152) et 619 (n à p 305, cfr /350-a), III, p 152 (cfr 1ο80-b), V, p 675 (cfr 1346-a).

Constantinopolis, t II, p 474 (370° métier), 1822

d trad (avec texte) de 1129-a Pest, 1838, pp 1, 4,10-11, 24, n 15, et 27

### 1603 Commander James Felix Jones 4- 1878

a. Memoir on the Province of Bagdad (tapport du 19 aviil 1855), publ in « Selection, from the Records of the Bombay Government », t. XLIII (New Series), Bombay, 1857, plan hors texte n° 22, et p 337.

### 1604 Alois Sprenger 1813 + 1893

a Cat of the Oude mss., London, 1834, t. I, p. 598 (cfr 1408 a)

b JRASB, 1856, p. 135 (d'après 1/85-c)

### 1610 Gustav Flugel 1802 + 1870

u Lexicon bibliographicum et encyclopoedicum a Katib Jeleon. Haji khalfa compositum, Leipzig, Londres 1835-58 (texte arabe et trad lat de 8/0-a), t I, 185 (n° 192), V, 35 (n° 9787), VII, 846 (comm. du precedent, cfi 66/-a-/°).

b Die arab pers und turk Hdss der k k Hof Bibliothek, Wien, 1863-1867, t III, p 494, n° 20, p 508, n 4

c edition posthume du Kithb al fibrist (172-a), Leipzig, 1871-1872, t II, pp 79 (in p. 488, n 3), 80 (in p. 490, n 9, 10, 11-13, 14-15, 16, in p. 191, n 1, 2, 3-4, 5, 6, 7, in p. 192, n 1, 2, 3, 4, 5, 6-8, 9, 10), 144 (in p. 298, n. 2) (cli 1276 a).

1611 Reinhardt Dozy 1820 + 1883

a Het Islamisme, Haarlem, 1863, chap X, pp 214-221.

b. id (trad tr Victor Chauvin « Essai sur l'histoire de l'Islamisme »), 1879-80, p. 330 seq.

ad trad angl.

1612 Vincenz, von Rosenzweig Schwannau 1791 + 1805

a. Ha/ts, Wien, 1858-64 (texte et trad all. de //3)-a), 1, 318-319, n. 1 (= p. 787), 364-365, II, 206-207, n. 1 (= p. 561), n. 2 (= p. 562)

1613 W Nassau-Lees, 1825 + 1889, edite en 1859

a The lues of the mystics of the East (Soups), Calcutta (= 1100-a), p 17 et n 1

11614 A de Gobineau 1816 + 1882

a Les religions de l'Asie ('entrale, 1866 (cit 1634-a)]

[1615 Edward Palmer 1840 + 1882

a Oriental Mysticism, Cambridge, 1867, introd p vj

1616 Alfred von Kremer 1828 + 1889

a. Die herrschenden Idean des Islams, Leipzig, 1868, chap VI, p 69, chap. VII, pp. 70-78, p 130 (= n 26 de la p 71), 133 (= n. 35)

1617 Kholmogorow

a Cherk Moslihuddin Saadi Chirazi (en russe). Kazan, typogr Universite, 1867, p 8, fin (trad 1602-d-2°).

1619 Joseph Garcin de Tassy 1794 + 1878

a Histoire de la litterature hindouise et hindoustanie, 2º ed, Paris, 1870, t I, pp 159-160 (cfr 1408-a et 1540-a) et t II, 403

1620 Pierre Larousse 1817 + 1875

a Grand dictionnuire universel du XIX siecle, Paiis, 1874-76, t XIV, p 917, col 2 (Soufisme) (exti de /57/-b).

1621 Stanislas Guyard 1846 + 1884

a « Journal Asiatique », fev-mais 1873, p. 141-142 (note extr de /580-a, p. 144, n 1).

1622 Charles Rieu 1820 + 1902

a Catalogus codd. Mss. qui in Musaco Britannico asservantur, pais II, cod arab amplectens, iol., Londres, 1871. p  $342^a$  (ms DCXIIV-20, f 433 = 579-d),  $342^a$ , n. e (iéfère à 47/-a, 741 a, 1/50-a, 1/75-a),  $405^b$ - $406^o$  (ms. DCCCLXXXVIII-14 = Add 9692, f  $317^a$  seq = 474-b),  $405^b$ , n. f (réfère a 47/-a, 1/50-a).

b Suppl Codd. Mss. arab , Londres, 1894, p 463b (ms DCLXXIX, f. 159b) = 86/-b

c Catalogue of the Persian Uss of the British Museum, Londres, 1879-83, pp 352° (reference à /157-a), 577° b (reférences à /10/-a, /58/-a), 874-°, n° IV (cfr /1/1-d)

1623 F. Wüstenfeld + 1899

a. Die geschichtschreiber der Araber, 1882, p. 138 (n° 354-20)

1625 C Barbier de Meynard 1827 + 1908

a. La Poerie en Perse (lecon au College de France, 1876), Paris, 1877 (= t XII, Bibliothèque orientale Elzevirienne), pp 40-41 (cfr /2/-a-40)

1626 Gustave **Dugat** 1824 + 1880

a. Histoire des philosophes et des theologiens musulmans, Paus, 1878, pp. 134-140

1627 Major Robert Durie Osborn 1835 + 1889

a. Islam under the khalifs of Baghdad, Londres, 1878, pp. 107-109, 110

1628 Thomas William Beale - 1875

a The Oriental Biographical Dictionary, 11e ed publ. par Keene, Calcutta, 1881, pp. 87, col 2, 110, 171.

 $b \rightarrow d$ , 2° ed, revue par Keene, Londres, 1894, pp 164, 243.

1629 H G Keene, 1827 + 1915, cfi 1628

1630 Victor Chauvin (Liege) +, cfr 1611-b

1631 Baethgen + 1905, cfr 1401-a.

1634 Alfred Le Châtelier

a Les confreres musulmanes du Hedjáz, Paus, 1887 (= t LII de la Bibliothèque Orientale Elzevirienne), p 33, n. 1 (trad de 9/9-a), p 98

1635 Theodor Wilhelm Ahlwardt 1828 + 1911

a. Verzeichnis der arabisch Hdss der K. Bibliothek zu Berlin Berlin, 1887-1899, t I, p 10 (n° 15 = 172-b), III, 269 (n° 3492 = 474-b), VII, 671 (= n° 8785 = 441-b), X, 180

1636 Italo Pizzi

a Giorn Soc. Asiat Ital., V, 127

b L'Islamismo, Milan, 1903, p 298

1639 Adalbert Merx + 1909

a Grundlin. der Sufik, 1892, p. 13

1640 Ignaz Goldziher 1850 (Budapest)

a Muhammedanische Studien, Halle, 1889 II, 316.

- b. Die dogmatische partei der Sälimijja, in Z. D. M. G., LXI-1, Leipzig, 1907, p. 76 (ctr. 1601-a)
- c. Zur geschichte der hanbulitischen Bewegungen, in Z D M G, LXII-1, Leipzig, 1908, pp. 18-21 (cf. 570-a)
- d Vorlesungen uber den Islam, Heidelberg, 1910, pp. 157, 175 (1101-c. 1580-b)
- e. al Hallaq, in « Dei Islam », Strassburg, 1913, IV, pp 165-169 (d'après 1690-1)
- f ap Jewish Quarterly Review, 1903, AV, p 528 (cit. de 1674-a)
  - g. ed. du Mostazhur (cir. 280 g) pp 57, 62, 107.

# 1641 A J. B Pavet de Courteille, 1821 + 1889 (Paris)

a Memorial des Saints, publ posthume, fol Paris, 1889-1890 (texte de 1320-a, version organie de 1101-c et trad. fr.). in Collection Orientale, t. XVI, 2 serie, t. II (en 2 parties), Ire partie, pp. XVII, XXII-XXIV 227-235 (p. 227, n. 2, réfer a 1301-a)

## 1645 Rev E M Wherry

a A comprehensive commentary on the Qurun London, 1896 I, 268

## 1646 Hartwig Derenbourg 1841 + 1908 (Paris)

- a Al Fakhrî (ed de 501-a), Pans, 1895 p 465, col (pp 353-355)
- b. Rapport in « Annuaire de l'Ecole pratique des Hautes Etudes « (Sciences religieuses), annue 1908 (Paris), p. 73 (cfr. 1095)

## 1647 Victor de Rosen + 1908

- a Mistike al Halladsche, ap Mem Inst. Archeol Russe, t XI, nov. 1896, sti V (cité in 1724)
  - b Cat mss persans Petersbourg, 1886, p 1.3, 215

# 1648 Paul Horn (Strassburg) + 1908

a. Neupersische Litteratur, ap « Grundriss der Iranischen Philologie » de W Geiger et E Kuhu, t II, Strassburg, 1896-1904, pp 272-273 (cfr 1636-a)-, p 286 (cfr 110/a.).

# 1650 Michael Jan de Goeje 1836 + 1907

- a Fragments d'une etude critique sur les textes relatifs au procès d'al Hallaj, publies in « Arib, Tabari Continuatus », Leyde, 1897, pp 80-108 (cd de 10-1-a, comp avec 171-a, 471-a, 282-a, 370-a, 030-b, 291-a).
- b. Cat codd. arab. Lugd Batav. (en collaboration avec Th Juynboll), t. II, pars. I, 1907, Leyde. p. 153 (cfr. 441-b)

c. Memoire sur les Carmathes de Bahrain 2º ed Leide, 1880, pp. 134-135

### 1651 Gerolf Van Vloten + 1903

a Les Hachwa et nabita, in XIº Congres Internat des Orientalistes, Paris, 1897 (tirage a part 1901), in fine, extr. de 1601-a

### 1652 Carl Brockelmann (Leipzig)

a Geschichte der Arabischen Litteratur, Weimai, 1898, II-1, chap. X, § 4, p 199 (d'après 1616-α, refere à 471-α, 420-α 172-b. 471-b).

### 4653 M(artin) Schreiner + (Berlin)

a Theologische Bewegungen in Islam. in Z. D. M. G., t. Lii, Leipzig, 1898, pp. 468-471 (refere à 172-u, 134-c, 190-a, 201-a, 741-a, 941-a).

### 1654 N Mallitskij (Tachkend)

a Ishôni i Sufism in « Turkestanskij Viedomosti », 1898, n 74 (extr de 130/-b, cité in 1685-a).

### 1658 James M. Campbell 1847 + 1903

a Gazetteer of the Bombay Prendency, 1896-1904 vol IX (Gujarat), part 2 (Musálmans and Parsis), Bombay, 1899, p 35, n 1 (rédigee par Khán Bahádur Fazál ullah Lutfullah Faridi, assistant-collector of customs, Bombay, +),

## 4660 E J W G1bb 1857 + 1901

a A History of the Ottoman Poetry, publ posthume revue par E G. Biowne, Londres, 1900 seq, I, 21 (et n. 2), 168 (cfr 1311-a), 344-345 (cfi. 1321), 347, 351, 359, 365-367, III, 286, n. 1 (cfi. 1341-a), IV, 168, n. 5 (cfr 1361 a), 210, n. 1 (cfr. 1362-a), V, 93, n. 6 (cfi. 1366-a).

# 1661 Guy Le Strange (Londres)

a Baghdad during the Abbasid Caliphate, Oxford, 1900, p. 160 (n. de la p. 159) (d'après 390-a, 501-a, 1127-a)

b trad angl de la part géogr du Nuzhat al Kulûb de Mustaufi, 1919, p 42 (cfr 1/27-a).

# 1665 Clément Huart (Paris)

a, Histoire de Bagdad dans les temps modernes, Paris, 1901, p 109 (cfr. 1356-a) et n (cfr. 1641-a)

b. Litterature arabe, Paris, 1902. p 269 (cfr. 1652-a)

c « Journal Assatique », X-3, Paris, 1904, pp. 180-181 (c r. de /671-a).

d. Histoire des Arabes, Paris, 1913 II, 353 (cfr b).

e c. r de 1695-7 (Revue (relique, mai 1914, JAP, juin 1914).

/. c. 1 de 1695-l, JAP, juil 1915

q JAP, 1879, p 260 (Nosayris)

h les saints des derviches tourneurs, 32 vol Hautes Etudes (religieuses) Paris, 1918, I, p. 111 et n. 1, 117 (trad. du Kashif al asrar de Shams al Din Ahmad Aflaki, ecrit en 754/1353)

## 1666 H. A Probst-Biraben (Alger)

a. L'Islamisme evoterique, ap « l'Initiation », Paris, avril 1901, p 39 (al H[all]ådj d'après Jâmî, //50, ouvrage non identifié)

1667 Mgr Louis Petit (Cadikeuy)

a. Les confrérses musulmanes Paris, 1902, p 52 (cft. 1634-a).

1668 Octave Depont

a. Les confrerres musulmanes, in « La Revue » (de Jean Finot), Paris, 15 mai 1903, p. 395

1669 Charles Grolleau (Paris)

a. Les quatrains d'Omar Khuyyam, Paris, 1902, p 138 (cfr. 1625-a)

## 1670 E Blochet (Paris)

a. Etudes sur l'esoterisme musulman (1<sup>ro</sup> serie), ap Journal Asianque, Paris, 1902. I $\lambda$ -20, p 72, 106, 107, 108-110 (cfr. 1/4/-a)

b Le Messianisme dans l'héterodouie musulmane, Paris, 1903, p 188.

c Etudes sur l'esoterisme musulman (2º serie), ap « Museon », Louvain, 1910 p 137 (du tirage à part)

d Les miniatures des mss orientaux, in Revue des bibliothèques, Paris, 1900, p. 196 (cfi. 1/57-a)

1671 Carra de Vaux (Paris).

a Gazalı, Paris, 1902, pp 197-200, 203, 255, 270 b. cfr 134-c,

# 1672 F. A Brockhaus (Leipzig)

a Konversations' Lexikon, 2e ed Berlin, 1903, t XV (Sufismus), p 492, col. 1

1673 Edward Grenville Browne (Cambridge):

a A literary history of Persia, Londres, 1902, t. I, pp. 361-363, 367, 423, 428-437 (référ à 1135-a, 172-a, 1262-a, 1111-a, 1101-c, 1150-a, 474-b, et paraphrase sommaire des documents reunis par 1650-a).

1671 Hartwig Hirschfeld (Londres)

a. the arabic portion of the Cairo Genizah at Cambridge, in «Jewish Quarterly Review», XV, janvier 1903, p. 176 sq. (cfr 1451-a)

1675 Henry Frederick Amedroz (Londres) 1854 + 1917

a, ed, de 220-a, p. 34 et n 1

b Notes on some suft lives, ap J.R AS, Londres, 1912, pp 562, 570-573, 580 et 1087-1089

1676 Chaptepie de la Saussaye (Levde) +

a Manuel de l'Histoire des Religions

b ad trad fr. W Marçais (Islam), Paris, 1904, p. 298.

1677 R Enthoven (Bombay)

a Gazetteer of the Bombay Presidency, vol XXVII. Index, 1904 s v. Dudwalas, Mansur. (cfr 1658-a, 1720).

1678 Georges Salmon + 1906, Tanger

a L'Introduction topographique a l'Histoire de Bagdadh, fascic. 148 de la Biblioth de l'Ecole des Hautes Etudes, Paris, 1904, pp 114, n. 4 (erieur sur 134-r-4° et 1671-b), 166, n. 1 (id cfr 1661-a)

b. article Soufisme in t XXX de la Grande Encyclopédie, Paris, . p 314, col 2 (même erreur qu'en a-2°).

4679 Duncan Black Macdonald. Hartford (U.S A)

a. Development of Muslim Theology, Jurispindence and constitutional Theory, New-York, 1903, pp. 183-185

b The Religious attitude and life in Islam, Chicago, 1909, p 248 (cfr 280-e-3°).

c. Aspects of Islam, New-York, 1911, pp. 45, 75, 185

d. The vital forces of Christianity and Islam, VII (ap. « International Review of Missions »), 1913, p 670.

e Trad de 280-a, ap. J R.A S., 1901, p. 718

1681 H Ethé 1844 + 1917.

a. Catal. Pers. Mss India Office, 1903, p 296, 299, 383, 389 (cfr. 1185-a).

1683 W Barthold

a. Zur geschichte der Saffariden, p 173 (ap Noldeke gew. Orient Stud., 1906)

1684 Celestino Schiaparelli:

a Ibn Groberr, Roma, 1906, p. 215 (trad de 390-a)

1685 K Kazanskij

a. Misticisme be Islam (en russe), Samaikand, m-8, 240 pp, 1966 pp 59, 126-135 (d'après 1602-a, 1611-a, 1616-a; réfère à 1654-a)

1686 F A Klein + 1903

a the religion of Islam, p 234

1687 Sell

a. the Faith of Isla 1, 3° ed., Londres, 1907, p 127 (cfr 1673-a).

b Sufirsm, Christ Lit Soc, 1910, p 6-8

1688 Pierre Arminjon (Can e)

a L'enseignement, la doctime et la vie dans les universites arabes de l'Egypte, Paris, 1907, p 161 (trad de 280-a-1°)

1689 E H Whinfield (Londies)

a The seven Headed Dragon, ap J R A S, Londres, 1908, p 552, 1910, pp 484-486.

h trad de 1129-a

c « Masnavi », trad du liv 1 de 1111-a, Londies, 1898, pp XXI-XXII

1690 F Hadland Davis

a Jalal ud Din Rumi, t II des « Luzac Series », London, 1907 pp. 17-19 (cfr 1673-a), et 18\*, n 1

1691 Josef Horovitz

a Aus den Bibliotheken von Kairo Damaskus und Konstantinopel, ap M S O S, Beilin, 1907, 2° partie pp. 48 (830-a) et 62-63 (250-a).

1692 Reynold A. Nicholson (Cambridge)

a A literary history of the Arabs, Londies, 1907 pp 363, 375, 399.

b Rusdlat al ghu/rân (ed trad. de 2/2-a), in JR A.S, Londres, 1902, pp. 346-348, 351, 833-834

c. ed de 1/0/-c notes t II, pp 45, 51 (3)

d Selected Poems from the dican « Shams-i-Tabitz » (ed de //1/-b) notes pp 216, 248, XXV-17, XXXII-7, p 296

/ trad. de 1055-a, Londres, 1911, pp. XIX, XX, XXI

q trad de 421-l

h The Goal of Muhammadun Mysticism, ap J R A S, janvici 1913, pp 64-65 (réfère à 1695-g), 66, 67 (cfr. 1111-b).

1. article Halley, ap. Hastings' Encyclopædia o/ Religions and Ethics, VI, 480-482, 1915

7 Supim J R.A.S. 1906, p 325, 340.

k the mystics of Islam, 1914, p. 40, 149-154, 160

l. éd. de 142-a, p. XI, XXX, 95\*

### 1693 Israel Friedlander (New-York)

a. the Heterodoxies of the Shutes (selon 241-a), ap. J A O S, New Haven, XXVIII, 1907, pp 34, 69, et XXIX, 1908, pp. 13 (cf. 160-a), 14, 17, 21, n 2, 30, 114-115 (hibliographic, cfr 1674-a et 360 a)

### 1695 Louis Massignon (Paris)

a texte de 26/-a  $40^{\circ}$  (quatiain), publ in al Machiey, Beyrout, 1908, XI, 636 (cfi 96/-a)

b cfr 1646-b

c Les saints musulmans enterres a Bagdad, comm au Congres Internat des Orientalistes, Copenhague, 15 aout 1908 publ in Revue de l'Histoire des Religions, Paris, LVIII-3, 1908, pp. 329-338 configer p 333 (cfi 165-a).

d. La passion d'al Hallâdj et l'ordie des Hallatjiyyah, ap «Melanges Derenbourg», Paris, 1909, pp 311 322 corriger p 320, 1 2 (cfr 165-a) et p 322, 1 2 (line moutlag)

e. Mission en Mesopotamii (1907-1908), t I (= XXVIII des Mem Inst Fr Arch Oi Caire), Le Caire, 1910, p 56 n —, t II (= XXXI des M I F Λ O C) Le Caire, 1912, pp VIII, 13, 58, 68, 69,70, 89,96, 101, 111-118

f Les pelermages populaires a Bagdad, ap « Revue du Monde Musulman », Paris, déc 1908, t VI, pp 612-643 (phot et 474-b-12°), cfr ap 1d, dec 1910, t XII, 629, n 3

g al Hallitz, le phantasme ciucifie des Docetes et Satan selon les Yézidis, ap Revue de l'Histoire des Religions, Paris, LXIII-2, mars-avril 1911, pp 195-207 corrigei p 196, n. 1 (il s'agit de 458), p 207, l 7-8 « voici que je l'ai eu »

h Ana al Haqq, comm au XVIe Congres Internat des Orientalistes, Athènes, 11 avril 1912 (cfi Actes, pp. 118-119, et cfr. al Mo'ayyad, Caire, 16 avril 1912) publ ap Dei Islam, Strassburg, 1912, III, 248-257

r Actes du IV. Congres International de l'Histoire des Religions, Leyde, 1912, pp 121-122

j edition du Kitâb al Tawâsîn d'al Hallâj, Paris, 1913, 220 pp (avec extr., pp. 79-108, de 109/-d)

k Ta'rîkh al istildhat al falsafiyah al 'arabîyah, cours professe à l'Universite Egyptienne (1912-1913) autographié Caire, 1913 pp 50, 31, 57, 58, 78, 80, 92, 96, 105

l. Quatre Textes médits, relatifs a la biographie d'al Halla, Paiis, 1914, 37 + 86 pp — publication de 125-a, 170-b, 191-a, et 261-a

m The Moslem World, april 1915, p 336.

n ap. Enzyklopadie des Islam, II, 254 (art. Hallâdj), 265, 324, 354, 370

1697 Edward A. Johnson Pasha

a. the dialogue of the Gulshan-v-Raz (trad. angl de /129-a), Dublin, 1908, pp 30-33 et 31, n 1.

1698 Shaikh Mohammad Iqbâl

a. the development of metaphysics in Persia, Londres, 1908, pp. 114-113

1699 Yogi Ramacharaka

a. Philosophy and religions in India, t. V, Yogi Fund, U S.A, 1908, pp 213, 217-218 (copie de 1690-a)

1700 M Th. Houtsma (cfr 1695-n, 17/0-a et 1711-a) (Utrecht)

1701 Paul Paquignon (Tanger)

a Deux anecdotes sur al Halladz, ap Revue du Monde Musulman, Paris, avril 1909, VII, 428-432 (d'apres un texte non identifié qui est 441-a). Corr ap 1695-l, p. 22.

4708 C E. Wilson

a. Book II of the Masnam (trad. de 1/11-a), Londres, 1910 I, 28, 219; II, 58, 309.

1709 Cl Field

a Persian Literature, London, s d (veis 1911), pp 147, 155.

b. Mystics and Saints of Islam (n c)

1710 D S. Margoliouth

u. article Abu Haiyan, ap Enzyklopadie des Islam (Houtsma), 1908, 1, p. 94, col. 1 (cfr  $923-\alpha-32^{\circ}$ )

b. the early development of Mohammedanism, London, 1914, p 6, 181-183.

4744 K Vollers +

a. article Ahmed (al Badawi), ap Enzyklopadie des Islam (Houtsma), 1909, 1, p 201, col 2 (cfi 741 a)

1713 Michelangelo Guidi (Rome)

a ap Rivista degli studi orientali, Roma, 1910, III, 3, 2, p 466 (cfr 1695-d), 1913, VI, 6, 1018-1020

1715 Emile Amar (Paris)

a. (trad de 501a) = t. XVI des Archives Marocaines, Paris, 1910, pp. 449-452 (bibliographie cfr 1695-d)

b ap J.A P, Paris, juil 1911, pp 41-43 (cfr. 540-a)

c ap Melanges Derenbourg, Paris 1909, pp 245 seq. (cfr. 660-b)

- 1716 D. Menant (Palis).
  - a. Les Khodjas du Guzarate, ap Revue du Monde Musulman, XII-10, oct. 1910, pp 214-215 (cfr. 1658-a)
- 1717 Gertrude Lowthian Bell
  - a From Amurath to Amurath, Londres, 1911, p. 279 et n 1.
- 1718 Auguste Bricteux (Liege)
  - a. Salâmân et Absâl (traduit de 1150), Biuxelles, 1911, p. 11.
- 1719 Olga de Lebedew (St-Petersbourg)
  - a. Traite sur le soufisme (trad fr partielle de 231-a), Rome, 1911 (pp 29, 55)
- 1720 Cowser (and prof de persan au Gujarat College, Ahmedabad)

  a Notes on Hallaj (24 mai 1911, rapport de 4 pages
  adresse à M. R. Enthoven, critique de 1658-a).
- 1721 Max Horten (Bonn)
  - a. Die philosophie der Eileuchtung nach Suhrawardi, Halle, 1912, pp. 64, 71, 77
  - b Die philosophischen Systeme der spekulativen Theologen im Islam, Bonn, 1912, p. 52
  - c art Islamische philosophie, ap. Die Rehyton in Geschichte und Gegenwart, dictionnatie ditige par II Gunkel, O. Scheel, F. M. Schiele, L. Zscharnack, Tubingen, 1908, p. 749
  - d. Das philosophische System von Schirdzi (trad all. abr. de 806-a), Strassburg, 1913, pp. 6, n. 1, 7, 17, n. 1, 279, 287.
- 1722 D. A. Rinkes (Batavia)
  - a De Heiligen van Java, Batavia, 1913 (fasc. VI = dee LV, aflev 1-2 du Tidjschr Batav. Genots van Kunst. en Wetensch), p 37 et n. 2 (cfr. /391, 1695-h), 37, n 3 (/695-g), 38 (/d).
- 1723 Martin Hartmann (Berlin) + 1919
  - a ap Die Welt des Islams, I-10, mars 1913, Beilin, 56-57 (cfr 1695-h)
- 1724 I Kratchkovskij (Tsarskoje Selo)
  - a. Razskaze sovremennika obe Al Halladsche (Inbliographie avec éd de 126-a), ap t. XXI de l'Institut Aicheol Russe, St-Petersbouig, 1913, pp 137-141 (cite 1647-a)
- 1725 Miguel Asın Palacios (Madrid)
  - a Abenmasarra y su escuela (Discurso de recepcion en la R Academia de Ciencias Morales y Políticas), Madrid, 1913, p 60 n 2, 73 n 1, 97 n 3, 154 n 3

1726 Lucien Bouvat (Paus)

a R M.M. Paris, 1913, t XXIV, pp 341-343 (c. r de 1695-1), t. XXVII, 1914, p. 433 (cfr 1695-1).

1727 Louis Cheikho (Beyrout) (1)

a Mel. Facult. Or., Beyrout, 1913, t VI, pp XI-XII (c r. de 1695-2)

1728 Henri Lammens (Rome)

a · al Hallag, ap. Recherches de science religieuse. Paris-1914, pp. 123-135

4729 Richard Hartmann (Kiel) analyse 23/-a

a Darstellung des Süstums, Beilin, 1914, pp 2, 30, 45, 53-53, 53, n 90, 94, 96, 106, 131, 152, 133, 169, 175, 180

1730 Riza Tewfik (Stamboul)

n Horoùfisme, ap Huart, Textes horoùfis, 1913, p. 256, n 2, 272, 290, n 1

1731 - W Marçais (Paris)

a J.A.P., janv 1913, p 201 (cite 405-a)

1732 Carl Becker (Bonn)

a ap. Der Islam, 1913, IV, 201 (cfr /695-e).

1734 Enrico Insabato (Rome)

a. L'Islam et la politique les Alliés, Nancy, 1917, p 88.

1735 Tor Andrae (Upsal)

a. Die person Muhammed: in Lehre und glauben seiner gemeinde, t XVI Archiv. Etud. Or, Stockholm, 1918 pp 296, 297, 299 (cfr. 1650-a)

1736 H S Nyberg (Upsal) .

a. Kleiner e schriften des Ibn al Arabi Leiden, 1919 pp 44, 50, 67, 70, 78, 85, 88, 91, 92, 105, 119, 123, 124, 143, 149, 130, 161, 171, 196 (cfr. 1695-1)

(1) cfr ap al Machrig 1909, XII, 191 (à propos de 402-a)

## ERRATA

Les transpositions, interversions, omissions et surcharges indues d'accents, esprits et points diacritiques, alterant la physionomie connue des noms et mots arabes, seront aisement corrigées par le lecteur averti (1) Nous ne relevons ici que les fautes les plus graves

p 6-8 = p 296-299 Les traductions successives (cf Taw 206-207) que nous avons proposees de ce texte difficile (Taw 202-205) sont à completer au moyen des notes, ici p. 497, n 4, 554, n 6, 811, n 1 Pour les points suivants, corr. ainsi

7, l 9-10 = 298, l 34.

« preeternités, en m'inspirant ton fiat pour mes intercessions »

7, l 14 17 = id l 8-11
texte A «Ah! si la moindre parcelle d'aloès trouve place (devant Toi), certes j'aurai, pour [temple de) mes transfigurations, un corps glorieux plus vaste que les plus grandes montagnes ». Texte C «Ah! ce qui restera ainsi (= mon ame), mis a l'écait de mes souillures, est une preuve (de Toi) plus

forte que la destruction des montagnes »

8 l 1-2=id l 13-15 « au delà des generations, ou il rejoint le Temoin de l'Eternité » (cfi ici, p 601).

11, l 21 709, lice 909
13, dern l l'anecdote + de.
33, l. 7 comp 667, n 1
36 cfr Essar
37, n 3 suppr les l 4-6
50, l 19 rslamique + au
IV siecle

60, l 1 (Kashf, 189).

60, l. 17 mettre, dans la parenthèse, ceci (mais des noms qui te cachent l'indefinissable grâce divine).

61, l 22 creature humaine, et transcendante.

67, l 1 ne doit + pas

<sup>(1)</sup> De même les lapsus d pour dh (78 bas, 80, 1 1, 285, 1 17, 676, n 3), nafi pour nafy (257, 1 5, 470, 1 16), sind' pour samé' (191, n. 4, 314, 1 2, 409, 1 2, 443, 1 18, Moghayrah pour Moghirah (592, 1 6), dani pour dinni (311, n 3, 435, n. 2).

71, n. 2 Kash/, 150, Attår, II, 135

73 sq cfr 730 sq

75, l 11 yosammi. — n. 4
cfr Hammer, LGA, I, 4, p 252
76, l 2 Telle est la trad de
Slane. Amar (JAP, jul 1911,
41-43) la corrige ainsi « Bagdad, mais ses deux complices lui
prédirent sa perte, et qu'il echouerait, à cause du peu de goût. »
84 l 10sa cfr Ooi XXXVIII.

81,1 10 sq cfr Qo1 XXXVIII, 9, Qot ta'wil, 231

90, n 4 Gienard y voit Toq-maq (JAP 1900, 35)

95, l. 16 'Abd[allah] Corr 'Obayd

97, n 6 corr survant 807, n 2

99, n 5 comp 769, n 7 107, n 3 'odoûl

116, l 11 extasiés, l egares 117, l 1 unite, l union

120, 1 27 l'ai, l l'ait

122, n 3 comp 708

124, n 3 lire lahw (540)

131, / 10-11 trad « Et si vous doutez, pensez au hadith de même que votre negation, votre doute même le signifie, Lui! »

136, l 4 sumaturel + qui me soit piopie.

140, l. 5 simplement + pour 153, § 2 entrevues, l entretiens

161, l 17 donc, i don 165, l 6 Kumanî Le ms porte plutôt Kırnabânî (cfr. Agh XII, 61) — dern. I Tabarî, l Ibn Khayran.

175, 1 8 Wadi

181, l 1, 185, n 1 quatre,

182, l 22 l'étreinte l la gloue

222, n. 4 of RMM, 1909, IX, 99-103.

234, n 2 \ 20.

235 inserer rappel de la n 4 a la l 5

240, n 5: cfr 'Omaiah, Autobiogr, 171-172

244, l 8-9 Suppr cette indication erronee, et la remplacer par « (Baqli, 31) Qor LXXXI, 1 ».

251, n. 1, l. 3 Jesus, l Jonas

264, n 1 Druzes, pref I, 187-188

271, l 7 tâwî, l. tâq

272, n. 6 Le texte d'Ibn Bakoûyeh porte « Our, si je te quitte »

277, 283 cfr 347, 587, 736, 756, 782, 838.

279, n. 3 tont, 1 tout.

283, n 2: corr « d'après Mo-tawwaq (ch. XV 116-a).

288, n 3 · Mossih (+ 331) presida en 313 le dixième rachat des musulmans captis en Roum, il était hanbalite (Kotobs, f 170°-b), sur Dâniyâls, charlatan qui le dupa, vois Hamadhâns (ap de Goeje, Carmathes, 225; Ibn Khaldoun, moqad., trad Slane, I, 234, et fakhri, 373).

301, n 1, l 2 Qaws, l. Fa-wdris (Tagr, s. a)

305, l /1 Cfr. 472 L'adha, c'est le blasphème ('Iyâd, shifâ, II, 213).

307, l. 6 « . dei niere, desirentl'accelerei » Cfi Qor XVI, 1
3/3, l 24 | decapite (au masculin)

317, n 4 1 heccéite 318, l 1 1 citation.

321, n 7 a M 'Abbàs, dit « 'Abbàsah » Toùsî, mort en 549/ 1154 (ms. Londres, 541, f. 40b, ap Caetani, Onumastroon arabicum, n° 2065)

333, n 9 farq, p 223.

337, / 1 Hashimi

337, n 6, l 3 a Dawoûd h Mo'âdh 'Atakî, + viâ a 'Omayr Yojâlîd (+ 144) ».

339, n 2 + Yaqoût, moshtarık, 287 (Kıemei)

343, l 4, 9 Zakî, l Rokn 347, n 2, l 5 coir (RHR, 1908, p 2).

348, n 1, l 2 · qoût, I, 92 349, n 2 + De même les Horoûfis et les Alı-Ilahıs

365, 121 corr sahihah 366, 116-17 «conservatrice + hanbalite, favorises par la neu-

tralite des hanasites » 368, l 11: Ton, l ton.

369, l 5 • Cette pensee vise un etat bien délie à saisir » — 4 dern lignes · « Ah ' quelle merveille ! C'est Dieu lui-même, Lui qui met l'ennemi (Satan, cfr Baqli, shath, 182) sous son pied dans le soleil, qui airache son enfant (= Halla]) à l'ennemi Alors, Il le considère en Lui-même c'était le voir un comme Lui. Puis Il le place en Lui-même c'était ressusciter Son serviteur »

370, l. 4 inconsequences Coir. leticences

375, l 18 occidental, l fugare

383, l 3-4 comp 927.

397, n 10 l Mesopotamie.

403, n 1 comp. 622, n, 4 (Khatib, § 21, d'apres Kholdi).

407, n 3 Qorh, l Qosh.

409, n 1, l. 3 rayei « Ḥasan ibn »

419, l 25, sq . cfr 594, n 1. 425, l 7 l. 1234

427, l 1 l Kolâl. — l 22 + Ce que Kâshifi résume pai ce distique « .

431, l, 8 1 als.

435, l 13 sq Les vers 1-2, 6-9 sont à restituer à Ibn 'Arabî, et les vers 3-5, formant takhmîs, à Shoshtarî

437, n. 1 « une toison » corr « un manteau de soie » — « s'illumine » corr « est eclairée d'en haut ».

438, n. 4 . corr. . ἄλοχος par ὑλικός, selon Beveridge (trad de l'Akbarnamá d'Abulfarl, 1897, p 79, cfr Browne, trad. des Chahár Magála d'Aroûdî, p. 132-134, 164)

446, n 8 bahjah, 48 448, n, 7, l 4-5 corr. man dhâ,

450, l. 4 'ozmah, l: 'azamah 459, l. 9 deuil + d'une mère qui a perdu son fils (thakla)

466, n. 1 l arabicae

476, l 16-18 Cfr. 642, n 1 bis.

479, n. 5 · Cfr. 487. La mort

des saints (tawafft) n'est pas une destruction, il y a survie spirituelle, et parfois incorruptibilite corporelle, après l'arrêt de la respiration

482, n 2, etc «Roûhâniyoûn» (forme donnee par Mohâsibî, mahabbah) est à remplacer par «Roûhâniyah» (Malati)

483, n 1, fin + et émet la doctrine citée, p 482, n 4

487, n 6 cfr Razi, vers ap Ibn abi Osaybi'ah, I, 345

488, l 8 pourriture = namim (Qor XXXVI, 78).

490, n 3 ıkhlâs

491, n 2 existimandi (opp declarandi)

510, n 3 Cf. farq, 302

514, n, 3 | amour

515, l 20 comp. 791, n 4

519, l 4 trad Comment T'aurais-je interpellé « C'est Toi» (Qor I, 4), si Tu ne m'avais interpellé « c'est Moi»?

520, dern l lequel « provient. »

524, l 5 ne l'égare. (1 minuscule)

528, n. 4 + (Jowaynî, sharh al loma', ap rawd zdkhir, I, 253a, Jîlî, ap Sha'rawî, minan, II, 29)

543, n 3 Ibn Mohabbir, comme Maysarah, est un elève de Moqatil

544. l 6 'alawi, corr 'olwi 565, n 3 + Sowaydi, Kashf, 81.

568, n. 4 transposer le mot khilâf a la suite de ghayr

572, n. 3 + Les mothallathât de Qotrob, sur la varietation intraspectique du sens des racines triliteres, ont ete ed Machriq, XI, 1908, p. 516-322

586 n 1 cfr le dawr hokmi, pai lequel l'oncle du mort n'est pas evincé de l'heritage par le fils qu'il reconnaît être son neveu (Shirwanî, glose de la tohfah d'Ibn Hajar, t VI, un peu avant le title «'arivah »)

587, n 1, l 5 les trente pauvres (au lieu de  $d_{l}x$ )

588, n 1 il s'agit de la néomenie

591, l 24 1 ishtigåq

614 Suppr le rappel de note (2) 3 = 2, 4 = 3)

n 1 son', 1 san'.

635, n 1, cfr 549, n 2, 645, n 3 Le mot samad (όλοσφυρου) fut anathematise pai le catéchisme byzantin jusqu'à sa justification en mars-juin 1180 par Manuel Comnène, qui fit i ayer l'anathème par le patriarche Théodose, en le menaçant d'en appeler au Pape (Nicetas VII, 139, ap Fleury). Cfr demonstration de Piei le Lombard, attaquee à tort par Joachim de Flore

637 interventir les notes 4 et 5

611, n 3 cfr. Paul de Sidon (ms Paris, 165, ch XXI)

654, l. 14 supp. « 1° »; l. 20 « 2° » = 1°

659, n 1 lire LXXVI.

667 renuméroter les rappels de notes.

677, l 9 wojoûb, n 3 Zerdrt, p 29 684, n 6 qhonyah, I, 83 685, l 4 tajalla!

 $690 ext{ seq} ext{ } ho\hat{u}r ext{ est la forme}$  at abe exacte

692, n 3 « Auraient soif », cori « crieiaient au secours ».
709, n 1 subjective, corr.

719, n 4 liosanni, coir li'asonna (Sarraj, loma', 222. Qasimi) 721, n 2 sabienne, coir. sabeenne

757, n 6 + Thawiî (ap Ibn 'Arabî, mohâd, I, 172) et Ibn 'Iyâd (ap Mohâsibî, makâsib, 101)

764, n 1 1 f 330b

785, n 2 1 zohádah

813, l 21 \ ash'år wa monååt

840, dern l J'avais écrit volète

889, dern l rappel de note omis, réferant à p 702

9/8 renumeroter les rappels de notes en augmentant d'une unite à partir du second (6) de la l 10, et suppr (10) / 18 921, n 1 l précedente 929, l 22 (4) est à transposer

929, l 22 (4) est à transposer à l 10, en remplaçant par (2), l 22

Chapitre XV (par numeros d'ordre)

170-d + ms Solaym. 97, Sh Ali 269-270.

178-c sadáqah wa siddiq, Caire, 1323, p 24, 75 281-b . sermon, ap 370-i, f 117 289 Ibn Roshd Qoitobi (+520) Y transfere: 461-a

364 Ibn Mamoûn Bata'ıhî (+ 580) a ta'rîkh al Âmır, extr ap 618 a

370 q cfi 535-b—h ro'oùs al quwârîr, Caire, 1332, p 58— 1 qossâs, ms Leid Warn. 998, t 135

421-a + t I, 75

433-a 'Omoûmî, 3837, Lalelı, 1376 l'attrıbue a Zarqânî + 1122)

461 A transferer en 289

512-7 majmoû'at al rasa'ıl al kobra, Caire, 1323, I, 73, II, 98

535 lbn Qayım al Jawzıyah (+752) a madarıy al salıktın, Caire, 1332, I, 103, II, 20, 114, III, 140 — b itridadi Ibn al Jawzi 'ala'l Ghazalı, ms Walı a Dın, majm 1684, f 209b, 213a

591, n 1 a) par son fils 'Isa. 618-a = Khitat, I, 459-460

703 Shahzade Kurkut (+ 918 a Harimi, ms Faydiyah 1763 in

fine (cfr 541-b)
722 'Aldal Dîn 'Olwan(+936)

a jawhar mahboûk, Damas, 1329, p 68, v 8

730-a ms Walt al Din, majm. 1684, f 357b

862 et 919 suppr. b apiès «809»

930-a 1790, 1 1290

959, l Nabhani. a jami karamāt ., Caire, I, 403

960, 1 Salâmî.

1089 M b Monawwar Mihnawi · a Ası dr al tawhid, ed Zhukovski, Petersbourg, 1899, p 84.

1170 c · trad angl Gladwin,

1227 Zavn al 'Abidin Shirwani (+ 1258) a bostan-i-siyahat, Tehéran. 1310, p 27-28 (cfr. 1081 a)

1228 Ma'soum 'Ali Shah Ni'mati a tara'iq al haqa'iq, lith Teheran

1330 bis Khata'î (ps de Shâh Isma'îl) a diwân, ms Paris, supp tuic, 1307, f 15b.

1378 Kopruluzadé Mohammad Fou ad a l'unk Adabiyatende ilk mutasawwisser, Stamboul, 1919, p. 19, 172, 474-176, 331

1392 = 'Abd al samad, samman, vers 1760

1393 Noûr al Dîn Ranîrî, d'Atjeh a tibyan fi ma'rifat al adyan, ms. Leid 3291, f. 93 (cite b) — b / tla' if al usi ar (cfi R MM, XXXIX, 47)

1415 Solayınan Nadwî · a critique de 1695 (ap revue Ma'arıf, A'zamgarh, 1915)

1431 trad. ethiopienne de 462-a (selon Conti Rossini)

1540-a, 1 3 1 notes

1636-c Storra della porsia persiana, Tolino, 1894, t I, 186, 189, 202, 205, 208

1637 H W Clarke trad de 1135-a et 1126-a en 3 vol , 1891

1644 Osw H Parry a Six months in asyrian monastery, London, 1895, p 363, 367, 371, 372

1712 Victoria de Bunsen a the sou! of a Furk, London, J Lane, 1910, p. 79 (comm D B Macdonald)

# INDEX

#### I - TABLE DES NOMS PROPRES.

N.-B. — On a suivi, pour les abréviations, le système Brockelmann ·  $\alpha = aboû - b = bn - A = Ahmad - H = Hasan - Hy =$ Hosayn - 'AA = 'Abdallah - 'AR = 'Abd al Rahman - 'A = 'Abd - M = Mohammad - Yq = Ya'qoub » L'article al est normalement supprime - Completer les noms \* giace au chap XV

- 'Abbad, 562, 653, 695, 701
- 'Abdak, 727.
- 'AA-b Hilâl, 792
- --- Ja'far, 126
- Maymoûn, 67, 75, 79, 140, 734
- — 'Omar, 676, 726
- 'A Karîm-b 'AWahıd 129
- 'A Malık iskâf, 761
- 'A Wadoûd-b Sa'îd, 129
- 'A Wahid-b Zayd, 608, 692, 696, 751, 756, 787
- [ABOU] a 'Abbâs b. 'A 'Azîz, 304
- 'Ali Fasawi Farisi\*, 62, 576, 591
- - Katıb, 777
- 'Atahiyah, 149-150, 780
- Avyoub, 447, 726
- Azhar, 14
- Bakr, 336, 507, 655, 721, 730, 739, 742, 887
- Bayhas, 707, 785

- Dharr, 585, 721, 726, 729,

- Hamzah Baghdadi, 28, 39, 100, 472, 682, 691, 717, 796.
- Hanifah, 538, 577, 581, 614, 646, 655, 665, 716, 737, 774
- Harith, 303.
- Hashim, 544, 554 sq. 568, 571, 577, 614, 624, 606, 677, 711,715
- -- Koûfi, 618, 730
- Hatım-b Hıbban, 738
- Hazım, 624
- Hodhayl 'Allâf
- Holman, 362
- Isra'îl, 779.
- Makhila, 124.
- No'aym, 404
- Nowas, 322, 797, 917 sq.
- 'Omar M b Yousof\*, 11, 163, 217, 279 sq
  Sa'id\* Ibn abi'l Khayr.
  Sho'ayb Qallal, 696

- Sawda, 557

- Tahu (moqri), 241.

- (qai mati), 736

- Thawi Kalbi, 25, 467

- Yoûsof, 715

Ahraham, 465, 503, 741, 747, 849, 852, 854, 875

Adam, 483, 503, 596, 599 sq 687, 699, 712, 743, 864 sq, 869 sq, 874, 893, 899

A b Fans, 123, 125

-- Fatik Raziaz, 6, 96, 134, 270, 300, 308, 318

— — M b 'Imrân Jondî, 94, 106, 807

Ahsa'î, 928

Akh Mohassin, 66.

Akhtal, 506

'Alâ al Dawlah\* Simudnî

Albizzi (B), 774

'Alt (le Khalife), 242, 506 sq., 655, 676, 677 sq., 701, 722, 727, 730, 748.

- b A Hasib, 81.

- b Hosayn, 229.

- b. 'Isa Ibn 'Isa

- - Mowaffag, 693, 756

- - Rabban, 482

- - Sahl, 96

- Rida, 141, 677, 894, 901
'Allaf, 37, 480, 483, 487, 535,

553, 560 sq, 614, 653, 673, 695, 717, 730.

'Algamah, 585

Amedroz, 195, 208, 216, 261.

'Amili (B)\*, 590, 886

'Ammar, 729

'Amr-b.'Obayd, 491, 625, 673

- Fa'ıd Oswarî, 482, 625

- - 'Othman' Makki.

Anastase (R P)\*. 456 'Anbari, 569, 711 Antakî (A b 'Asım), 472, 565, 588, 607, 618, 670, 776, 780 Aqta' (a Yq), 2, 62 As'ad b Moûsa, 682 Asfar, 676 Ash'aiî, 467, 480 554 sq. 560 sq. 568 570, 615, 627 sq, 636, 649 sg , 654, 657 sg , 665, 670, 672. 677 sq . 695. 737 Asın Palacios, 471, 589, 690, 691, 782, 785, 840, 905 'Askari (H), 612 'Attâbî, 913 Augustin (S), 326 'Attar\*, 436, 451, 845, 939 Awaruf\*, 240, 245 Awzá'î. 864 'Ayıshah, 336, 725, 743, 848, 850. 'Aynî (Badı)\*, 791, 802 Ayyoûb Sikhtiyanî, 755 sq 'Azâzîl Sajan (875) 'Azzaz, 418

# В

Bàbak 453
Badawi\*, 428
Baghdàdì ('A Qâhir)\*, 328, 333, 777
Bailloud, 347.
Bakr, 617, 672, 677
Balabânî\*, 343, 421, 789
Balàdhorî, 75
Balkhî (a. H.), 309
Balkhî (a Zayd)\*, 19
Bâqıllânî\*, 137, 364, 481, 487, 550, 552, 572, 585, 613, 628, 677, 681, 703, 737
Bâqır (M.), 501, 722.
Baqlı (Roûzbahân)\*, 346, 374,

687, 816, 828, 844-905, 923, 939 Barbah att, 543, 597 Barbier de Meynard, 168, 917 Bashshar-b Bord, 170, 187, 195, 754, 757, 797 Basrî Hasan - (a Hy), 123 - (a Hy), 561, 564, 565, 647, 653 Bayan, 865 Bayezid. Bistâmî Bazigh, 696 Bergstrasser, 786 Bevan, 848. Bernard (S), 855 Biroûnî, 76, 79, 815, 940 Bishr Haff, 277, 611, 613, 617, 756, 777. Bistâmî (a Yazîd), 36, 133, 277, 391, 413, 414, 438, 472, 485, 512, 528, 612, 688, 690, 692, 712, 747, 753, 757, 777, 787, 851, 856, 886, 909, 929. Blavatsky, 107 Blochet, 411 Bohloul, 457, 932 Bohtorî, 918 Bokhari, 33, 592, 732, 774, 778 Bokhtyéshoù' (G), 482 Bonânî, 692, 756 Bondar-b Hy, 447 Boûni\*, 932 Bozorg, 83 Browne (E -G.)\*, 75, 233, 251, 323, 941 Burton (R), 797

C

Carlyle, 704 Casanova (P.), 884, 933 Chasles, 702
Chesterton (G -K), 858
Christine l'admirable (Ste), 313
Clermont Ganneau, 831

D

Dabbas, 227, 240 Damiri\*, 164 Damrah-b Hanzalah, 18 Danıyalı, 76\* Daoûwani, 938 Daqqaq, 404, 695 777, 779, 809 Darani, 472, 540, 690, 717, 737, 751 sq., 787, 876. Darımî, 640 Dasougi\*, 428 David, 661, 662, 737 Dâwoûd (Zahirî), 168, 487, 569, 579, 592, 655 715 b Mo'adh, 337, 77\* - b Mohabhir, 543 De Goeje, 734 Descartes, 482, 531, 544, 887 Dhahabi\*, 28, 269, 389, 394. Dhou'l Noûn Misi ? Dimishqî (a 'Amr), 497, 818, 919 - (Qasım), 592 Dirar, 345, 552, 646, 695 715. 717, 740 Dolonjá wí\*, 248 sq., 354, 420 Doggi, 41, 812 Douri (Haytham), 797 - (Ibn Farrokhân), 807 Dozy\*, 325, 328, 938 Druzes, 483, 508, 568, 589, 630, 699, 702, 774, 801 Dusares, 686

E

Eckhart, 789

Elias de Nisibe\*, 911 Eschyle, 173 Eyoub. a Ayyoûb

F

Fadl Horoufi\* 429 Fânsoûrî\*, 442. Farabi, 529, 562, 566, 595, 627, 631, 636, 692, 695 Farghani (Ibn Khodhyan)\*, 373. **--** \*426, 631, 821 Faridi\*, 86 Fais Dinawari\*, 95,125, 235, 299, 305, 334, 337, 806, 813 sq - Shidyaq, 591 Farqad Sınjî, 755 Faira, 575 - Ibn al Farrâ. Fasawî a. 'Alî Fatımah, 721. - Omawiyah, 310, 447 Fayyad, 832 Fir'awn Pharaon. Fluegel, 466, 845. Foûtî [Fowatî] (Hishâm), 653, 691 - (a Bakr), 40 Frazer, 324

G

Galien, 177
Ghalafi, 46
Ghassan, 865
Ghaylan, 538, 610
Ghazali (a Hamid)\*, 59, 189, 352, 370 sq., 483, 494, 550, 562, 575, 578, 582, 586, 660, 677, 688, 711, 715, 785, 793 sq., 840, 843, 852, 888, 892, 916, 926
— (A)\*, 871-872.

Ghiyath, 78, 79

Gholan Khalil, 39, 162, 438, 493, 541, 543, 609, 620, 666, 669 sq, 672, 682, 796.

Gobineau, 463

Goguyer, 819, 879 sq

Goldziher, 75, 134, 159, 171, 297, 384, 399, 470, 777, 854

Gorgani, 421, 514

Griffin, 590

H

Habîb, 609, 749 Habti, 790 Hadrami, 21, 52 Hanz\*, 439 Hafs, 345, 646, 717. Hajîmî, 696. Hajj Khalifah\*, 816 Hajjaj, 354 - b Forafisah, 337 Hallaj, 17-18, 20-21 Hamd, 1 sq , 309, 318, 334 Hamid\*, 211 sq , 229, 246 sq ,279-295, 311, 313, 770 Hamzah-b a Daygham, 175 Hanafi\*, 391 Hannoûnah, 454, 459. Harawî (Ansârî)\*, 367, 535, 788, 815, 906, 925 Harîrî ('Alî)\*, 419, 748 Haroûn-b.'Imrân, 266 Hasan b a Hasan Basri, 189. 282, 284 sq , 468, 471, 480 sq., 485, 490, 501, 511, 589, 610, 612.1620, 625, 668, 672 sq., 678, 683, 688, 692, 706 sq., 730, 743, 748 sq., 754 sq., 774, 777, 781, 831, 888 – b. Airoûd\*, 351 Hâshimî (a Bakr)\*, 251, 335 Wasıtî

- (M b 'Isa'), 919 Hatım, 753 Haydarah, 251, 333 Haykal [Haykali = Shakir], 333, 744,850 Haytamî\*, 360, 393, 865, 78\* Herbelot\*, 105, 323, Hess, 132. Hibatallah, 153, 155. Hisham-b Hakam, 483, 507, 511, 543, 548, 551, 554, 560, 580, 610, 649, 655. Hodhayfah, 491, 499, 668, 675, 721, 726, 755 Hojwiri\*, 327, 408, 815, 825, 921 Holwani, 21, 103, 301, 760 Horayfish\*, 434 Horten\*, 535 Hy-h.Mansour, 20 Houd, 383. Howell, 571 Huart, 151, 186, 412 Hugel, 794 Huysmans, 798, 931

I

Iblîs Satan [IBN] b. 'Abbas, 584, 678, 711, 741, 743, 848, 850, 864. - 'A. Samad, 220, 288 sq , 311. - abî' l'Awja, 162, 617 - Dhayb, 756, 773 — — Hawwaii, 45, 690, 752. -- 'l Khayr\*, 399, 407, 437, 452, 604, 777, 787, 907 — — Sa'dân, 105, 402 - Tahır, 74, 156 - Tawbah, 100 - - Zayd, 779 - Adham, 390, 472, 511, 540, 585, 749, 778

85 Ibn 'Aqîl\*, 366, 740, 865, 869 - 'Atabî\*, 37, 354, 356, 377, 405, 455, 593, 598, 611, 615, 644, 686, 702, 741, 753, 787, 789, 793 sq, 801, 840, 866, 901, 927, 938, 77\* - 'Atð\*, 5, 43 sq., 134 135, 260-**261**, **267**, **271**, **272**, **277**, **346**, 473, 484, 492, 496, 530, 557, 593, 618 sq, 623, 682, 693, 718, 729, 732, 743, 745, 758, 776 sq , 787, 812, 852, 907, 924— 'Ayyash, 216, 25 \, 275, 289, 316 - Azraq, 106, 110, 130, 273, 807 - Baboûyeh\*, 152, 153, 467, 697, 783, 792 - Bakoûyèh\*, 334 - Barrajan, 341, 601, 821, 847 - Bashshår, 757 — Battah 'Okbarî - Battoûtah\*, 82 - Bilal, 144 - Bishr, 11, 227, 252, 337, 806. – Bohloûl\*, 216, 279 — Bord Bashshar - Da'i\*, 792, 815 - Daqîq al 'Id, 627, 777 - Dâwoûd\*, 11, 114, 158, 163-182, 798. - Fårid, 360, 392, 425, 531 - Fáris, 576, 744. — Farrá, 589, 640 - For at, 165, 207, 226 - Foûrak, 585, 711, 737, 739

- Ghazzál\*, 377

— — Haytamî

- Hakam, Hisham,

- Haddad\*, 122, 296, 587

— Hajai 'Asqalanı\* 392, 757.

\*86 INDEX

Ibn Hammad, 251

- --217,745,778
- Hamdan, 72, 118, 205, 821
- Hanhal, 29, 121, 493, 510, 512, 579, 592, 611, 614 sq, 620, 627, 658 sq., 669, 692, 715 sq, 728, 743, 756 sq, 776, 861
- Hayit, 600, 617, 684, 737
- Haysam, 614, 639, 885
- Hayyawayh, 300, 805
- Hazm\*, 87, 137, 364, 783, 836, 853
- Hobayrah, 640
- Hobaysh, 47
- Ibad, 738 sq
- 'lsa, 5, 11, 114, 209, 2:3, 231, 240, 246
- 'Iyad, 472, 585, 687, 728, 757
- Jami', 174, 181
- -- Jawzî\*, 373, 528, 689, 757, 783, 805, 823, 871
- Juni, 575, 576 711
- Jondi, 402, 807
- Kall, 92
- Kamalpasha\*, 550, 790, 794
- Karram, 77, 538, 549, 554, 568, 581, 585, 600, 607, 614 sq, 634, 650 sq, 669 sq, 680, 737 sq, 745, 777, 838, 862, 885
- Kawkab, 70.
- Kaysan, 481, 551, 730
- Khafff\*, 5, 81, 100, 268, 309 sq, 318 334, 363, 411, 419, 444 sq, 492, 777 sq, 855
- Khalawayh, 244, 576
- Khallikan\*, 75 352, 393.
- Khaldoun\*, 373, 788, 911.
- Kollab, 29, 37, 554, 580, 649 sq , 656, 743, 861
- Mamshadh, 259

Ibn Manik, 806

- Mansour, 333
- Mardouyeh, 123
- Masariah, 529, 604, 737
- Mas'oud, 212, 585, 665, 722, 749, 861
- Matai, 234
- Maymoûn 'AA -b-M
- Mobarak, 467, 585, 756
- Mojahid, 210, 240-245
- Monajja, 506.
- Moqalla', 75.
- Moqsım, 243
- Mo'tazz, 168, 570
- Nadîm\*, 815
- 'Okkashah, 193, 510, 696, 745, 774.
- Oshnàni\*, 12, 219, 280
- 'Oyaynah, 493, 678, 756, 802.
- Qauh\*, 663
- Qasyi, 664, 832, 838
- Qayim, 181, 850
- Qodamah, 593
- Qotaybah, 777
- Qozman, 176
- Ráhawayh, 599, 715.
- Rawandi, 148, 227, 547, 560, 568, 575, 578, 613, 617, 631, 653
- Razîn, 444
- Razzâm (Rizâm), 78
- Roshd, 578, 582, 709, 754,
- -- Rouh\*, 144, 146, 159, 219, 350
- Rouhan, 273, 808
- Roumi, 174, 180, 307, 137, 797
- Salim, 29, 245, 361, 514, 612, 625 sq, 651, 660, 684, 777
- Sam'oùn, 777.

Ibn Sawdakın\*, 35, 382.

- Shabib, 865

- Shannaboûdh, 243

- Shayban, 54, 190, 402

— Sıma'oûnà\*, 687

- Sîna, 168, 529, 552, 562, 570, 754, 794, 795, 912

— Sirîn, 707, 756

- Soray, \*, 34, 163 sq , 586, 732

— Taymıyah\*, 386, 392, 455, 525, 623, 675, 853

- Tigtaga\*, 397

— Torjomán, 833, 853, 895

- Wahshiyah, 590

- Zaghdoun\*, 435, 753.

- Zanji\*, 195, 236, 248 sq Ibrahim Abraham.

- Ibn Adham, Ibn Shayhan

-- -b. Fâtık. 6, 8, 10, 47-48, 102, 265, 301, 623, 761, 806

- Holwani, 70

--- -b Jonayd, 764

- Khawwas, 11, 59, 777, 885

--- -b 'Olayyah, 655

--- -b Sam'oûn, 130.

Îjî, 786

'Iılî, 223, 684, 896.

Ikhwan al safa, 179, 399, 471, 590

'Ikumah, 773

Imbert-Gourbeyre, 102

'Imrân-b Moûsa, 762.

Istahânî (Hamzah), 322

- (Aghani), 917

Isfara'ını, 485, 553, 585, 614, 711,

717, 754

Isfinjani, 806.

Isma'îl Haqqî\*, 383

'Iyad\*, 372, 394, 732

J

Jabir-b Hayyan, 750

- Jo'ff, 351, 678, 721

Ja'lar Sådıq, 339, 472, 496, 570, 592, 609, 612, 629, 645, 655, 667, 732 sq , 736, 743.

Ja'far-b Havyan (a Shaykh), 571, 819

Jahiz, 180, 538, 561, 568, 569, 575, 611, 655, 673, 702, 725, 738, 913.

Jahm, 544, 548, 551, 559, 580, 614 sq , 634 sq , 646, 653 sq , 668, 689, 701, 743

Jakoûs\*, 377

Jámí\*, 341, 785 sq , 789

Jamîl, 177

Jannabi, 71, 75, 732, 734

Jawnpoûrî, 86, 346

Jazarî (Shams), 849

Jazoùli, 745

Jesus, 379, 440, 594, 600 sq, 683-687, 739, 743, 751, 768, 711, 781, 785, 833, 852, 941

Jıldakî\*, 923, 929

Jîlî ('AK)\*, 412, 416, 521, 687, 741, 866, 876, 928, 938

Job, 379, 503, 624, 899, 924.

Jobba'î\*, 106, 137, 361, 611, 615, 647, 666, 677, 679, 703, 715, 736, 871.

Jomayli, 444

Jonayd, 2, 10, 11, 33-38, 45, 62, 192, 313, 326, 440, 448, 454, 458, 473, 476, 492 sq , 522, 525, 527, 535, 546, 556, 608, 619 sq , 623, 740 sq , 776, 780, 852, 858, 871, 885, 887, 891, 911

Jones\*, 87, 909

Joraytî, 260, 857 Jorjânî, 356, 556, 576, 911 Jowaynî\*, 75, 345, 554, 562, 653, 668, 711, 717 Judas Iscanote, 934

#### K

Ka'b-b Zohayr, 838 Ka'bi\*, 88, 515, 560, 677 Kabilî, 792 Kahmas, 696. Kalabadhi\*, 327, 338, 718, 775. 778, 925 Kankai, 792 Karabisi, 467, 592 Kattani, 55, 754, 919 Kawiani, 790 Kayyal, 631, 837 Kázarini, 659 Kazaroûnî, 410 - (Sa'îd)\*, 795. Khafaji\*, 360, 424, 489. Khalaf, 78. Khalî', 310, 322, 917 Khagani, 208 Kharrat, 788. Kharıâz (a. : a'îd), 27, 473, 483. 513, 593, 626, 737, 742, 889, 938 , Kharioûbî, 790 Khashîsh, 662, 750. Khasibi, 351, 649 Khatib\*, 920 Khazım, 608, 609 Khidr (Khadu), 435, 503, 537, 585, 718 Kholdi\*, 402 Khorgani, 426 Khoza'i, 243 Kierkegaard, 800 Kîlânî\*, 327, 394, 411 sq , 512, 514, 620, 741, 764 sq , 794, 939 Kındî ('A Masîh), 648 Kırmanı (mieux Karanbanî), 16.; Kolayb, 750 Kolthoum, 717 Kotobî\*, 317 Kremer\*, 426

#### $\mathbf{L}$

Lammens\*, 75 Landberg, 591 Lang, 463 Leon l'Africain, 286, 432, 458, 798 Listing, 577

## M

Ma'a11f\*, 58, 316, 627, 906 Macdonald, 134, 457 Mada mî, 127 Madara'î, 316 Maghubî (a 'AA), 54 - a 'Othm ), 754, 919 Mahdî, 144 Mahir (A.), 355 Maimonide, 529, 887 Makhoûl, 27 Makhzoûmı (Tâhır), 51 Makki ('Amr-b 'Othm ), 2, 32-33, 35, 54, 56, 57, 64, 101, 369, 401, 448, 484, 571, 667, 796, - (a Tâlıb)\*, 65, 362, 494, 514. 628, 893, 935, - (Ja'far)\*, 371 Malati, 510, 708. Malık, 467, 487, 569, 581, 624, 668, 672, 706, 715 sq , 730, 737, 756, 774 sq , 797 Mallarme, 705 Ma'moun, 203 Manès, 317

Manuel Compène, 78\* Mansoûr  $= Hall \hat{a}_{l}$ . — b 'Ammar, 472 — billah, 355 — Harawi, 305 Magdisî, 815 Maqdısî (Ibn Tâhır)\*, 776-781, 798 - ('Izz)\*, 326, 433, 664, 776 sq 871 sq, 927. Marçais\*, 932 Marco Polo, 109 Margoliouth, 242, 480, 913 Marie des Vallées, 763, 935 Marisi (Bishr), 501, 554-555, 568. 651, 655 Ma'roûf Karkhî, 360, 397, 504, 540, 757, 777, 938 Martin (R) 926 Marw-al-Roùdhi, 71, 78, 80 Mas'oûdî\*, 88, 179 Matoridi, 560. Mawardi, 195 Mawsili (F.), 796. Maybodhi\*, 21, 427. - (a H)\*, 791 Maymoun Qaddah, 618, 656 Maysarah, 543, 847 Mazâbilî, 134, 530 Mazarî, 865 Mille et une Nuits, 209 Minorsky, 690 Mirdas, 748 Miskawayh\*, 739, 837 Misif (Dhou'l Noun), 37, 191, 457. 540, 612, 661, 756, 776, 787. 841, 887. - Nıyâzî Mo'adhdhal, 917 Moʻammar, 553, 611, 653, 656

Moharrad, 487, 797

Modar, 696 Mofaddal, 581 Mofid, 157, 350, 792 Moflih, 201, 288, 76\* Moghazılî, 754 Moghirah, 592, 616, 662, 895 Mohammad, 383, 396, 424, 465, 502 sq, 506 sq, 536, 548, 596, 629, 678, 719 sq , 725, 727, 736, 737, 741-747, 753, 820, 830-862, 867-868, 884, 898 sq — b A., 17 Ghalib, 258. — b Ishaq, 107 — b 'Omar, 93 b Sa'dân, 69, 278 Mohasibî, 26, 45, 411, 480, 493, 510, 512, 535, 540, 543, 554 sq , 581, 592, 608, 618, 660, 675, 692 696, 709, 717, 722, 723, 742, 746, 750 sq , 757 sq., 777, 819, 919, 922. Mohassin, 262 Moise, 365, 379, 503, 537, 585, 657, 741 sq , 844-846, 858, 862, 870 Mo'1z2 (Ma'add), 487, 556, 561, 588, 596, 648, 700, 886 Molina, 564. Mollå 'AR\*, 436. Monawi\*, 816. Moqatil, 520, 577, 584, 607, 671, 703, 736, 78\* Moqtadir\*, 199-206, 238, 287, 457, 728, 729 Mordar, 58, 617, 629, 710, 785. Morrah Hamdanî, 757. Morsi\*, 770, 777. Morta'ish, 300 Mosaffar Sıbtî\*, 432 Mosaylımah, 792.

Mo'tadid, 202
Motanabbî, 14, 58, 209, 619, 906, 918
Motairif, 777
Mou'mil (mieux Mo'ammal), 175
Mou'nis, 205-206, 214
Moûsa-b a Dori, 15
— b.Khalaf, 165
Mowaffaq, 202.
Mozaffar Gholâm Jamil, 278.
Mozani, 166, 587, 779
Mozayîn (ou Mozni), 80
Mozni\*, 643
Munk, 550

## N

Nabhani\*, 797 Nabolosi\*, 360, 594, 623, 721, 790, 798 sq Nahrajouri (a Yq), 4, 11, 54, 55, 100 Na'im-b Hammad, 799 Najjar, 646 Naım-b Ista'il, 866 Naragi\*, 347, 590 Nasafî, 80 - 340, 535 Nashî, 158, 575, 579 Nasr Qoshoùri, 5, 213, 236-237, 239, 250, 261, 270, 287, 294. 315, 361, 821 Nasrábádhi, 407, 693, 764 Nawawi, 703, 745 Nawbakht (Banoû), 143-146, 159. Nawbakhti (a Sahi), 88, 146-151, 153-157, 207, 227, 361 Nazzám, 58, 485, 487, 492, 511, 538, 552, 553, 569, 630, 653, 665, 674, 711, 717, 722. Nesimi\*, 341, 440 Nibaji, 662

Nicholson\*, 327, 329, 422, 805 Niftawayh, 158, 181 Niyazî\*, 428, 440, 600 Noé, 738, 747, 862 Noseurs, 351, 508, 600, 629, 699, 860, 887 Nouri, 38 sq., 447, 447, 540, 619, 780, 787, 924 — ('A Ahad)\*, 371

## 0

'Obaydallah, 503, 735, 745 - b M , 335 sq Obayy, 242, 620 'Okbari (Ibn Battah), 584, 774 'Olaymî, 847 'Olwan, 780, 782 'Omar, 728, 730 'Omai II, 164 'Omar-b Shallouveh, 334. 'Omail (Amin)\*, 396, 398, 446 - (M b. H), 144, 145, 152, 154 Omayyah, 170 Omm 'Amr, 234 - Hosayn, 10 'Oıdî, 394 Orsola Benincasa, 526 Osamah, 726. 'Othman, 242 'Otoufi, 304 Ouvaroff, 916

#### P

Paquignon\*, 434
Pascal, 433, 477, 587, 886
Patanjali, 931
Paul de Sidon, 78\*
Pavet, 329.
Pharaon, 416, 645, 935-939
Pierre d'Abano, 469.
Pierre II de Damas, 224

Platon, 177, 591, 641 Plotin, 570, 589, 630 (« Theologie d Arrstote ») Postel, 771

Q

Oabisf, 373 Qabous, 909, 918 Qahtabî, 663 Qa'ım, 640 Qalânısî, 305. Qalhâtî, 797 Qandilî, 808. Qannad, 49, 97, 807. Qarî, 328, 357 Qaroun, 876 Qarmates, 66, 72 80, 109, 208, 230, 233, 341, 474, 487, 544, 566, 571, 596, 600 sq, 630, 656, 680, 690, 698, 730-736. Qasımı, 713 sq Qasrî, 273 Qassár, 306. Qatadah, 754 Qaysi (Hayyan), 618, 620 — Von Rabáh Oazwini (a H), 640 - (a Y)\*, 317, 322 - (Zak)\*, 131, 283, 316 Qonawi\*, 905 Qonna'ı (Hamd), 238 - (M), 245, 251, 264 Qorashi ('AA), 744. -- (Shihab), 410 \* Qortobi\*, 371 Qoshayri\*, 57, 323, 404, 638, 686, 688, 805, 815, 825, 925 Qostá, 483, 518 Qotrob, 572, 78\* Ooûndoûzî, 823.

R Rabah Qaysî, 45, 695, 750 Rábi'ah, 276, 374 Radi\*, 24, 238, 252 Rághib\*, 322, 561 -- pasha\*, 785 Ramli, 756 Raqashi (Yazid), 612, 672, 678, 749, 756 Rásibi\*, 22, 229, 731. Rázi (a Hátim), 78, 735 — ('AR), 79, 627. — (Fakhr)\*, 539, 556, 711, 785 sq, 789 - (Ja'far), 403 Zak.), 71, 487, 630. — (M b 736, 78\*. — (Najin)\*, 525, 766, 939 — Yahya-b Moʻâdh. — (Yoûsof b Hy), 35, 684, 751, 808 Reiske, 156, 323 Renan, 133 Ribera, 176. Rida (HW), 201, 435 Rifa'i, 417 Ritschl, 800 Ro'ini, 737. Rogbah, 696 Roudhbari, 686. Roûhâniyoûn (ou mieux Roûhâniyah), 482, 662, 727, 930, 78\* Roumi (Jalal)\*, 387, 416, 422, 439, 532, 701, 741, 766, 862, 916. --- (A)\*, 423 - (Sadr), 789. Roûzbahân Baqlî Rowaym, 38, 168, 777

Russell, 702

 $\mathbf{S}$ 

Sabbah (Hasan), 608, 631 Sabi, 815 såhıb al badhr, 735 - - khal, 74, 735, 941 - naqah, 734. — — zohoùr, 734 Sahl Tostarî Sa'id-b Mosayyıb, 777. Sajah, 792 Sakhawî, 392 Saladın (Salah al Dîn), 745 Salman, 507 Salomon, 899, 903, 932 Samarqandi (R Kh), 104 Samarri, 247, 262, 731, 777, 821. - ('Alî), 159 — (Youngs), 865 Sandiyouni\*, 428 Sanoûsî, 556, 739. — (Senoussi)\*, 343, 429 Santillana, 713 Sagalli, 29 Saq11, 144. Sarraj\*, 306, 324, 777 Sarsari, 392, 629, 833 Satan, 415-416, 625, 628, 712, 767, 792, 797, 798, 816, 864-877, 884, 934 sq Satok Qara Khan, 91. Sa'wî, 126 Saydalani\*, 338. Sayyarî (Qasım), 695, 718, 754,904. - (A W.), 744. Sayyıd Mortada\*, 396 - Sharîf Jonjanî Schrieke, 848 Shabbas, 339 Shabistarî\*, 424, 798 Shadhilî\*, 360, 424, 594, 777.

Shafi'i, 577, 579, 672, 703, 709, 710, 715 sq, 720, 733, 774, 785, 795 Shaghab, 42, 199, 237, 287 Shaku (= Haykali), 252, 333, 337. Shalmaghani, 373, 695. Shaqiq, 777, 780 Sha'rânî, 80, 333, 735 Sha'rawî\*, 328, 352, 393, 793 Sharik, 848, 850 Shaybani, 796 Shaylamah, 142, 144. Shibli, 9, 41, 191, 260, 302 sq., 306, 309, 314, 320-321, 397, 406, 438, 440, 446 sq., 455, 526, 546, 682, 745, 762, 779, 866, 895, 936 sq -- (+ 769/1367), 868 sq., 932 Shihabi, 731 Shîrazî (Sadr)\*, 436, 562, 564, 827, 938 Shirwanî\*, 389 Shivi ajpouri\*, 441 Shoshtarî\*, 532, 799, 77\*. Shoùshtari\* (Noùr Allâh), 350 Sibawayh, 573 Sibt Ibn al Jawzî\*, 769 Silafî\*, 389 Simnanî\*, 397, 486 Slane\*, 923. Snouck, 327, 759, 846 Sobkî\*, 677 Sohrawardi d'Alep\*, 525, 561, 564, 636, 815, 927, 931. — (a N ), 777 - ('Omaı)\* de Bagdad, 59, 394, 425, 684 Soloúkí, 95 So'louki, 585, 673 Solamí\*, 258, 277, 700, 744, 777, 780, 791, 805.

Somnoûn, 39, 47, 97, 192, 924 Soûlt\*, 74, 322, 920. Soûst, 55. Soyoûtt\*, 396. Stendhal, 173 Suarez, 615

T

Tabarî\*, 17, 345, 507, 659 -- (Ibn a Zar'ah), 403 Taftazânî, 576 Tait, 577 Taligani (mieux Talagani), 105, 119-120 Tamimi (No'man), 735 Tanoùkhi\*, 93, 106, 131, 154, 335, 920. Tatari, 147 Tawfi\*, 384 Tawhidi\*, 348, 908 Térèse de Jesus (Ste), 840 Tertullien, 671, 771. Tha'alıbî\*, 112 Tha'lab, 187 Thawrî (Sofyan), 25, 72, 467, 472, 585, 729, 737, 756, 757, 796 sq., 801, 831, 885, 899 " Theologie d'Aristote , 566, 695. Tholuck, 323, 328, 426. Tına'oûtî Warjalânî, 568, 584, 656, 849, 886. Tırmıdhî (Hakîm), 467, 473, 593 — (M b Hamid), 698 Toroùghabdhî, 89 Tortoùshi\*, 926 Tostarî (Sahl-b 'AA), 10, 23, 28-32, 138, 473, 476, 484, 487, 494, 502, 513, 518, 530, 579, 593, 601, 645, 666, 669, 672, 677, 688, 704, 737, 741, 832.

— (Tahir), 134 Toûsî (Nasîi)\*, 525, 555, 564 — ('Abbasah), 321, 77\*

V

Vinci, 532

W

Waki', 620, 750 Wagidf, 493, 847 Warıâg (Ibn Hàroûn), 148, 227 Wasil, 610, 673, 708, 730 Wasiti\*, 485, 504, 540, 546, 585, 596, 657, 687, 695, 742, 744, 746, 783-784, 788, 795-796, 811 sq, 821, 829, 859, 869, 901, 934 sq Håshimi. - (a 'Ala)\*, 304 - (a Hy), 303 - (a. Yaman), 318 Watwat\*, 17 Whinfield\*, 323. Wohayb-b Khalid, 662. — b Waid, 697 Wionski, 931.

#### Y

Yafi'i\*, 390, 923
Yahya (= Jean-Baptiste),749,752.

— b 'Adi, 562

— b Mo'adh Razi, 19, 133, 513, 516, 609, 618, 666, 750 sqr, 776 sq, 794, 909

— Qattan, 656, 732.
Yaman-b 'Adi, 618
Yaqouti, 315, 807
Yastini, 790
Yesewi\*, 91, 440
Yezidis, 284, 398, 456, 901, 934
Younos-b.'Obayd, 756

Z

Za'farânî, 79 Zajjâjî, 673 Zamakhshatî, 786. Zanjî *Ibn Zanjî*, 732 Zarroûq, 698 Zayd, 722 Zaynab, 722 Zigabenus, 645, 746. Zikrawayh (Dhikrawayh), 734-735 Zohayr Atharî, 559 Źorqå, 792.

#### A

abad (opp azal), 644, 817 abdål, 754 adab, 773 sq 'adad, 471 adha, 305, 472 'adhab, 679 'adl, 616, 628 afdal, 725 ahad, 345. ahadıyah, 631. 'ahd, 410 ahlıyah, 542, 862 ahwat, 775 ajal, 488, 563, 612, 678, 681, 788 'ajz, 365, 485, 887 al, 576 'alam, 818. alıf, 819 'alımıyah, 564 'amal, 668 sq., 776, 795 'amil, 575 amanah, 479. 'amoud al nour, 832 amr, 624 sq, 657 sq, 727 ån, 552. ana' (l Haqq), 61, 341, 378, 395, 406, 412 sq., 423 sq., 440, 448, 455, 525, 765 sq, 793, 814, 936 ananiyah, 375.

anni(yah), 317, 487, 525, 565, 646, 834, 909 'angá, 375, 903 'agd al galb, 505, 739. 'agidah, 636 sq 'aql, 482 sq, 529, 542, 571, 664, 777, 832 'arad, 550 A'rat, 688 'Arafat, 838, 899, 904 'ard toûl 'Arif, 692 ma'rifah 'arıyah, 723. 'arsh, 663 ashraf. 230 asl, 491, 575, 578, 581. aslah, 505, 545, 617 athar, 536, 845, 888 ayat, 536 ayn, 130 'ayn (al jam'), 42, 260, 353, 369, 406, 626, 815 azal(ıyah), 470, 563, 564, 644, 649, 814 'azamàh, 450, 581, 819, 844 'azîmah, 709 'azm, 666

В

bå, 43 båb, 508, 853. ba'df, 129. badî, 495 bakhoùrdân, 767 bala, 619 sq , 626 balkafiyah, 640 baqå (opp. fanå), 609, 629, 818 bara'ah, 716, 748 barıyat, 298, 564 barzakh, 482, 679 bashar, 477, 521. basharah, 679. bashariyah, 516, 527, 641. basmalah, 472, 521. ba'th, 681 batın (opp zahır), 704 bay'ah, 719, 723, 730. bayn, 492, 707 sq , 889 baynounah, 639 bid'ah, 348 bidayah, 563 bikr, 486, bizrah, 470. bo'd. qui b borhan, 258

D

dat', 727. dà'î, 66, 496 da'ırah, 589, 890 dalîl, 715, 718, 789 damîr, 487. dastband, 307. da'wa, 59, 115, 132, 138, 191, 227, 229, 365, 468, 469, 622, 712 sq , 748, 781, 792, 834 dayjoûr, 817 dayr, 798 sq. dharfah, 550 dhat, 436, 640 sq dhikr, 340, 342, 475, 540, 545, 624, 812, 858 dimn, 577

din, 669 diya, 656 do'a, 779 donoùw, 598, 861 doirah, 901 doùn, 568, 641, 686

F

fadl, 616, 628 fahm, 704 fa'ıdah, 493, 555, 614 faloudhaj, 53. fana (opp baga), 37, 191, 525, 628, 635, 678, 682, 791 faqir, faqr, 45, 446, 777 tar', 578, 581 farash, 782, 840 fard, faildah, 30, 773 sq, 778, 783 faidániyah, 371 fasåd, 529 fasiq, 380, 706 sq. fawatih, 590 fayd, 436, 557, 905 fikr, 540, 544, 545, 858 firasab, 56 fitrah, 607. fotoûwah, 446, 935 fou'ad, 506, 518, 842. foûtah, 49, 50, 98, 271

G

ghadîr, 507 ghaflah, 490. ghalabah. 337, 392 ghâmid, 633 gharânîq, 847. gharîb, ghorbah, 175, 445, 740, 751, 819 ghawth, 754 ghayb, 31, 465, 500, 649. ghaybah, 145, 152, 159 ghibtah, 748 sq ghilàf, 481 ghilman, 690, 781 gholoùw, gholat, 139, 333, 338, 350, 519

H

hadath, 550 hadd, 676, 706 sq., 759 hadith (qodsi), 492, 510, 661 hadmah, 566 hadrah, 451, 631, 693 հայլե, 492, 494. hanz, 859, 867 hali, 275-279, 281, 283-284, 347-348, 587, 736, 756, 782, n. 1, 838 hakım, 680. hal, 30, 56, 134 sq , 337, 433, 493, 554 sq, 571, 576, 586. hallaj, 19, 69 hamm, 494 hanif (1yah), 99, 607, 670 haqfqah, 565, 568, 569, 702, 703, 777, 802, 822. Haqq, 307, 446, 565 sq., 568 sq., 641, 681, 757, 787, 801. — (b<sub>1</sub>), 302-303, 779, 884 harakah, 553, 713. hashabil, 298. hatif, 717 hawd, 682 hawl, 682 hayat, 652 sq. haykal, 124, 298, 481, 522, 819. hayla, 437-438 hayoula, 630 sq hazz, 678, 681, 737. huab, 699, 919, hikayah, 512, 576

hilyah, 913.

himmah, 327, 383, 494, 737, 834. hirfah, 83, 399, 410, 905. hît (hîb), 131-132 hodouth, 559 hojjah, 632. hokm, 521, 625, 706 sq, 719, 786 holoul, 139, 229, 338, 363, 395, 513, 518, 522, 527, 529, 551, 555, 696, 791, 794, 802, 833 horoûf, 575, 591 sg , 595 hoûr, 690 howa (howa), 254, 255, 517, 597, 606, 644, 713, 821, 881, 915, 937 howi(yah), 7, 115, 297, 637 hozn, 588, *7*51

I

'ıbâdah, 776 sq ıbahah, 189, 381, 716, 750, 776 'ibarah, 486, 501, 657, 715. ıbdå', 520 iblagh, 738 ıbn, 498 'ıbrah, 489, 583, 796. ıbtal, 648 ibtila, 46, 89, 493, 621, 759 ıdmar, 577. ıdmıhlal, 134, 529. ıdrak, 539 ıdtırar, 495, 623, 646. ıfk, 505 ıflas, 686 ifråd, 325, 327, 715, ıfshā, 132, 138, 362, 380, 445. ıftıgar, 812. ihdath, 650 ihram, 872 ıhsan, 529, 694. ihsas, 537, 780

ıjma', 185, 213, 345, 355, 359, 367, 372, 387, 674, 716 sq, 934 ntibad, 30, 62, 148, 715 ııtıma' 527 ıkhtırâm, 628, 838. ıkhtısas, 554. ikhtiyai, 613 ıktısab, 30, 614 ılham, 376, 489, 492, 717, 753 'illah, 379, 381 467, 553, 574 sq, 581, 595, 631, 641, 657 '1lm, 102, 467, 537, 553, 652 sq, 777. ıltıbas, 603, 817, 903 ımam(ah), 509, 720, 725, 738 'iman, 31, 513 565, 647, 660, 666, 668 sq , 778, 813 ımkan, 562, 786 ımtıza, 527, 551. ınabah, 667 'inayah, 610 infii ad, 326, 548, 604 sq ingilâb, 665 insån, 477 ınsılakh, 851 iqtida, 410 ıqtıda, 715 ıqtırân, 528, 580, 586, 715 1radah, 520, 624 sq 'irfan, 794, 893 ırja, 665, 672, 789 isharah, 41, 486, 715, 730, 776, 796, 879 'ishq, 436. ıshraq, 561 ıshtiqaq, 591 ıslâm, 565, 668 sq. isqat (al wasa'it), 61, 67 ism, 16, 470, 508, 549, 565, 575, 699 sq , 708

\_ a'zam, 420, 448 ʻısmah, 507, 726 ısnad, 65, 376, 805 istidial, 311, 514, 579 ıstîfå, 680. ıstıfa'ıyalı, 693 istighathah, 754 ıstıhalah, 529, 754 istilisan, 579, 775 istiläh, 711 ıstılam, 388, 495 istima', 511 sq ıstınbat, 44, 716, 718 istishab, 555, 715, 775 istisláli, 775 istitä'ah, 610 sq istitabah, 188 sq., 347, 354, 373 ıstıthna, 583-587, 660, 713, 784 istiwa, 597-634, 849 i'tibai, 467, 600 ı'tıdâl, 122, 782 i'tidhai, 353 ı'tıqad, 260 ı'tızal, 36 122, 608, 708 ıttıhad, 789, 794 ıttıla', 56, 905 ittisaf, 476, 642, 791. ittisal, 527 'iwad, 680, 812. 1'wijaj, 914, 921

ĭ

jabr, 610 sq
jafr, 592
jahbadhi, 266.
jam', 395, 406, 552
jandarali, 903
Jannah, 486, 689, 697
jawhar, 437, 546, 549, 550, 640, 650.
jihah, 554, 563, 571, 634, 886.

jınn, 80, 120, 134-135, 238, 390, 931
jısm, 549
jothmânî, 522.
joûd, 615, 618, 677
joz', 159

#### K

kabirah, 672, 676 kaffårah, 585, 587 kåfir, 570 sq , 671, 864 sq ka'anna, 892 ka'ınıyah, 562. kalâm, 467, 506, 654 sq. kamal, 889 kan, 559, 643 kan wa kan, 434 karam, 446 karâmât, 133, 136, 754 karh, 616 karrat, 297, 493. ka's, 689. kasb, 614, 780 katkhodha, 437. katman, 727 kawn, 529, 550, 552, 559 sq. 622 kayd, 818 kayf, 822 khabar, 536, 573, 583, 657, 715, 786, 789, 888 khabîth, 676. khad'ah, 528, 692 khalá, 551, 630, 639 kháliq(iyah), 611 khalfqah, 53, 560, 567, 610. khalq, 599, 630, 820 - (af'al), 610 sq khalwah, 25, 34, 342, 682, 779 khangatiriyah, 932 khaslah, 587 kháss(ah), 694, 713

khata, 620. khatam, 753 khâtırân, 125, 335, 492, 494 khatmah, 44 khatt, 470 khawf, 777 khidmah, 776 khirqah, 49, 374, 399, 409, 450 sq khollah, 608, 750, 777 khotbah, 907 kiswah, 812 koft, 185, 193, 570 sq , 674, 676, 710, 812 kollî, kollıyat, 129, 562. komoun, 630 kon, 499, 508, 519 sq, 559, 614, 657, 687, 770 konto, 924

# L

lå, 636
la'all, 672
labbayka, 518.
labs, 910
ladonnå, î, 537, 718
lafz, 591, 592, 659 sq
låhoùt(iyah), 38, 303, 335, 363, 379, 508, 519, 601 sq, 791.
lahw, 540
lata'if, 482, 484.
lisån, 29, 922
liwåt, 175, 676, 797
lobb, 486
lotf, 617

## M

mab'ath, 74, 732, 749, 903, n. 1. madhkoùr, 513, 656. malhoùm(ât), 561, 715. maf'oùl(ât), 560, 881. mahabbah, 38-39, 181, 476, 602 sq, 608 sq, 778.

mahall, 562 mahdî, 683 mahiyah, 566, 537, 646, 785 sq mahmoûl, 573 mahzoûr, 710 majāz, 703, 704, 822 majdhoùb, 905 majrour, 574 makan, 559, 630. makhariq, 364 makhdoûm, 101 makhloùq, 559, 661 ma'khoûdh, 905 makr, 41, 506, 528, 604, 620, 676, 812 makrouh, 710. mala, 630. malakoût, 664. ma'loum, 559 sq. ma'na, 114, 436, 480sq, 508, 553, 648, 656, 701 manat, 543 manqoùs, 879 mansoùb, 574 mantouq, 561 manzour, 587 sq magal, 880 maqam, 493. maqdoûr, 559 maqoulat, 552 marfoû', 574. ma'rıfah, 39, 468, 538, 543, 545, 621, 668 sq, 688, 777, 854, 885, 893 ma'rouf, 40, 567, 727 marspûmât, 560. mashi'ah, 561, 624 sq, 632,maslahah, 545, 716 masloub, 307, 770 masnoun, 709. masra, 821.

masioù', 101 ma'touf, 905 mawajid, 529, 819 mawdoû', 573. mawjoûd, 551, 560 sq mawsoûfiyah, 786 mawt, 479 mazalım, 194 sq mazhar, 790 mazîd, 882 mî'âd, 854 mıhnah, 79, 195, 618. millah, 607, 669 sq, 719 mîm, 508, 833, 860 migdai, 551. migwal, 573 mi'i 1, 308, 742 sq., 846-861 mîthàq, 31, 35, 479, 607 sq, 643, 683 mobah, 710 mobasharah, 637. mobram, 574 mobtada, 573 modmar, 878 mofradat, 532 mohadathah, 604, 791, 794 mohadhah, 553 mohayman, 5i mohdath, 559 sq., 610, 645 mojawarah, 551. mo'jızât, 136, 153, 754, mojtahid, 505 mokawwan, 560 mokhlis, 671. molabasah, 715 molhaq, 880 molhid, 188 molk, 664, momkin, 560 sq. monafiq, 671, 707, 714 monhamir, 897.

monjiz, 787 monkar, 727 mogarrab, 500, 688, 691 moqtasid, 845 morâd(ât), 517, 882. moragga'ah, 49, 50, 55, 71, 97, 319 morfd, 516 morsal, 739 mosa'alah, 682 mosamma, 701, 706 moshrik, 671, 788 moshtank, 577, 714 sq moslim, 670 sq mosoûh, 49, 50 mostalim, 117 mota', 472, 517, 727, 791. motarákim, 896, mottala', 625, 704 mou'min, 585 (ana'), 670 sq., 706 sq , 864 sq mowafah, 608, 665 mozah (mieux mizah), 781

#### N

nabî noboûwah, tafdıl. nadîm, 322 nafal, 709, 773. nafas, 592, 612, 812 náfilah, 670, 783 nafs, 90, 478, 481, 596, 664, 702, 852, 922, 929. - natiqah, 482 nafy, 636, 716 namoûs, 127, 254, 680. nagl, 706 nasab, 582, 641, 742 naskh, 715 nasout (opp lahout), 38, 303, 516. 521, 524, 564 nass, 714, 730. na't, 521.

natigah, 297, 596, 659 nazar, 521, 552, 587 sq , 796 sq , 841, 853 nazm, 658ni'a, 298, 918 nifaq, 675. nıhâyah, 522 nı'mah, 628. níroúz, 96 niyah, 776. noboûwah, 738 sq , 742, 831. nomoùw, 529. noglah, 487, 529. nogtah, 540, 550, 556 nosk, 869 notq, 591, 596, 760, 893 noûr, 150, 161, 482, 530, 633, 648, 833 nozoûl, 901

### 0

'oboûdiyah roboûbiyah
'odhrî, 173.
ofq, 631, 837
'okâr, 97
oloûhiyah, 36, 38, 635, 885
'olwî, 648, 837
'omdah, 582
Ommah, 67, 719.
'omrah, 779
'oqdah, 657.
'oif, 559, 716
'ors, 780.
'osfoûrah, 105.

#### 0

qåb qawsayn, 849-862 qadå, 625, 629, 728 qadar, 619 qadim, 550, 661. gadr, 633, 812 ga'ım, 714 galb, 468, 477 sq, 488 sq, 619 sq , 659, 922 garinah, 574, 579. gasd, 493, 494 gidam hadath gıra'ah, 241-245 giwam, 528 qıttı'ıyah, 454 qıyam(ah), 124, 302, 476 gryas, 578, 864, 874 qodrah, 156, 267, 365, 468, 611, 614, 652 sq. gonoút, 676 go'oûd, 727 Qor an, 57, 241-245, 465, 477 480. 498-504, 536, 549 550, 572, 584, 590 sq , 607, 610, 612, 616, 635, 645, 654-661, 678, 682-689, 699, 705, 719, 741, 831, 864, 919, gorb, 39 gorbah, 763, 774 qormos, 377 qotb, 379

R

raf', 314 råhılah, 307, 779 rahmah, 672, 747 1a1'ah, 145, 351, 678 sq. rakwah, 97 rams, 645, 910. rags, 313 ráshidoùn, 729 sq rasm, 53, 567, 578, 656, 698, 723 ra'y, 722 rı'ayah, 545 rida, 75, 502, 510, 627, 728 riddah, 674. rısalah, rasoûl, 736 sq. riya, 490, 506, 675 sq

rizg. 488, 612, 667, 678 sq. roboúbiyah, 115 339, 546, 631 rokhsah, 709, 752, 779 10ûh, 376, 407, 436, 440, 468, 474, 482 sq , 497, 517 sq , 596, 601, 652, 661 sq, 689, 791, ro'yah, 159, 694 sq, 843, 849

sabab, 637 sabiq, 383, 630, 691 sabı, 46, 58, 446, 510, 777 sahabî, 756 sahw, 60 saj', 907 sakinah, 567, 742 sq salah, 311, 728, 757, 775 salam, 45, 689, 693, 722, 752 salát ('ala'l Nabi), 744 sq., 782 salîb, 770, 940 saligah, 53 sam', 544 samá', 56, 314, 417, 143, 547, 780, 796, 805. samad, 527, 641, 645. samsamah, 859 saná, 297, 602 sanam, 276, 482, 740 sarîrah, 487 sarmad, 557, 610, 812 sawad, 842 sawm, 784. sayhoûr, 632, 815, 817. sayr, 121 shafa'ah, 384, 687, 746 shahadah, 250, 256, 275, 449, 584, 592, 597-598, 602, 607, 643, 694, 744 sq , 748, 784-790, 897. shahid, 394, 494 sq., 601, 717, 813

shabîd, 130, 174-175 shajarah, 845 shakhs, 136, 522, 606 shakk, 491, 585, 610 shammas, 799 sharh al sadr, 478 sharf'ah, 668 sq., 720 sq. sharif, 230 sha'sha'anî, 231, 519, 614. shath, 42, 375, 385, 394, 713, 923 shay', 549, 560, 630, 635, 699 shikl, 523 shira', 609, 727, 748 shirk, 41, 490, 574, 675 shobohat, 755. shokr, 46, 116, 694, 777 sidg, 569, 685 sq , 742. siddig, 190, 386, 567, 685, 709, 738 sq , 753 sifah, 376, 514, 568, 571, 645 sq., 716. sîghah, 861. sihr, 80-82. sımah, 557 simorgh, 743. siraj, 833 sirr, 125, 405, 478 sq., 526, 852 siwa, 525. so'al, 679, 685 sq , 753 sobhani, 413 sq., 765, 851 sohbah, 39, 755. sokoún, 553 sokr, 60, 117 soltán, 680 sonh, 511, 655 sonnah, 756, 773 sq sorayjiyah, 166, 586 787 soryaniyah #594 souf(i), 25-27, 49-51, 61, 70, 271, 779 soûq, 693,

soûrah, 53, 62, 317, 436, 482 sq, 485, 514, 527, 599 sq, 631 sq. 649, 663, 693, 699

Т

ta'ah, 668, 702, 784 ta'assî, 717 tab', 53, 552, 559, 610 tabarrî, 349, 665, 675 tabi'ah, 364, 560, 680 tabîb, 620 tadalla, 850 ta'dhîb, 628. ta'dıyah, 507 tadmîr, 750 tafdîl, 729, 752 sq taf'il, 514, 651. tafrah, 488 tafrid, 327, 869. tafrigah, 179. tafwid, 480, 612 sq, 664 taha, 884 tahabbob, 675, 749 tahaddî, 365, 416 tahaqqoq, 563 sq tahlfl, 116, 328, 472 tahqîq, 58, 420, 525, 563, 578 tahsil, 566, 648 tahsîn, 545 tajalii, 68, 255, 495, 685, 695, 697, 792, 861 talanos, 522 tajarrod, 38, 794 talawhor, 931 tajawoz, 522 tajrîd, 468, 869 tajsîm, 640 ta<sub>1</sub>wîz, 551, 617 takfîr, 182, 729 takhallog, 642, 742

takhassos, 640

takhliq, 651 takhmir, 833 takhsis, 716 taklif, 380, 543, 627, 668 takwin, 520, 560, 614 talaq, 585 sq. talbîs, 362 talffq, 473. talı', 495 ta'lif, 551, 573, 755 ta'lil, 579. talqîn, 410 tamalloq, 486. tamkin, 416, 614 tams, 645, 910 tamziq, 781 tanasokh, 487, 662. ta'nîb (opp ta'nîs), 737 tankît, 717 tangih, 579, 714 tansîs, 716. tanzîh, 382, 522, 635 sq., 740, 790, 881 sq tanzîl, 646. taqaddom, 497, 552, 578, 637 tagarrob, 511 taqdir, 629 sq, 653 taqdîs, 362, 523, 869. taqıyah, 501, 727 taqlîb, 489. taqlfd, 350, 360, 677, 716. tagsfr, 685 tariqah, 540, 578 sq. tarsoùs, 111, 780. tartîb, 573 tasalsol, 552. tasawwor, 537 tasdfq, 538, 571. tashbîh, 180, 184, 639, 648, 704 882 tasin, 828, 884

taslim, 510. tasmıyah, 565, 701, 706 taswiyah, 687 tatawwoi, 149 ta'tî!, 646 tawaf, 54, 70, 278, 855 tawasti, 487, 629. tawaqqof, 164, 346, 353, 395, 441, 716 tawakkol, 59, 665 tawallod, 575 tawator, 511, 715. tawbah, 30, 251, 280, 381, 571, 665, 676 tawhid, 127, 191, 250, 269, 327, 337, 486, 524, 547, 548, 598, 635 sq , 644 sq., 660, 877-85ა, 891 tawlîd, 611 tawqi', 197, 221, 349 tawqif, 711 tawı, 633 tawt, 905. ta'yîd, 503, 507 tayran, 766 tayyıb, 709 tersapche, 798 thaqalayn, 300 thawab, 628. thigl, 634 thobout, 560. tılâwah, 472, 512, 660, 704. tınnin, 301, 324. toma'nînah, 500, 501, 685, 747. 752 toûba, 500, 690. toûl (opp. 'ard), 131, 378, 473,

W

wa'd, 668 sq

wad', 572, 574 wahdani(yah), 517, 937 wahdat (al wojoûd), 356, 427, 631, 789. wahidiyah, 631. wahm, 490 wahy, 753 wa'îd, 671 sq wajd, 324, 495, 556 wajh, 554, 571, 580, 624, 632, 776 wajib, 709 walah, 496, 624 walf, 752 sq waqıfiyah, 151 waqt, 426, 552, 556 wara', 773. wasa'ıt, 60, 277, 337, 347, 474, 670, 723, 728, 775 sq , 784, n 2 wasf, 521, 565, 568, 571 wasîlah, 698, 753 wasiyah, 299 wasi, 886, 911 waslah, 745, 839, 872 waswasah, 492, 494, 505.

wa'z, 300 wilâyah, 387, 747 sq wirât (opp shinâq), 219 wizr, 678. wojoùd, 436, 548, 561, 785 sq, 789, 801, 821

#### Y

yanjoûj, 298 yaqîn, 324, 491, 513, 546, 565, 567, 669, 681.

Z

zåd, 778
zåhır, 704
zakât, 784
zamharîr, 683, 875
zandaqah, 79, 132, 162, 186-187, 232, 258, 279, 385 sq, 524, 674, 677
zann, 710
zındîq, 71, 186 sq, 226, 338, 373, 736, 855, 871
zohoûr, 256, 469, 522, 630, 727
zolomât, 818